Ubi Deus inve-
nitur, cum CoO-
gnoscitur?
CSEL 255

Sero  Augusti-
nus amavit
Deum.

Vitahumana su-
per terram.
L 238

332 Conress. 10, 25, 36 - 28, 39

i i tes eius, ubi
bam inter imagines rerum corporalium, e.t \{enl a.dtparE ¢ intra‘;i o
cgnmendavi affectiones animi mei, nec illic inveni te.

sius animil me sedem uae i i est in nem(n'a mea uoniam sui
ipsiu imi i x 4 illi t1 1 SCl
1p

ibi ia si non es imago
quoque meminit animus, nec ibi tu eras, quia sicut

p q rista-
CcO1 ()lal S nec airectio Vive iall est, cum laetamur, cont
iventis, Lal S )
mur, CLlpln’luS, metulmus, meminimaus, ObllvlsClInuI et quldquld
hulLlS ll()d est, 1ta nec lpse animus €es qula DOII]}IluS Deus animi
)
1 ’
tu es, et COl’lII]U.talltur haec omnia, tu autem 1IlCOIlIIllltabIhS manes
SupeI omnia €t dlgnatlls es habltale in memoria mea, ex quO te
dldlC . Et quld quaeIO quo 1OCO €1us JablteS quaSI vVero 1()(:6. ll)l
]
1 ’
sint Habl/tas certe 1n €a, quOIllaI]l ful memini, ex quO te d]dlCl, et

in ea te invenio, cum recordor te.

t discerem te? Neque enim iam eras

i inveni, u : .

6. 37. Ubi ergo te m : . . e

i ¥ i ea, priusquam te discerem. Ubi ergo t d., :
et o it B uam locus, et recedimu

s 5 = :
s b Supll"a me'VSrtitrals %bique praesides omnibus
i am locus. ; ! : /
accedimus, et nusqu : e
ifmsulentibusy te simulque respondes omnibus etiam d

iqui audiunt.
iqui ; sed non liguide omnes i
ibus. Liquide tu respondes, i
18?;;122 undeqvolunt consulunt, sed non se‘m]?er quod ﬁl(;)gu:tte e
Optimus minister tuus est, qui non magis 1ntuetl1r ek
qtl;;od ipse voluerit, sed potius hoc velle quod a te

antiqua et tam nova, Sero

i i tam r
27. 38. Sero te amavi, pulchritudo B O rrcha ¢ 1

te amavi! Et ecce intus eras te ego forlsb R e i
ista formosa, quae fecisti, deformis inruebam.
s

non onge a te, quae si in te non essen non
iin t t,

t long ) :
eram. Ea me teneban e : bt
essent. Vocasti et clamasti et rupisti surdltatem.meam, Ci()ruisci'ls :
Splend.uisti et fugasti caecitatem meam., .fra;llgrast.l, 'eti duxi spir tumi
et anhelo tibi, gustavi®™, et esurio et sitio?, tetigistl me, et exars

,

in pacem tuam.

i uarum
Qualis auctor sit ipso tempore confessionum S

28. 39. Cum inhaesero tibi? ex o_mni me, nusqulai'lr;Jl etI;t ;Inulllllé
dol ; e.t labor®, et viva erit vita mea tota p'e 3 i. el
el i uwem tu imples, sublevas eum, quoniam tul P g
i qihi / sum. Contendunt laetitiae meae ﬂ'endae cten-
A ihaE o 11:1;1bus et ex qua parte stet victoria nescio. Constet
?eﬁnillasle?;i:omei r,nali cum gaudiis bonis, et ex qua parte
u

 cf. Ps 33. 9; 1 Petr 2. 3.
71 cf. Mt 5. 6; 1 Cor 4. 11.
72 cf, Ps 62. 9.

7 Ps 9. 28 (10. 7), 89. 10.

Conress. 10, 25, 36 - 28, 39 333

Passai alle zone ove ho depositato i sentimenti del mio spirito (3),
ma neppure li ti trovai. Entrai nella sede che il mio spirito stesso
possiede nella mia memoria (4), perché lo spirito ricorda anche
se medesimo, ma neppure la tu eri, poiché come non sei immagine
corporea né sentimento di spirito vivo, quale gioia, tristezza,
desiderio, timore, ricordo, oblio e ogni altro, cosi non sei neppure
lo spirito stesso, essendo il Signore e Dio dello spirito, e mutandosi
tutte queste cose, mentre tu rimani immutabile al di sopra di tutte
le cose. E ti sei degnato di abitare nella mia memoria dal giorno
in cui ti conobbi! Perché cercare in quale luogo vi abiti? come se
cola vi fossero luoghi. Vi abiti certamente, poiché io ti ricordo

dal giorno in cui ti conobbi, e ti trovo nella memoria ogni volta
che mi ricordo di te.

26. 37. Dove dunque ti trovai, per conoscerti? Certo non eri gia
nella mia memoria prima che ti conoscessi. Dove dunque ti trovai,
per conoscerti, se non in te, sopra di me? Li non v’& spazio dovun-
que: ci allontaniamo, ci avviciniamo, e non v'é spazio dovunque (5).
Tu, la Verita, siedi alto sopra tutti coloro che ti consultano e ri-
spondi contemporaneamente a tutti coloro che ti consultano an-
che su cose diverse. Le tue risposte sono chiare, ma non tutti le
odono chiaramente. Ognuno ti consulta su cid che vuole, ma non
sempre ode la risposta che vuole. Servo tuo pit fedele ¢ quello

che non mira a udire da te cid che vuole, ma a volere piuttosto
cio che da te ode.

27. 38. Tardi ti amai, bellezza cosi antica e cosi nuova, tardi
ti amai! Si, perché tu eri dentro di me e io fuori. Li ti cercavo.
Deforme, mi gettavo sulle belle forme delle tue creature. Eri con
me, € non ero con te. Mi tenevano lontano da te le tue creature,
inesistenti se non esistessero in te. Mi chiamasti, e il tuo grido
sfondo6 la mia sordita; balenasti, e il tuo splendore dissipd la mia
cecita; diffondesti la tua fragranza, e respirai e anelo verso di te,

gustai™ e ho fame e sete?; mi toccasti, e arsi di desiderio della
tua pace.

Le presenti condizioni del suo Spirito

28. 39. Quando mi sard unito a te” con tutto me stesso, non
esisterd per me dolore e pena® dovunque. Sari vera vita la mia
vita, tutta piena di te. Tu sollevi chi riempi; io ora, non es-
sendo pieno di te, sono un peso per me; le mie gioie, di cui
dovrei piangere, contrastano le afflizioni, di cui dovrei gioire, e
hon so da quale parte stia la vittoria; le mie afflizioni maligne con-
trastano le mie gioie oneste, e non so da quale parte stia la vit-

\
(3) Cf. sopra, 14. 21 s.
(4) Ctf. sopra, 8. 14.
(5) Ct. 1. 18. 28, ¢ nota ivi.

La conoscenza
i Dio.

L'incontro con
Dio.

La vita umana
sulla terra.




I ——

360 DE c1v. DE1 14, 27 - 28

rente Deum voluntate perversa. Quia et ipsum fidere de adiutorio
Dei non quidem posset sine adiutorio Dei, nec tamen ideo ab his di-
vinae gratiae beneficiis sibi placendo recedere non habebat in pote-
state. Nam sicut in hac carne vivere sine adiumentis alimentorum in
potestate non est, non autem in ea vivere in potestate est, quod fa-
ciunt qui se ipsos necant: ita bene vivere sine adiutorio Dei etiam in
paradiso non erat in potestate; erat autem in potestate male vivere,
sed beatitudine non permansura et poena justissima secutura. Cum
igitur huius futuri casus humani Deus non esset ignarus, cur eum
non sineret invidi angeli malignitate temptari? nullo modo quidem
PL 436 quod vince/retur incertus, sed nihilo minus praescius quod ab eius
semine adiuto sua gratia idem ipse diabolus fuerat sanctorum gloria

maiore vincendus. Ita factum est, ut nec Deum aliquid futurorum
peccare compelleret et, quid in-

lateret, nec praesciendo quemquam
teresset inter propriam cuiusque praesumptionem et suam tuitio-
nem, angelicae et humanae rationali creaturae consequenti experien-

tia demonstraret. Quis enim audeat credere aut dicere, ut neque an-
gelus neque homo caderet, in Dei potestate non fuisse? Sed hoc eo-
rum potestati maluit non auferre atque ita, et quantum mali eorum
superbia et quantum boni sua gratia valeret, ostendere.

duas amores duo, terrenam scilicet

amor sui usque ad contemptum Dei, caelestem vero amor Dei usque
ad contemptum sui. Denique illa in se ipsa, haec in Domino gloriatur.
Tlla enim quaerit ab hominibus gloriam; huic autem Deus conscien-
tiae testis maxima est gloria. Illa in gloria sua exaltat caput suum;
haec dicit Deo suo: Gloria mea et exaltans caput meum 157 11li in prin-

cipibus eius vel in eis quas subiugat nation
dominatur; in hac serviunt invicem in caritate et
lendo et subditi obtemperando. Illa in suis poten
tem suam; haec dicit Deo suo: i
Ideoque in illa sapientes eius secundum homine
ris aut animi sui bona aut utriusqu
cognoscere Deum, non ut Deum honoraverunt

sed evanuerunt in cogitationibus suis, et obscura
es, id est dominante sibi superbia

eorum; | dicentes se essé sapient

sua sapientia sese extollentes, stulti facti sunt et immutaverunt
riam incorruptibilis Dei in similitudinem i ibili
nis et volucrum et quadrupedum et serpentium: ad huiuscemodi€
simulacra adoranda vel duces populorum vel sect
coluerunt atque servierunt creaturae potius quam Creatori,

Quae duae civi- 28. Fecerunt itaque civitates

tates sint.

d2 qut gratias egeru

CC 452

da yel M.

ibus dominandi libido

praepositi consu-

tibus diligit virtu-
1

perché levi in alto la mia testa

E;ano servizi nella carita i capi
‘Dir‘?. ]guella ama la propria for:
';ﬁlg;o le t(z:fee:io“,/ Signore, mia forza '
- dell'anf:vano s_ecom_io I'uom

ima o di tutti e due. Col

Diligam te, Domine, virtus mea "«
m viventes aut corpo

e sectati sunt, aut qui potuerunt

tum est insipiens cor

CItTA D1 DIO 14, 27 - 28
361

volonta pervertita che abban
: I donava Di 'affi
r1311(()) I11131111 s‘llle sgalpossib.ilg senza l'aiuto ::loi' SiI:)d:fl; e e
eva la possibilita di decli aor

T clinare questi benefici della i
questo corpo senza ii comer-’lfo analog.lco non & possibile Vivgraz}a
il e o L 11'1 uto degli alimenti, ma ciascun ell;e n
lr;gl paradiso terrestre norrlleesa? rp?:s's(':gl'?e o suiglds COSlf)anil'iZ
fi o oot ibile viver ben ‘ai i
e Consegup;nszillélili rxll‘;lve_r male, perd con la scomp:.rsser:lnc:?:zlllaafmlt'o'd‘l
PO e cadugtluflta c':ondanna. Essendo dunque Di S
B o mala e-II\ uomo, perché non avrebbe do(zlcimia-
B o yars dalla m Svaglft.a di un angelo cattivo? Sapev P
e c;on ltto,_nondimeno prevedeva che S g'erta-
B oo detis e o :. ao sconfltto dall'umana discendenza claw')l-

B e e Cmaglglor glo'ria degli eletti. Quindi aolr)l'l
B e o on la prescienza non costrinse alc -
e perenaafe i(,:onosc.:ere alla creatura intelligente o
B o e e pro[t) u‘tardl,_la .dlfferenza che esiste fra i i
R ok ezione d1 Dio. E temerario credere o i
B o e possibilita .d'impedire che I'angel lPensa-

0, ma ha preferito non sottrarre la c%ecci)sfo uorﬁo

ne alla

loro possibilita
ilita e cosi
perbia 0sl mostrare quanto male co
» quanto bene la sua grazia mportasse la loro su-

non per questo l'uo-

28. Due amori d i
- e unque diedero origine a d itt3
3 dung ue ¢
B i incitterenss, pon s e i, alla S
B oo € . Inoltre quella si gloria in sé Y
el A a infatti esige 1 i o
pit grande gloria & Di Slge ‘a gloria dagli uomini ’ .
o neui Su;a e1 DI.O testimone della coscienza Q:;’llpelr qu?Sta <
gloria, questa dice a Dio: Tu sei .la mi P leva e
di : . a gloria anch
Oli. g}lzeq;ella domina la passione de‘;
ssoggetta, in questa si
col deliberare e L it con L'obbe,
: i sudditi con I’'ob
Za nel propri eroi, questa dice al sl:;
(; (i))umdl nella citta terrena i suoi
, hanno dato rilievo al bene o del

dominio nei suoi capi e nei pop

' (50) Cf. Enarr. in ps

:)r;e(sgg piu celebre
ffesc 12 o ?i civ. Dei

64, 2; ]

dell;lgttGdegiag'hm 11, 15, 20 e qui sopra 14, 13, 1
PN io. Avendo ridotto tutte le pa'ss' oni
14, 7), centro gravitazionale de"'unmnl?:}:l

Prerogative
delle due citta.




DE c1v. DEI 14, 28

CITTA DI D10 14, 28
362

363

o ientia
hominis sapien
) 1 saecula'®. In hac autem n";ljna :S;Ctans praemium in
b‘.z",ed_‘ctus 1 ua recte colitur verus Deus, 1 ex n?m o, angelorum,
nisi pietas, q torum non solum hominum, Ve
; c
societate san

= 160
ut sit Deus omnia in omnibus .

detto per sempre'®. Nella citta celeste invece I'unica filosofia dell’'uo-
mo ¢ la religione con cui Dio si adora convenientemente, perché essa

attende il premio nella societa degli eletti, non solo uomini ma anche
angeli, affinché Dio sia tutto in tutti ',




CC 656

Permixtarum
civitatum est
mortalis excur-
sus.

764 DE c1v. DEI 18, 54, 1 - 54, 2

ridendamque viderunt? Nos ergo, qui sumus vocamurque Christiani,
non in Petrum credimus, sed in quem credidit Petrus; Petri de Chri-
sto aedificati sermonibus, non carminibus venenati; nec decepti ma-
leficiis, sed beneficiis eius adiuti. Ille Petri magister Christus in doc-
trina, quae ad vitam ducit aeternam, ipse est et magister noster.

54. 2. Sed aliquando iam concludamus hunc librum, hoc usque
disserentes et quantum satis visum est demonstrantes, quisnam sit
duarum civitatum, caelestis atque terrenac, ab initio usque in finem
permixtarum mortalis excursus; quarum illa, quae terrena est, fecit
sibi quos voluit vel undecumque vel etiam ex hominibus falsos deos,
quibus sacrificando serviret: illa autem, quae caelestis peregrinatur
in terra, falsos deos non facit, sed a vero Deo ipsa fit, cuius verum
sacrificium ipsa sit. Ambae tamen temporalibus vel bonis pariter
utuntur vel malis pariter affliguntur, diversa fide, diversa spe, diver-
so amore, donec ultimo iudicio separentur, et percipiat unaquaeque
suum finem, cuius nullus est finis; de quibus ambarum finibus dein-
ceps disserendum est.

CITTA DI DIO 18, 54,1-54,2

765

diamo in Pi i i
o in Pietro, ma in colui in cui Pietro credett 8 si
parole di Pietro sul Cristo, no . pelr St
: , non avvelenati dalle sue
gann?.tildal!e sue operazioni malefiche, ma
1. Il Cristo & il maestro di Pietro nella

maestrati dalle
f(?rmule magiche, non in
aiutati dalle sue buone azion

dOttI 1na Ch.e ulda alla .
g vita eterlla, egll e\ aI'lChe ll nostro maestro

' _ olazi O
gigualmente i beni temporali e sono 8 A e P HaD
versa speranza, diverso amore, fi
{4

. o . no :
zio finale e raggiunga ognuna il pr B e el o

: s oprio fi i
di entrambe si parlers in seguito R e

Confronto fra
le due citta.




Adoras Chri-
stum in capite,
blasphemas in
corpore?
PL 2060

1848 In Io. Ep. TR. 10, 7-8

tigat: aliquando venitur ad hanc necessitatem ut litiget. Ecce odium
blanditur, et caritas litigat. Noli adtendere verba blandientis, et
quasi saevitiam obiurgantis; venam inspice, radicem unde proce-
dant quaere. Ille blanditur ut decipiat, iste litigat ut corrigat.

Ergo non opus est, fratres, ut per nos distendatur cor vestrum;
impetrate a Deo ut diligatis invicem. Omnes homines, etiam ini-
micos vestros diligatis: non quia sunt fratres, sed ut fratres sint;
ut semper fraterno amore flagretis, sive in fratrem factum, sive in
inimicum, ut frater fiat diligendo. Ubicumque fratrem diligitis, ami-
cum diligitis. Tam tecum est, iam in unitate etiam catholica tibi
coniunctus est. Si bene vivis, fratrem diligis factum ex inimico.
Sed ¢ diligis aliquem qui nondum credidit Christo, aut si credidit
Christo, ut daemones credit h; reprehendis vanitatem i ipsius. Tu
dilige!, et fraterno amore dilige: nondum est frater, sed ideo di-
ligis ut sit frater. Ergo tota dilectio nostra fraterna est erga Chri-
stianos, erga omnia membra eius. Disciplina caritatis, fratres mei,
robur, flores, fructus, pulchritudo, amoenitas, pastus, potus, cibus,
amplexus, sine satietate est. Si sic nos delectat peregrinos, in patria
quomodo gaudebimus?

8. Curramus ergo, fratres me1, curramus, et diligamus Chri-
stum. Quem Christum? Iesum Christum. Quis est iste? Verbum
Dei. Et quomodo venit ad aegrotos? Verbum caro factum est, et
habitavit in nobis 3. Completum est ergo quod Scriptura praedixit:
Oportebat Christum pati, et resurgere tertia die a mortuis. Corpus
ipsius ubi iacet? Membra ipsius ubim laborant? Ubi esse debes,
ut sub capite sis? Et praedicari in nomine eius paenitentiam el
remissionem peccatorum per ommes gentes, incipiens ab Ierusa-
lem . Ibi diffundatur caritas tua. Dicit Christus et psalmus, id
est, Spiritus Dei: Latum mandatum tuum valde; et nescio quis
ponit in Africa fines caritatis. Extende caritatem per totum orbem,
si vis Christum amare; quia membra Christi per orbem iacent. Si
amas partem, divisus es: si divisus es, in corpore non es: si in
corpore non es, sub capite non es.

Quid prodest quia credis, et blasphemas? Adoras illum in ca-
pite, blasphemas in corpore. Amat ille corpus suum. Si tu te prae-
cidisti a corpore ipsius, caput non se praecidit a corpore suo. Sine

8 si Er. Lugd. Ven.

h credidit Er. Lugd. Ven. Lov.

I reprehendis vanitatem] reprehhendit unitatem alcuni codd.
! diligis Er. Lugd. Ven. Lov,

m om. Er.

Ep. b1 Giov. Om. 10, 7-8 1849

vede un amico suo fare qualcosa di simile, e lo ritrae da cio; se non
lo ascolta, pronuncia anche parole di riprensione, sgrida, litiga: a
volte & costretto proprio a litigare. Ecco come in questo caso 'odio
blandisce e I'amore litiga. Non badare alle parole di chi blandisce
e all'apparente severita di chi rimprovera; guarda alla sorgente,
cerca la radice da dove proviene quell’atteggiamento. Quello blan-
disce per ingannare, questo litiga per correggere. Non & necessario,
o fratelli, che il vostro cuore venga da noi allargato; chiedete a Dio
che vi amiate a vicenda. Amate tutti gli uomini, anche i vostri ne-
mici, non perché sono fratelli, ma perché lo diventino; e sempre
siate accesi di amore fraterno, tanto verso il fratello gia tale, quanto
verso il nemico, affinché con ’amore diventi fratello. Sempre, quan-
do ami il fratello, ami un amico. Gia egli sta con te, gia ti & con-
giunto nell'unitd che si estende a tutti gli nomini. Se vivi bene, tu
ami il fratello che prima ti era nemico. Se ami qualcuno ancora non
credente in Cristo, o credente in Cristo come fanno i demoni, rim-
proveri la vacuita del suo atteggiamento. Da parte tua ama ed ama
con amore fraterno; quell’'nomo non ancora ti & fratello, ma tu lo
ami perché diventi tuo fratello. Tutto il nostro amore dunque é
diretto verso i cristiani, verso tutte le membra di Cristo. La regola
della carita, o miei fratelli, la sua forza, il suo fiore, il suo frutto,
la sua bellezza, la sua attrattiva, il suo posto, la sua bevanda, il suo
cibo, il suo abbraccio, non conoscono sazietd. Se la carith ci riem-
pie di diletto mentre ancora siamo pellegrini, quale sarid la nostra
gioia in patria?

8. Corriamo dunque, fratelli miei, corriamo ed amiamo Cristo.
Quale Cristo? Gesti Cristo. Chi & questi? I1 Verbo di Dio. In che
modo egli venne presso noi malati? Il Verbo si fece carne e abito
fra noi®. Si ¢ dunque adempiuto cid che la Scrittura aveva pre-
detto: Bisognava che Cristo patisse e risorgesse il terzo giorno da
morte. Dove giace il suo corpo? Dove soffrono le sue membra? Dove
devi trovarti per essere sotto l'influsso della testa? Occorreva che
si predicasse nel suo nome la penitenza e la remissione dei peccati
a tutte le genti, incominciando da Gerusalemme %. Che qui si dif-
fonda la tua carita. Cristo ed il salmo, cioé lo Spirito di Dio, dicono:
Grande assai ¢ il tuo comandamento, ed io non so chi viene a fissare
nell’Africa i confini della caritd. Estendi la tua carith su tutto il
mondo, se vuoi amare Cristo; perché le membra di Cristo si esten-
dono in tutto il mondo. Se ami solo una parte, sei diviso, non ti
trovi pit unito al corpo; se non sei unito al corpo, non sei sottoposto
alla testa. Che vale credere e poi bestemmiare? Adori Cristo nel
capo e lo bestemmi nelle membra del suo corpo. Egli ama il suo
corpo. Se tu ti sei separato dal suo corpo, il capo no. Esso dal-

3% Jo 1, 14.
36 Lc 24, 46-47.

B 0 T S S R e i 0 Dot VRN

Non si pud
amare Cristo,
e disprezzare le
sue membra.

RN |




Christus ascen-
dens in coelum
commenda-
vit corpus
suum.

PL 2061

1850 In Io. Ep. TR. 10, 8-9

causa me honoras, clamat tibi caput desuper; sine causa me ho-
noras. Tamquam si velit tibi aliquis osculari caput, et calcare tibi
pedes: forte caligis clavatis contereret® pedes tuos, volens tibi te-
nere caput, et osculari; nonne inter verba honorantis clamares et
diceres: Quid facis, homo? Calcas me. Non diceres: Calcas caput
meum; quia caput honorabat: sed plus clamaret caput pro mem-
bris calcatis, quam pro se, quia honorabatur. Nonne clamat ipsum
caput: Nolo honorem tuum; calcare me noli? Iam tu dic, si potes:
Quare te calcavi? dic illud capiti: Te osculari volui, amplecti volui.
Sed non vides, o stulte, quia quod vis amplecti, per quamdam com-
pagem unitatis pervenit ad id quod calcas? Susum me honoras,
iusum me calcas. Plus dolet quod calcas, quam gaudet quod hono-
ras; quia quod honoras, dolet pro eis quos calcas. Quomodo cla-
mat lingua? Dolet mihi. Non dicit: Dolet pedi meo; sed: Dolet
mihi, dicit. O lingua, quis te tetigit? quis percussit? quis stimu-
lavit? quis pupugit? Nemo, sed coniuncta sum eis quae calcantur.
Quomodo vis non doleam, quando non sum separata?

9. Dominus ergo noster Iesus Christus ideo ascendens in cae-
lum die quadragesimo, commendavit corpus suum qua habebat
iacere, quia vidit multos honoraturos se, quia ascendit in caelum;
et vidit quia honor ipsorum inutilis est, si conculcant membra ip-
sius in terra. Et ne quis erraret, et cum adoraret caput in caelo,
calcaret pedes in terra, dixit ubi essent membra ipsius. Ascensurus
enim dixit verba novissima; post ipsa verba non est locutus in
terra. Ascensurum caput in caelum commendavit membra in terra,
et discessit. Iam non invenis loqui Christum in terra: invenis illum
loqui, sed de caelo. Et de ipso caelo quare? quia membra calcaban-
tur in terra. Persecutori enim Saulo dixit desuper: Saule, Saule,
quid me persequeris?3 Ascendi in caelum, sed adhuc in terra
iaceo: / hic ad dexteram Patris sedeo; ibi adhuc esurio, sitio, et
peregrinus sum. Quomodo ergo corpus commendavit in terra ascen-
surus? Cum interrogarent illum discipuli: Domine, si hoc in tem-
pore praesentaberis, et quando regnum Israel? Respondit iturus:
Non est vestrum scire tempus quod Pater posuit in sua potestate:
sed accipietis virtutem Spiritus Sancti supervenientem in vos, et
eritis mihi testes. Videte qua diffundat corpus suum, videte ubi se
calcari non vult: Eritis mihi testes in lerusalem, et in totam Iu-

n conteret Er. Lugd. Ven. Lov.

¥ Act 9, 4.

Ep. p1 Giov. Om. 10, 8-9 1851

l'alto ti grida: tu mi onori a vuoto ¢ senza 'm.otiyo...Saretbbgbf;m:Ve-
se uno ti volesse baciare il capo ma pesta?tl i piedi; potre ey
venire che ti schiacci i piedi con scarpe chiodate, mentre vuole =
bracciarti e baciarti: tu gli grideresti, nel .bel rr'lezz.o delle 5111.6 ;spr >
sioni di onore: Che fai? Non vedi che mi schiacci? Non gli 1r‘einé
tu schiacci il mio capo; realmente egli dava onore al tuq capcz:,a11 2
questo protesterebbe, pid perché le altre merpbra ve?\igono rebp{) .
state che non per sé, che ¢ anzi fatto oggetto di onore. Non saal o
il capo per primo a dire: non voglio c.lue.sto'tuo ono;r.e, cerﬁ) tp;ho
tosto di non calpestarmi? Provati, tu, (;11 dirgli, se puoi: percnfe foing
calpestato? E rivolgendoti alla testa, di': To yolh baciarti, vou I1l o
gerti. Ma non vedi, o stolto, che, in forza di unz.\\ strutturelt - Mi,
cid che tu vuoi abbracciare si identifica ??n cio chg\ calpes 1. s
onori in alto, mi calpesti in basso. Sente/ pm dolore cio che aca(l1 glore
che non gioisce quel che tu onori. Perc'};e c(lfo cl};e loi;l;la?rg\;sa g
] id0 che calpesti. Che cosa va gridan > E .
S:;tSIZOTO‘re; ngn dice: sento dolore. al piede, ma s.ellqliphcelflgsglstj;
sento dolore. O lingua, chi ti fha rnjathoccatg? I(;}flll ;;noa E:ita au.e

i ti unto? Chi ti ha ferito? Nessuno, ma »
ilhelmgrz}tlachi vengono calpestate. Come puoi volere che non senta
dolore, quando non resto separata?

, ; " i
9. Percio, il Signore nostro Gesti Cristo, salendo al cgalo,
. , i oveva
quarantesimo giorno, ci ha raccomandato il suo corpo che :
; @ -
vide che molti avrebbero onorato Jui ap
al cielo, ma vide pure che l’onore reso dzf
ra qui in terra. Affinché

restare quaggit, perché
punto perché ascendeva
costoro ¢ inutile, se calpestano le sue me'mb s
nessuno fosse tratto in errore, adorando.ﬂ capo che sta 1-n Cibbem
calpestando i piedi che stanno in terra, ci ha cle_tto dove si s:'ab A
trovate le sue membra. Mentre ascendeva al c1e':lo, pronun\01 g
ultime parole: dopo aver pronunciato le quali non Parlo pl;l Sque
in terra. Il capo che doveva salire in cielo raccomando a r.101. ,e :
membra che restavano sulla terra e parti. Ormai non puol pllu .sin
tire Cristo che parla qui in terra. Puoi sentirlo parlare, ma dal cie 01.
E dal cielo, perché parldo? Perché le sue mer'nb'lja era-IIo " cla-
pestate qui in terra. A Saulo, suo persecu‘tore,‘ egli dl.s.se da c1ei:ac;.—
Saulo, Saulo, perché mi perseguiti? ¥ Sono salito al cielo, ma g =
cio ancora in terra: siedo qui in cielo alla destra del Padrel, m?
in terra io ancora avverto la fame, la sete, a.ncora sono pel (?grtlno.
In che modo ci ha raccomandato il suo corpo' in terra, allo:rche. stava
per salire al cielo? Quando i discepoli 10‘ ?ntfar‘rogarono:. Slgnolre),
¢ forse venuto il momento in cui tu ristabilirai il _regno di .lIs:ae e.o
Sul punto di partire, egli rispose: Non tqcca a voi sapere 1 . en;pi—
che il Padre ha posto in suo potere: ma riceverete _la forza de od p
rvito Santo che verrd in voi e mi sarete testimoni. Vedete fin otve.
fa giungere il suo corpo, vedete dove non vg.ole essere ca.lpesta 9.
Voi mi sarete testimoni in Gerusalemme e in tutia la Giudea, in

Cristo ha affi-
dato al nostro

amore
corpo.

il

suo

e




Germanius
amas felicem
hominem.

PL 2039

Subdere ei qui
supra te est, et
infra te erunt
illa quibus
praepositus es.

1794 IN Io. Ep. TR. 8, 4-6

noveras, qui tibi tamen non adversatur, quam inimicus qui etiam
adversatur. Extende dilectionem in proximos, nec voces illam ex-
tensionem. Prope enim te diligis, qui eos diligis qui tibi adhaerent.
Extende ad ignotos, qui tibi nihil mali fecerunt. Transcende et ipsos;
perveni, ut diligas inimicos. Hoc certe Dominus iubet., Quare iste
tacuit de dilectione inimici?

5. Omnis dilectio, sive quae carnalis dicitur, quae non dilectio,
sed magis amor dici solet; (dilectionis enim nomen magis solet in
melioribus rebus dici, in melioribus accipi:) tamen omnis dilectio,
fratres carissimi, utique benevolentiam quamdam habet erga eos qui
diliguntur. Non enim sic debemus diligere homines, aut sic possu-
mus diligere, vel amare; hoc enim verbo etiam usus est Dominus
cum diceret: Petre, amas me? 15 non sic debemus amare homines,
quomodo audimus gulosos dicere: Amo turdos. Quaeris quare? Ut
occidat, et consumat. Et amare se dicit, et ad hoc illos amat ut non
sint, ad hoc amat ut perimat. Et quidquid ad cibandum amamus,
ad hoc amamus, ut illud consumatur, et nos reficiamur. Numquid
sic amandi sunt homines, tamquam consumendi? sed amicitia quae-
dam ! benevolentiae este, ut aliquando praestemus eis quos ama-
mus. Quid, si non sit quod praestemus? Sola benevolentia sufficit
amanti.

Non enim optare debemus esse miseros, ut possimus exercere
opera misericordiae. Das panem esurienti; sed melius nemo esuriret,
et nulli dares. Vestis nudum; utinam omnes vestiti essent, et non
esset ista necessitas! Sepelis mortuum; utinam veniat aliquando illa
vita ubi nemo moriatur! Concordas litigantes; utinam aliquando sit
pax illa aeterna Ierusalem, ubi nemo discordet! Haec enim omnia
officia necessitatum sunt. Tolle miseros; cessabunt opera misericor-
diae. Opera misericordiae cessabunt; numquid ardor caritatis exstin-
guetur? Germanius amas felicem hominem, cui non habes quod prae-
stes; purior ille amor erit, multoque sincerior. Nam si praestiteris
misero, fortassis extollere te cupis adversus eum, et eum tibi vis esse
subjectum, qui auctor est tui® beneficii. Ille indiguit, tu impertitus
es; quasi major videris quia tu praestitisti, quam / ille cui praesti-
tum est. Opta aequalem, ut ambo sub uno sitis cui nihil praestari
potest.

6. Nam in hoc excessit modum superba anima, et quodammo-
do, avara fuit; quia radix omnium malorum avaritia 6. Et item dic-

f quadam Er. Lugd. Ven. Lov.
& om. gli stessi codd. .
h qui... tui] quia... es tui sette codd., quia... es tu altri tre.

Ep. 1 Grov. Om. 8, 4-6 1795

i piu vicini, ma non chiamare cid un allargamento del tuo amore.
Se ami quelli che ti sono vicini, ami in pratica te stesso. Spingiti ad
amare quelli che non conosci, che non ti fecero nulla di male. Ma
va' anche oltre; spingiti ad amare i nemici. Questo con certezza ti
comanda il Signore. Perché allora Giovanni ha taciuto sull’amore al
nemico?

5. Ogni dilezione, anche quella carnale, che abitualmente si chia-
ma amore e non dilezione (dilezione si dice di solito dei sentimenti
spirituali e ad essi piuttosto si estende il suo significato), tuttavia
ogni dilezione, o fratelli carissimi, suppone una certa benevolenza
verso quelli che amiamo. Infatti non dobbiamo provare verso gli uo-
mini una dilezione, che del resto & impossibile, o amore (lo stesso
Signore ha usato questo termine quando chiese: Pietro, mi ami tu? 15)
come lo provano i golosi allorché dicono: amo i tordi; li amano in-
fatti per ucciderli e divorarli. Egli dice di amarli e li ama perché non
siano pid, li ama per perderli. Tutto cid che amiamo per cibarcene,
lo amiamo al fine di consumarlo e di venir ristorati. Gli uomini de-
vono forse essere amati in questo modo, come per essere divorati?
Esiste invece una amicizia di benevolenza per la quale a volie noi
offriamo dei doni a quelli che amiamo. E se non ci fosse nulla da
donare? A chi ama basta la sola benevolenza. Non dobbiamo certo
desiderare che ci siano dei miseri, per poter cosi esercitare le opere
di misericordia. Tu dai pani a chi ha fame; ma sarebbe meglio che
nessuno avesse fame, anche se in tal modo non si ha nessuno a cui
dare. Tu offri vestiti allignudo: ma quanto sarebbe meglio se tutti
avessero i vestiti e non ci fosse questa indigenza. Tu dai sepoltura
a chi € morto: ma quanto sarebbe meglio che giungesse quella vita
in cui messuno morira. Tu metti d’accordo i litiganti: voglia il cielo
che si stabilisca quella eterna pace di Gerusalemme, dove nessuno
potra litigare! Sono doveri legati a particolari necessita. Elimina i
miseri; cesseranno le opere di misericordia. Ma se cesseranno le ope-
re di misericordia, si estinguera forse I’ardore della carita? Pit genui-
no ¢ I'amore che porti verso un uomo di nulla bisognoso, al quale
non devi dare nulla: questo amore sara pid puro e molto pit sincero.
Se infatti dai in prestito ad un miserabile, puo¢ capitare che tu desi-
deri esaltarti di fronte a lui e avere lui soggetto, perché egli & stato
causa di quell’atto benefico. Egli si trovo nel bisogno e tu lo hai aiu-
tato; sembri essergli superiore, perché tu hai dato a lui. Desidera
che ti sia eguale, affinché ambedue siate soggetti ad un solo Signore
al quale nulla si puo dare.

6. L'anima orgogliosa proprio in cio ha sorpassato la misura ed
¢ diventata in certo qual modo avara; perché radice di tutti i mali &

s

Pavarizia 1. Fu anche detto che la superbia & inizio di ogni pecca-

5 1o 21, 17.
16 1 Tim 6, 10.

E’ pit puro
1’amore per chi
non ¢& biso-
gnoso.

Obbedisci a chi
& sopra di te.




