


Biblioteca Universale Laterza
542



© 1996, 2002, Gius. Laterza & Figli

© 2002, Gius. Laterza & Figli
per la Prefazione di Giovanni Filoramo

Nelle «Enciclopedie del Sapere»
Prima edizione nel volume 4,
Religioni dell'India e dell’Estremo Oriente,
della Storia delle religioni

a cura di Giovanni Filoramo, 1996

Nella «Biblioteca Universale Laterza»
Prima edizione rivedura e aggiornata 2002



Carlo Della Casa
Stefano Piano

Mario Piantelli
Hindaismo

a cura di Giovanni Filoramo

@Edz‘tm’ Laterza



Proprieta letteraria riservata
Gius. Laterza & Figli Spa, Roma-Bari

Finito di stampare nel gennaio 2002
Poligrafico Dehoniano -
Stabilimento di Bari

per conto della

Gius. Laterza & Figli Spa

CL 20-6522-3

ISBN 88-420-6522-6

E vietata la riproduzione, anche
parziale, con qualsiasi mezzo effettuata,
compresa la fotocopia, anche

ad uso interno o didattico.

Per la legge italiana la fotocopia & lecita
solo per uso personale purché

non danneggi ['autore. Quindi ogni
fotocopia che eviti 'acquisto

di un libro & illecita e minaccia

la sopravvivenza di un modo

di trasmetcere la conoscenza.

Chi fotocopia un libro, chi mette

a disposizione i mezzi per fotocopiare,
chi comunque favorisce questa pratica
commette un furto e opera

ai danni della cultura.



Prefazione

1. Chi parla oggi di «<hindfiismo» parla di una realta religiosa com-
plessa e diffusa, che riguarda non soltanto la maggioranza degli
abitanti del continente indiano, ma, in conseguenza dei processi
emigratori, la maggior parte degli hindi che vivono nell’Asia su-
dorientale, nel Vicino Oriente, in Africa, nelle due Americhe, in
Australia e, naturalmente, in Europa. Soltanto in India gli hindai-
sti sono attualmente, secondo le piti recenti statistiche, circa1’82%
della popolazione (circa 820 milioni). In Nepal costituiscono la
maggioranza (89% della popolazione), cosi come nelle isole Mau-
ritius (52%). Minoranze significative sono presenti anche nelle
isole Figi (38%), nel Suriname (27%) e a Trinidad e Tobago
(24%), inoltre nel Bhutan (24%), in Srilanka (15%), nel Bangla-
desh (12%), in Malaysia (7%) e a Singapore (5%). Minoranze so-
no anche presenti nel Kuwait e in Sud Africa (2%).

D’altro canto, come tutte le statistiche, anche questa non ¢é in
grado di render conto della complessita della realta religiosa sog-
giacente. Dietro il generico termine «hindiuismo», infatti, sono
compresi fedeli che hanno credenze animistiche, politeistiche,
panteistiche, monistiche, monoteistiche (quando non si tratti di
atei), che praticano forme tradizionali di culto o che le criticano
radicalmente, gli aderenti a credenze arcaiche ma anche i se-
guaci del neohindiiismo e cio¢ dei movimenti di riforma sorti in
conseguenza del confronto con la cultura moderna a partire
dall’inizio del XIX secolo.

La ragione di questa apparente contraddittorieta € presto det-
ta. La designazione «hindaismo» ad indicare la religione degli



VI Prefazione

abitanti di questo immenso continente € una «invenzione» tipi-
camente moderna. Essa ¢ legata alla dominazione coloniale in-
glese, essendo comparsa per la prima volta nel Bengala nel cor-
so del XIX secolo, come tentativo, da parte degli impiegati del-
la inglese East Indian Company, di ricondurre ad unita la mol-
teplicita di culti tradizionali con cui essi erano costretti a con-
frontarsi. Che si trattasse, in realta, di tradizioni religiose spesso
divise, oltre che da lingue, anche da credenze e pratiche era, d’al-
tro canto, loro sfuggito perché, a differenza di quanto era avve-
nuto nell’Europa moderna, i loro fedeli vivevano insieme in una
situazione non conflittuale di sostanziale tolleranza.

Il termine inglese, a sua volta, derivava da «hinda», parola di
origine persiana che al singolare indica il fiume Indo e al plurale
gli abitanti delle terre che il fiume attraversa. Esso era stato usato
da chi arrivava in India, in particolare da persiani e da turchi, per
indicare le genti che vivevano nel Nord attorno al fiume Indo e,
piu tardi, tutti i popoli al di 1a dell’Indo e cioé I'intera popolazio-
ne dell’India. Il termine aveva acquistato una valenza nuova sotto
la dominazione musulmana: dal momento che, secondo il diritto
musulmano, i non musulmani dovevano pagare una tassa aggiun-
tiva, a partire dall’'VIII secolo, in cui ha inizio la dominazione mu-
sulmana nella parte occidentale del continente indiano, si venne-
ro creando due categorie di abitanti: i musulmani e gli hind1, cioe
gli indigeni non musulmani. In questo modo, I'identita degli
hinda si € costituita, come spesso capita, in negativo, attraverso il
non essere musulmani, a prescindere dalla loro concreta apparte-
nenza religiosa (cosa che, tra I’altro, aiuta a spiegare il ricorrente
conflitto nazionalistico con 1 musulmani).

Il moderno «hindaismo», ad indicare 'insieme delle tradizio-
ni religiose presenti sul suolo indiano, ¢ dunque l'esito di un
complesso processo culturale nel quale si intrecciano punti di vi-
sta esterni e prese di consapevolezza autoctone. Le innumerevo-
li discussioni sorte sulla utilita di questo termine e sui rischi che
comporta I’assimilarlo al concetto occidentale di religione fanno
parte di un pit generale processo di presa di coscienza cultura-
le messo in opera dalle correnti decostruzioniste, in conseguen-
za del quale, ad esempio, sono stati messi in discussione il con-
cetto di «orientalismo» e la parallela scienza in quanto epifeno-
meni della conquista coloniale. D’altro canto, le soluzioni alter-
native proposte (ricorrere ad esempio ad autodefinizioni come
sanatanadharma, <la legge eterna») non risolvono il problema di
fondo: se e che cosa tenga unito, al di la del dato territoriale,
questo complesso di tradizioni, questi vari «<hinduismi».



Prefazione VI

2. Per secoli, prima sotto la dominazione musulmana, poi sotto
la dominazione inglese, lo hinduismo si ¢ dimostrato una realta
religiosa capace di far convivere al proprio interno, sulla base di
una implicita ma efficace tolleranza, correnti e scuole religiose
profondamente diverse, senza che esistesse una chiesa di tutti gli
hinduisti o una analoga istituzione in grado di garantire una
unita di credo e di pratiche.

Che cosa tenesse, in realta, collegate queste correnti cosi di-
verse e talora esplicitamente contrapposte, ¢ ben spiegato dai sag-
gi che seguono, i quali permettono di ripercorrerne la storia e
cogliere, dietro la straordinaria varieta di dottrine, una certa
«aria di famiglia», data, ad esempio, dalla certezza condivisa che
il divino, onnipresente, si puo rivelare e in effetti si manifesta in
forme differenti (dalle piante agli uomini carismatici o guru);
che, di conseguenza, lo spirituale non si contrappone dualistica-
mente al materiale, dal momento che la stessa materia € sempre
permeata e percorsa dal soffio dello spirito; che 'uomo fa parte
di una totalita cosmica in cui egli ha un dovere da compiere, €
I'anello di una catena che lega il mondo della natura e il mon-
do divino attraverso la mediazione dell’azione sacrificale; infine,
che la morte non é che una cesura temporanea all’interno di una
scrie di reincarnazioni.

3. D’altro canto, il lettore potra rendersi conto, man mano che
I'esposizione si avvicina ai nostri giorni, di quanto estese, anche
nel caso di un mondo cosi profondamente conservatore e tradi-
zionale come lo hindiismo, siano state le conseguenze del con-
fronto con la modernita e i suoi corrosivi processi secolarizzan-
ti. E questo, a cominciare dal modo stesso di costituirsi dello Sta-
to indiano. La storia dello hinduismo € una storia dove religio-
ne e politica sono continuamente e profondamente intrecciate,
dal momento che, a differenza della tradizione cristiana occi-
dentale, quella hinduista ignora la distinzione e la separazione
tra sacro e profano. Negli ultimi due decenni, i rinnovati dibat-
titi in India sulla natura dello hindaismo sono stati rinfocolati
dal trionfo politico del partito di destra Bharatiya Janata Party, ti-
pico rappresentante del fondamentalismo hindiista, che dai due
seggi del 1986 ¢ arrivato nel 1999 ad averne 292. Il suo slogan
nazionalistico «una nazione, un popolo, una cultura» — che rie-
cheggia quello che aveva portato alla formazione del Pakistan
musulmano nel 1947 — colpisce al cuore il particolare secolari-
smo che sta alla base della Costituzione indiana. Quest’ultima,



VIII Prefazione

infatti, in vigore dal 26 gennaio del 1950, assicura (art. 25) la li-
berta di religione come forma di tutela e garanzia della possibi-
lita di coesistenza per le diverse religioni presenti sul suolo in-
diano, limitata soltanto dalle esigenze di progresso sociale dello
Stato. Essa contiene inoltre (paragrafo 2b dello stesso articolo)
la precisazione che il concetto di «<hindu» comprende anche gli
appartenenti al sikhismo, al buddhismo, al giainismo: in questo
modo, la Costituzione ha accettato 1'idea che, dietro il concetto
di «hinduita» (kindutva) — 'analogo, sul piano politico-costitu-
zionale, di quello di «hinduismo» sul piano religioso —, si deb-
bano intendere tutte le religioni e concezioni del mondo nate
sul suolo indiano e che hanno I'India come loro terra sacra.

4. Oggi anche lo hinduismo, nella sua variegata complessita, e at-
traversato dai dibattiti che investono, talora con conseguenze
tempestose, altre tradizioni religiose profondamente diverse co-
me le fedi monoteistiche. I movimenti neo-hinduisti hanno cam-
biato il suo volto, portando alla ribalta la riforma sociale e gli im-
perativi morali, come la necessita di essere piu aperti ai gruppi
emarginati o I’ammissione delle donne in alcuni movimenti asce-
tici contemporanei. Simili tendenze vanno, certo, contro gli in-
segnamenti tradizionali, ma contribuiscono a mettere in luce il
fatto che il cambiamento religioso fa parte dello hinduismo tan-
to quanto la continuita della tradizione.

Giovanni Filoramo



Hinduismo






«Religione» e «religioni»
nel mondo indiano

di Mario Piantelli

E sempre malagevole servirsi di un repertorio di categorie nate
e cresciute sotto i cieli d’Occidente, qual & quello reperibile nel-
le scienze cosiddette «religionistiche», per interpretare e classifi-
care dati e fenomeni appartenenti ad altri orizzonti culturali,
portatori di visioni del mondo sovente affatto irriducibili a quel-
le che ci sono familiari.

La stessa nozione romana di «religione» si presenta, a ben ve-
dere, radicata nel retaggio ellenico/ellenistico, con le sue valenze
di segno opposto (deisidaimonia/eusebeia), variamente rivisitato e
distorto dapprima dalla plurisecolare esperienza cristiana, poi dal
disinvolto approccio dei dotti e saggisti dell’ «epoca dei lumi», e fi-
nalmente dalla teorizzazione accademica degli ultimi tre secoli,
tendente a individuare una presuntasfera del «religioso» o del «sa-
cro» — variamente descritti — autonoma e irriducibile rispetto a
quelle di «scienza», «diritto», «storia», «antropologia», e simili.

Si tratta d’una prospettiva evidentemente idiosincratica, ch’¢
ben lungi dal fornire parametri universalmente validi e la cui
estensibilita fuor del suo contesto originale non ¢ lecito dare per
scontata. Quando, poi, si tratti di mondi in cui potere, societa,
etica e ideali di vita sono inestricabilmente interconnessi con il
culto e la spiritualita, come ¢ il caso di quelli che ci sono offerti
dalle grandi culture asiatiche, una saggia cautela nell’impiego di
siffatti parametri dovrebbe apparire, se possibile, ancor pit au-
spicabile, specialmente da parte degli «addetti ai lavori».

Tale cautela, purtroppo, non ¢ stata € non ¢ generalmente os-
servata. L’abitudine inveterata di coltivare un acritico approccio
eurocentrico ha segnato le vicende delle scienze delle «religioni»



4 Hinduismo

non meno che delle discipline coltivate dagli «orientalisti», occa-
sionalmente in dialogo con i loro esponenti piu significativi. Co-
storo si son mostrati pronti a tenere a battesimo un’indefinita se-
rie di «ismi» individuanti altrettanti oggetti-«<religione», che son
venuti variamente individuando su base etnica, o - pitt o meno va-
gamente... — cronologica, o ancora meramente filologico-testuale,
frammentando spesso gratuitamente i panorami vastissimi e pro-
digiosamente complessi dei loro rispettivi campi di studio.

Per limitarci al subcontinente indiano, a fianco di «religioni»
invero peculiari quali «Buddhismo» e «Jinismo/Jainismo» (i cui
maestri tra 'altro espressamente condannano nei millenni come
falsa e insensata la concezione d’una figura divina che sia causa
del mondo fenomenico), ecco apparire nei manuali diversi «ismi»
apparentemente fondati su piu solide basi, introdotti in riferi-
mento a movimenti piti 0 meno «monoteistici» nati con una for-
te base devozionale, come il virasaivismo/lingayatismo degli sivaiti
«eroi» (vira) seguaci del maestro Vrsabha (in lingua locale Ba-
sava, fiorito nel Carnatico a meta del XII secolo), che si distinguo-
no in quanto «portatori del linga» (lingayata) come loro segno
distintivo, il Kabirismo/Kabirpanthismo dei seguaci della «via» (il
patha) sincretistica indiano/islamica del maestro Kabir (vissuto
nella zona di Benares in un periodo variamente situato fra il XIV
e il XVI secolo) e il sikhismo dei «discepoli» (i sikh, sanscrito Sisya)
del maestro Nanak, forse piu giovane d’una generazione, i qua-
li hanno elaborato nel corso degli ultimi secoli una propria teo-
logia e importanti strutture organizzative, con una tendenza sem-
pre piu accentuata a presentarsi come esperienze spirituali ben
distinte dallo sfondo comune, anche se condividono in larga mi-
sura nozioni e valori panindiani. Trattandoli come altrettante
«religioni» o «sette», I'indagatore ritiene, in fondo, di non far al-
tro che registrare una fissione in atto nel corpo gigantesco del
composito mainstream che si suole etichettare come «<hinduista».
Quanto allo sviluppo storico di tale mainstream, gl’indologi indi-
viduano nel suo arco, non senza il supporto d’argomenti lingui-
stico-filologici, una serie di «religioni» maggioritarie, che si sa-
rebbero via via succedute sul suolo indiano, con limiti cronolo-
gici abbastanza incerti. Piti precisamente:

1. A partire dal 1500/1250 a.C., supposta data dell’arrivo degli
Arya (i «Nobili», termine indoiranico designante I’aristocrazia

! La lingua vedica, a differenza del sanscrito classico, conserva gli accenti to-
nici; saranno qui forniti la prima volta che un termine vedico verra citato.



M. Piantelli  «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 5

guerriera, con cui € invalso I'uso di denominare le popolazioni
insediate negli attuali Iran orientale, Afghanistan e Pakistan e di
la destinate a diffondersi in piit vasti territorii, a Oriente e ad Oc-
cidente), si avrebbe la formazione del vedismo, cioé della «reli-
gione» che si riflette nella composita congerie dei testi colletti-
vamente noti come «Sapere» sacro (il Veda), che sono i pit anti-
chi documenti sopravvissuti d’una letteratura indoeuropea.
Tale letteratura, trasmessa nei millenni per via orale con raffi-
nati espedienti mnemonici, ¢ generalmente presa in considera-
zione, per questo periodo, nei soli suoi materiali innologici; ma le
frequenti allusioni contenute in questi ultimi a miti in parte per-
duti e ad aspetti tecnici e simbolici del rito sono inintelligibili sen-
za ricorrere ai testi in prosa, ritenuti posteriori, che li corredano.
Gl’inni erano un prezioso patrimonio trasmesso di padre in figlio
nei lignaggi dei «bardi»/veggenti (gli f5i) responsabili della loro
introduzione, confluito poi, sistematizzato a seconda della sua
provenienza, nella Rgvedasamhita, ossia la «raccolta» (la samhita)
del sapere relativo alle «strofe di lode» (le rc), e nella Samaveda-
samhita, comprendente le melodie intonate nel sacrificio (i sa-
man); a queste due raccolte si aggiunge la Yajurvedasamhita, che
presenta il repertorio delle formule impiegate nel culto sacrifica-
le, gli ydjus, con varianti nelle due recensioni, rispettivamente det-
te «bianca» e «nera», che di essa ci sono pervenute. Tutti questi te-
sti, e ciascuno di essi, ricevono I’epiteto di mdntra (lett. «strumen-
to di pensiero/venerazione»; cfr. I'avestico manthra) e di Brdh-
man, designante in origine la potenza impersonale, in essi resi-
dente, che ha la funzione d’accrescere (Vbrh-) le figure divine lo-
date in statura, vigore ed efficacia. Tali figure, cui s’indirizzano ce-
lebrazione e offerte, sono presentate con dovizia di dettagli, talo-
ra schiettamente antropomorfici, ma piu spesso direttamente ri-
conducibili ai fenomeni naturali cui sovrintendono e con cui ta-
lora s’identificano. Esse appartengono ancora, almeno in parte,
all’arcaico mondo indoiranico e alcune di loro (Vdruna, Mitrd,
Indra, i gemelli detti ASvin o Nasatya) sappiamo esser state vene-
rate piu ad occidente, dalla élite che s’impose con i suoi carri da
battaglia a Nord dell’Assiria, dominando lo Stato hurrita di Mi-
tanni/Maituni (fiorito dal 1550 al 1300 circa a.C.).

2. A partire dal 700/600 a.C., in concomitanza con la penetra-
zione nella piana gangetica di diversi «clan» degli Arya, progressi-
vamente indianizzati, il sorgere delle prime citta e la graduale co-
stituzione delle unita statuali a base etnica nel Nord del subconti-



6 Hindiismo

nente indiano (segnatamente le cosiddette diciotto «grandi po-
polazioni», i mahdjanapada), si verificherebbe poi I’avvento del
brahmanesimo.

E questa la «religione» delle parti in prosa delle anzidette rac-
colte vediche, i Brahmana (il termine & neutro), ricchi di notazio-
ni mitico/rituali, culminanti nelle speculazioni mistico/cosmolo-
giche delle Upanisdd, testi esoterici specialmente venerati for-
manti il cosiddetto «fine dei Veda» (il Vedanta), ritenuti spesso da-
gli studiosi occidentali prodotto d’un’eta piu evoluta e speculati-
vamente raffinata della precedente, il tutto essendo posto assieme
ai materiali innologici destinati per lo piu a riti privati ed apotro-
paici contenuti nella Atharvavedasamhita, considerati del pari re-
cenziori. L'indiscusso prestigio goduto in questo periodo dai brah-
mani (i brahmana, termine maschile), tradizionalmente detentori
e sistematori del sapere sacro dei Veda, cosi come ’emergere fian-
co a fianco delle nozioni d’un Assoluto impersonale formante la
base del succedersi sempre cangiante dei fenomeni (il Brahman,
termine neutro) e di un Demiurgo personale responsabile della
manifestazione e dell’ordinamento del mondo (il Dio Brahmdn, il
cui nome, maschile, si scrive per convenzione allo stato costrutto,
anziché a quello tematico: Brahma) arricchiscono di nuove sfu-
mature la portata semantica del neologismo, che oggi si tende ad
abbandonare dopo decenni di pacifico impiego.

3. Quando non sia confuso con 'ultima fase del brahmanesi-
mo, abbracciante i primi secoli d.C., si asserisce esser venuto in
esistenza dopo di esso lo hindiismo, letteralmente la «religione»
propria degl’indiani senza piu, questo essendo il referente del
termine etnico-geografico Hindu, resa iranica del nome del fiu-
me Indo - nei testi indiani Sindha -, usato gié in eta achemenide
anche per designare la regione omonima e i suoi abitanti e di-
venuto in greco, con perdita dell’aspirazione iniziale, Indos. Per

2 La stessa cosa € successa da noi, dove & purtroppo invalso, con 'improwido
avallo dei lessicografi, I'idiotismo «/ndi» — tra I'altro immotivatamente tronco,
tanto da far rima con il ridicolo «zulii» (per «zilu»)... L’aspirazione é conservata
per il nostro termine e i suoi derivati in tutte le altre lingue impieganti ’alfabeto
occidentale, incluso il latino del Concilio Vaticano II: ovunque si ha «Hindu», sal-
vo che in francese, che adotta «Hindow» giusta le leggi della peculiare grafia vo-
calica transalpina. Cosi come stanno le cose, la versione italiana di testi stranieri,
e viceversa, comporta una faticosa messa a punto degli indici ¢ della bibliografia
per titoli, a tacer delle difficolta nell'impiego da parte degli indotti dei «motori di
ricerca» del web, ove la «parola-chiave» italiana é difforme da quella universal-



M. Piantelli  «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 7

comprendere appieno il senso ascritto a questa nuova etichetta,
occorre fare riferimento alle vicende storiche posteriori. All’epo-
ca delle invasioni islamiche (X/XI secolo d.C.) e poi del domi-
nio sull’India da parte dei vari dinasti afghani, turchi e timuridi,
il termine anzidetto si riferiva, in mancanza di designazioni piu
precise, agl’indigeni non musulmani, intesi come formanti una
sorta di unitaria comunita etnico/religiosa in certi periodi intito-
lata ad una modica tolleranza/protezione in cambio di tasse assai
sostanziose (dimma), in analogia al trattamento di quelle cristia-
na, ebraica e mazdaica, con conseguenze d’ordine sociale spesso
assai rilevanti. Queste ultime specialmente fecero si che tale no-
zione, ancorché fittizia, finisse per essere convalidata dall’auto-
consapevolezza degl’interessati, che, ai loro stessi occhi come a
quelli dei conquistatori, figuravano appartenere ormai ad una co-
munita siffatta. E solo allora che la nozione occidentale di «reli-
gione», nella sua variante musulmana di «ordinamento religioso»
(din, dall’iranico Daena/Den), fortemente colorita in senso giuri-
dico, acquistera diritto di cittadinanza in India e vi attecchira in
qualche misura, sovrapponendosi alle nozioni piu antiche, an-
ch’esse dotate, ricordiamolo, di una forte carica normativa. Si de-
ve a questo punto sottolineare che si tratta — data la genesi sto-
rica dell’applicazione di tale nozione alla realta indiana — di una
«religione» a base etnica. La controprova ci ¢ offerta dal test pin
sicuro tra i diversi proposti della attuale condizione di hindq, co-
stituito dall’ammissione ad alcuni santuari amministrati con cri-
teri particolarmente rigorosi, come il tempio di Visnu/Krsna rive-
rito quale «Signore del mondo» (Jagannatha) a Puri in Orissa o
quello di Siva venerato quale Linga a cinque volti con il titolo di
«Signore degli armenti» (Pasupatinatha) a Kathmandu in Nepal;
I’'ammissione vi € riservata agl’indiani, quale che sia la loro appar-
tenenza «religiosa», mentre gli occidentali ne restano esclusi, an-
che se si siano «convertiti» adottando lo «stile di vita hinduista»
(Hindu way of life; si notera come si preferisca questa dicitura a
quella di religion, che non si riferisce necessariamente all’adozio-
ne di una prassi rituale/comportamentale: ¢ a quest’ultima che
guarda anzitutto chi in India deve giudicare dell’appartenenza

mente impiegata. Vale la pena, per inciso, di notare come I'erronea voce «Indui-
smo», a voler essere filologicamente rigorosi, dovrebbe designare una — inesisten-
te! — «religione» indiana della Luna (Indu in lingua sanscrita). Tale malvezzo
si pud correggere: ad es. « Himalaya» € reso ormai con I'aspirazione iniziale da tut-
ti, salvo gli ultimi decrepiti avanzi del «purismo» degli Stenterelli...



8 Hinduismo

all'uno o all’altro mondo spirituale). Il configurarsi della base
etnica in questione rappresenta in realta qualcosa di almeno par-
zialmente innovativo nella storia plurimillenaria del subconti-
nente. Prima dell’avvento dell’islam, la discriminazione fonda-
mentale nella coscienza della maggioranza dei seguaci della tra-
dizione vedica non era affatto quella tra indiani e non-indiani, i
secondi essendo tranquillamente ignorati nella loro indefinita
collocazione ai margini dell’ecumene indiana, o assimilati rapi-
damente al loro affacciarsi nel teatro politico del subcontinente
in veste d’invasori. Si distingueva piuttosto tra i pii assertori
dell’autorita dei Veda (gli astika, lett. «quelli del ‘c’é’») e i suoi
empi negatori (i nastika, lett. «quelli del ‘non c’¢’»), mentre le
diverse scuole di questi ultimi opponevano, in una distinzione
speculare alla precedente, la propria retta dottrina (detta nel les-
sico buddhistico «corretta visione», samyagdysti) alle «eretiche»
dottrine altrui. Per almeno due millenni e mezzo non si riscontra
da nessuna parte nella prospettiva delle diverse componenti del-
la massiccia facies culturale indiana un collegamento tra le etnie
straniere o indigene (per altro chiaramente identificate) e delle
specifiche «religioni» di cui esse sarebbero state depositarie.

Il comune orizzonte cosmologico si limitava ad opporre la pu-
ra/civile terra abitata formata dal subcontinente stesso (coinci-
dente con il Jambudvipa, il mitico «continente della melarosa»,
sito a Sud dell’ axis mundi costituito dal monte Meru/Sumeru) al-
la sua periferia ignota/impura, donde provenivano i «barbari»
(gli mlecchd, termine oscuro forse apparentato con la presunta
designazione sumerico/mesopotamica delle popolazioni della
valle dell’'Indo, Meluhha), pronti ad assimilarne i valori, fossero
essi greci, saci, unni o kusana. Nei confronti delle credenze e dei
riti di costoro nessuna curiositd ¢ testimoniata dalla letteratura
indiana superstite, e pochissima per quelli delle popolazioni ap-
pena un po’ meno impure di cacciatori/raccoglitori autoctoni
insediate nelle regioni montane e silvane in margine alle grandi
aree coltivate (oggi accomunati sotto I'etichetta di adivasin, «di-
moranti fin da principio» nel subcontinente), o dei cosiddetti
«fuoricasta», relegati ad un grado d’impurita quasi pari a quello
di tali «estranei», con i quali non mancano del resto di contatti
e parentele. E significativo che la vecchia distinzione puro/civi-
le - impuro/incivile abbia continuato a sovrapporsi a quella re-
lativamente moderna tra gli hinda e gli appartenenti ad altre et-
nie € comunita, con i convertiti all’islam e al cristianesimo, ad
‘esempio, che divengono automaticamente dei «fuoricasta», e i



M. Piantelli «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 9

«fuoricasta» stessi che sono riusciti a conquistare I’ammissione ai
piu prestigiosi santuari solo recentissimamente, dopo I'indipen-
denza dell’India: nel sentire comune, costoro non erano certo {e
spesso non sono neppure ora) degli hinda a pieno titolo! Il pro-
blema maggiore, in effetti, allorché si cerca di assegnare dei con-
tenuti ideologici oltre che etnico/sociali alla etichetta hindiismo,
¢ dato dalla sostanziale identita di tali contenuti con quelli della
Weltanschauung brahmanica antecedente alle invasioni islamiche:
sotto questo rispetto, infatti, la nuova «religione» non presenta
alcuna significativa soluzione di continuitia con I’antica. Vi sono
in realta degli studiosi che considerano quest’ultima un hindii-
smo antico, fiorito nei secoli antecedenti al sorgere di quello vero
e proprio, qualificato da essi senz’altro hindiuismo recente. Non ba-
sta: quest’ultimo vien talora a sua volta suddiviso in hinduismo me-
dioevale (fino all’avvento della dinastia timuride dei cosiddetti
«Gran Mogol>» e all’arrivo concomitante degli europei sulle spon-
de del subcontinente indiano, sul finire del secolo XV d.C.) e in
hindiismo moderno (da tale data in poi). S’introduce ancora da
parte d’alcuni, a completare il quadro «religioso» indiano piu vi-
cino ai nostri tempi, un neo-hindiuismo, cio¢ la «religione» dei culti
creatisi in seno alle élite indiane piti o meno occidentalizzate du-
rante il periodo della dominazione inglese, sovente ricalcanti il
modello di chiese e associazioni religiose occidentali, culti i qua-
li, anche sotto lo stimolo dei pregiudizi anti-tradizionali inculca-
ti dall’educazione missionaria nei loro fondatori e adepti, inno-
vavano potentemente sia per quanto tocca la prassi, sia nei con-
fronti dell’interpretazione ideologico/culturale dell’edificio dot-
trinale preesistente.

Sotto quest’etichetta ricadrebbero anche le opzioni sincretisti-
che o semi-sincretistiche come quella gandhiana, che conoscono
una crescente diffusione nel periodo piu recente, specie a partire
dall’indipendenza dell’India. Appunto in quest’ultimo periodo
viene a collocarsi un hinditismo contemporaneo in continua trasfor-
mazione, che si fa partire da date fissate di volta in volta a seconda
delle particolari esigenze dell’indagatore che ne studia i diversi
aspetti: 'indipendenza, I'impatto della cultura della droga porta-
ta dai «figli dei fiori» negli anni Settanta, o la crescente diffusione
della televisione nei villaggi nell’'ultimo decennio... Malgrado la
parcellizzazione cronologica sempre piu raffinata, la considera-
zione della mole ingentissima dei dati pur sempre raccolti nella
cornice hinduista — cornice sovente alquanto confusa e dai confi-
ni maldefiniti — ha spinto alcuni a metterne decisamente in que-



10 Hinduismo

stione 'utilita. Gli indologi pia avvertiti, i quali hanno ben pre-
sente I'importanza nella realta indiana dell’ultimo millennio dei
sampradaya (lett. «conferitori» di una dottrina e prassi spirituale;
il termine ¢ reso convenzionalmente con «sette»), dotati di pro-
pria teologia e prassi cultuale, spesso punto di riferimento anche
di «ordini» ascetici dotati di regole, insegne e vesti distintive, ten-
dono a raggrupparne gli adepti entro alcune «religioni» d’ambito
piu vasto dei singoli sampradaya, ma alquanto pit ristretto del co-
siddetto hindiismo generico, quello cioé professato e praticato dal-
la gran maggioranza della popolazione, che non ¢ affiliata a tali
comunita, distinto talora in hindiismo popolare e hindiiismo smarta
o smartismo, dall’autorevole corrente vedantica degli smarta (i se-
guaci della smyti, la «tradizione», lett. «xmemoria»), che si ricono-
sce specialmente negl’insegnamenti del famoso maestro Sankara
(vissuto probabilmente nel VII/VIII secolo d.C.) e della sua scuo-
la, insegnante il kevaladvaitavada, la «dottrina del puro non-dua-
lismo» tra Brahman, mondo e uomo. Piu precisamente, le «reli-
gioni» cosi individuate sono poste sotto I’egida delle grandi figu-
re divine (le isfadevata, «divinita predilette», in quanto oggetto di
un culto privilegiato o esclusivo) cui di volta in volta s’indirizza la
devozione dei singoli sampradaya. Si ha cosi il delinearsi di:

a) un vispuismo/vaisnavismo, la «religione» del dio Visnu e/o dei
suoi devoti, 1 vaisnava, talora ulteriormente suddivisa in krsnaismo
e ramaismo, a seconda della speciale venerazione professata dai
suoi adepti verso Krsna o Rama, figure amatissime dell’epica in-
diana, che sono ritenute le pit importanti tra le «discese» di Visnu
nel mondo (i famosi Avatara), o in pasicaratrismo/bhagavatismo, sn-
vaisnavismo € vatkhanasismo, in corrispondenza di altrettante pre-
stigiose esperienze mistico/teologiche visnuite:

— quella delle «Cinque notti» (il Pasicaratra) formatasi probabil-
mente a cavallo tra il I secolo a.C. e il I d.C. e arricchita per secoli
da una abbondante letteratura anonima, i cuj esponenti venerano
Visnu come «Possessore di maesta» (Bhagavat) e «Maschio supre-
mo» (Purusottama) manifesto in quattro personaggi divini depu-
tati alle diverse funzioni cosmiche, detti «configurazioni/forme
sintotiche» (i Vyitha);

— il proseguimento di tale esperienza da parte del maestro Rama-
nuja (XI secolo d.C.) e dei suoi seguaci, distinti a seconda del lo-
ro approccio mistico in due scuole insegnanti la «dottrina del non-
dualismo qualificato/specificato» (il vi§istadvaita) e assegnanti un
importante ruolo di mediatrice alla paredra di Visnu, Sri/Laksmi,
la Buona Fortuna/Prosperita personificata;



M. Piantelli  «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 11

—'esperienza, considerata pit conforme alla tradizione brahma-
nica, dei ritualisti vaikhanasa, «seguaci di Vikhanas», probabile
personificazione della figura del pio anacoreta che si nutre «sca-
vando» radici (il vikhanasa), che sembrano essersi formati verso
la stessa etd dei pancaratrin, ma cominciano ad aver successo
nell’VIII secolo d.C.;
by uno Sivaismo/Saivismo, la «religione» del dio Siva e/0 dei suoi
devoti, gli aiva, a sua volta divisa da molti, in base a scuole di-
stinte in parte anche dalla diversa collocazione sul territorio in-
diano, in:
— pasupatismo, la pit antica esperienza di devozione esclusiva al
nume, formata dai seguaci della figura semi-mitica di Lakulisa (il
«Signore clavigero»), fiorito nei primi secoli d.C. e sopravvissuto
nel Nepal;
— Sivaismo settentrionale/kasmiro, di taglio non-dualistico, codifica-
to specialmente dai maestri kasSmiri Somananda (IX secolo d.C.),
Utpaladeva suo discepolo e Abhinavagupta (X/XI secolo d.C.);
— Stvaismo meridionale/tamilico, coincidente con l'indirizzo plura-
listico detto «posizione definitiva degli Sivaiti» (lo saivasiddhan-
ta), in effetti fiorito in Kasmir in concorrenza con l’altro e tra-
piantato dall’India del Sud, dove il terreno era stato preparato
da devoti autori di canti in vernacolo, i Nayanmar;
— il gia accennato virasaivismo/lingayatismo;
— il nathismo, la «religione» dei seguaci del «Signore» (il Natha)
Goraksa (XIII secolo d.C.), formanti un movimento esoterico in
sintonia con il Veicolo di diamante (il Vajrayana) «buddhistico»
e distinti da peculiari orecchini che valgono loro I’epiteto di «yo-
gin dal lobo fesso» (i kanphatayogin).

A queste etichette s’aggiunge talora:
— lo Sivaismo generale/puranico, riflesso nei purana, testi anonimi
dedicati alla glorificazione delle grandi figure divine e dei luoghi
dei loro principali santuari, meta di pio pellegrinaggio;
¢) uno Saktismo/Saktismo, la «religione» strettamente iniziatica del-
la Grande Dea, adorata nelle vesti della multiforme Sakti, «Poten-
za» universale, e/o dei suoi devoti, gli sakta, che si vuole divisa
in data abbastanza recente nei due indirizzi del kaulismo, ossia
degli appartenenti alla «famiglia~» iniziatica (il kula) dei devoti di
Kali, praticanti la condotta parzialmente antinomianistica «della
mano sinistra» (il vamacara), ¢ dello snkaulismo, proprio dei de-
voti della «Signora dell’Amore» (Kamesvari) detta anche «Bella
delle tre citta» (Tripura/Tripurasundari), praticanti la condotta
«della mano destra» (il daksinacara).



12 Hindaismo

Teologicamente assai vicino allo Sivaismo, lo Saktismo si con-

fonde volentieri con:
d) il tantrismo, ossia la religione dei fantra, i numerosissimi «li-
bri/telai» anonimi redatti in un sanscrito fitto di termini tecnici
abbastanza criptici e sovente pieno di solecismi, ascritti alla di-
retta rivelazione dell’'una o dell’altra figura divina, assimilati an-
che, in taluni contesti visnuiti e $ivaiti, agli agama (testi «traditi»
fino a noi da una ininterrotta linea di maestri) tipici della tradi-
zione brahmanica.

Tali testi fondano in effetti non solo la teologia e le pratiche cul-
tuali dei sampradaya che si rifanno alla Dea, ma di buona parte di
tutti gli altri, nonché d’importanti scuole soteriologiche non-
hind, prime fra tutte quelle «buddhistiche» fiorite nella estrema
maturita del «Grande Veicolo» (il Mahayana), destinate nei primi
secoli d.C. a fornire a gran parte delle popolazioni dell’Asia Cen-
trale e dell’Estremo Oriente una loro esotica nuova «religione»: il
termine tantrismo dovrebbe pertanto piuttosto riferirsi ad un mo-
mento cultuale panindiano, in pratica coincidente, a partire dal
VI/VII secolo d.C., con I'intero orizzonte «religioso» del subcon-
tinente. In conformita a cio, gli studiosi parlano ad esempio in-
differentemente di tantrismo Sivaita, visnuita, sakta, buddhista e si-
mili, o di sivaismo, visnuismo, Saktismo, buddhismo tantrico ecc.

Giova che il lettore tenga conto, nell’esposizione che segue,
dei fatti che siamo venuti brevemente sunteggiando e che non
dimentichi la problematicita insita nell’applicazione delle diver-
se etichette elencate al mondo spirituale indiano. Non va accor-
data, in base alla loro utilizzazione occasionale nel quadro di
un’esposizione necessariamente concisa, un’adesione acritica al-
le nozioni implicite nelle categorie di volta in volta evocate, so-
vente imprecise e in piu casi del tutto insoddisfacenti ai fini del-
la comprensione di un mondo culturale alieno.

Tutte queste etichette vengono peraltro rifiutate dagl’intellet-
tuali indiani di formazione non occidentale, e specialmente dagli
aderenti all’ortodossia smarta, i quali non scorgono validi motivi
per isolare come a sé stanti quelli che considerano semplicemen-
te dei moment o aspetti piti 0 meno significativi nella vicenda
d’una comune realta spirituale, in se stessa eterna e atemporale,
designata con I'epiteto di «<Dharma perenne» (il Sanatanadhar-
ma). Termine di difficile resa nelle lingue non indiane a cagione
delle sue molteplici valenze semantiche, Dhdrma deriva diretta-
mente del vedico Dharmdn (lett. «xmantenitore, sostenitore, rinsal-
datore», apparentato al latino firmus), designante una potenza im-



M. Piantelli «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 13

personale che tra I’altro sorregge, conservandolo e rafforzandolo,
il fluire armonioso degli eventi della natura, sentito come solidale
con l'osservanza delle norme consuetudinarie che debbono reg-
gere i comportamenu degli Arya e i moltep11c1 riti che assicurano
la coesione del cosmo e della societa umana, si da formare una sor-
ta di trascendente Legge dell’Ordine cosmico, lo Red (lett. il «cor-
so» delle cose, imparentato con I'iranico/mitannico Arta, I’avesti-
co Asa, I’ossetico Ard e, ma non é altrettanto certo, il latino ritus).
La sostituzione gia nel lessico tardovedico allo Rta del suo Fonda-
mento (lo rtasya dharman) ha comportato, assieme con lo sposta-
mento sul piano semantico, il passaggio da una connotazione so-
stanzialmente dinamica dell’Ordine universale, costantemente
minacciato dalla potenza negatlva e caotica della Menzogna (lo
Angta, corrispondente alla nozione iranica di Drug) e bisognoso di
difesa da parte degli uomini, specialmente con I’attenersi all’anti-
co ideale indoiranico della condotta conforme a verita in parole,
pensieri e azioni (come ancorasi vede ad esempio nel binomio usi-
tatissimo di Rta e Satya, «Verita/Veridicita», denotanti valori com-
plementari e intimamente connessi), ad una nuova concezione,
pur sempre antropocentrica, ma piu statica, incentrata com’e nei
valori di permanenza e saldezza.

Espressione di questa concezione € gia I'epiteto «eterno/pe-
renne» (sanatana) che volentieri accompagna il Dharma e ne mo-
stra I'invulnerabilita rispetto al mutare delle vicissitudini storiche:
non alla Norma in se stessa, che in quanto tale ¢ totalmente sot-
tratta al divenire, ma alla sua effettiva messa in pratica nel mondo
umano si riferisce la diffusa nozione di un declino periodico del
Dharma che lascia via via posto al suo antonimo, I’Adharma, non
mera negazione, ma opposto attivamente operante come nefasta
potenza di Instabilita, anzitutto sul piano della compatta struttura
sociale indiana, che mira a sovwertire; non a caso i «buddhisti» ren-
deranno in cinese Dhdrmacon Fa, <modello di condotta/legge /ri-
cetta di governo». La categoria in discorso non ¢ infatti mera-
mente brahmanica: anche i maestri eterodossi ricorrono ad essa
per qualificare i contenuti del loro insegnamento come organico
modello di vita retto da un impeccabile edificio dottrinale: ad
esempio la scoperta da parte dell’asceta Gautama del vero e per-
fetto Dharma (coincidente con la comprensione salvifica, la bodhi,
che fa appunto di lui uno che «hainteso», un buddha) € invero vis-
suta come una riscoperta: da tutta 'infinita serie di ere d’un passa-
to senza principio tale realta purissima sussiste, a tratti insegnata,
a tratti ricoperta dal velo dell’oblio o distorta da superstizioni e mi-



14 Hinduismo

scomprensioni. Evidentemente il Dharma non é un mero equiva-
lente della «Norma» occidentale: la sua valenza di fine umano, pu-
rusartha, nel quadro d'una famosa tetrade che gli affianca Piacere
(il Kama), Utile/Ricchezza (1o Artha) e Liberazione dal ciclo del-
le rinascite (il Moksa), ne fa un corrispondente pii o meno vicino
delle nostre nozioni di Giustizia, di Virti, o di Bene: é sintomatico
che in una iscrizione dettata dalla cancelleria del monarca ASoka
(III secolo a.C.) per i suoi sudditi indo-greci Dharma sia reso con
eusebeia, termine espressione delle valenze etiche di quella cate-
goria ellenistica che, nella sua variante romana di pietas/ religio, &
alle origini della nostra di «religione». Nel grande poema epico
dell’India, il Mahabharata, la rispettiva eccellenza di questi fini
umani € fatta oggetto di una serie di vivaci discussioni fittamente
intessute di florilegi gnomologici e li troviamo addirittura sotto-
posti, personificati, ad una sorta di giudizio di Paride. Non sor-
prende, in questo contesto, che sotto ’etichetta di Dharma ricada-
no anche i meriti acquisiti praticando le sue regole, che portano
chililucraarinascere in condizionisociali piu elevate, in corpi pia
sani e longevi, e a godere di pit pure ed intense gioie di coloro che
sono rimasti nella mediocritd o nell’impura situazione di pecca-
tori (questi ultimi essendo destinati a lunghissimi soggiorni infer-
nali prima del ritorno ad una nascita umana); ma tali privilegi por-
tano con s€ maggiori responsabilita.

Il Dharma ¢ riassunto dagli esponenti dell’attuale ortodossia
brahmanica in alcuni punti essenziali della visione dell’'uomo e
della vita ch’essa ha coltivato nei millenni, la cui accettazione
contraddistingue 1’ortodossia:

1) l'autorita dei Veda e della tradizione (la smyt;) che ne dipen-
de, illustrandone e arricchendone il retaggio;

2) le norme religioso/etico/giuridiche, basate su di essi, che for-
mano i codici di condotta della societa indiana nel suo com-
plesso, cosi come degli appartenenti alle sue diverse componen-
ti castali e metacastali (il Dharma in senso stretto);

3) la metempsicosi (il samsara, infelicemente reso nel lessico con-
temporaneo con il neologismo di matrice teosofica «reincarna-
zione»), in conformita a meriti e demeriti dell’azione in primo
luogo rituale (il kdrman), che tali codici presuppongono;

4) Iesistenza di un principio cosciente individuale vivificatore del
corpo (I’atman, il jivd/ jrvatman, il purusa), che trasmigra da tutta
I’eternita, ma puo attingere la liberazione (il moksa o la mukti) tra-
mite I’'una o I’altra via (i marga) o ricetta di disciplina spirituale (i
sadhana);



M. Piantelli  «Religione» e «religioni» nel mondo indiano 15

5) la dottrina della Realta ultima fondamento di tutto, raggiun-
ta al momento della liberazione, identificata con I’Assoluto (il
Brahman) e/o con la figura personale del Dio degli déi (Deva-
deva), convenzionalmente indicato come il «Signore» (Isvard,
lett. il «Dominatore/Possente»), operante manifestazione, con-
servazione e riassorbimento dei nomi e forme (namaripa) di cui
I’universo € formato attraverso la sua Sakti, che fa tutt’'uno con
la divina potenza di «Illusione/Magia» (la Maya) responsabile
dell’apparizione dei fenomeni.

A seconda dell’interpretazione rigorista o lassista del Sanata-
nadharma, esso € ritenuto comportare ’adesione a tutti i punti
dianzi elencati, ovvero ad uno almeno di essi: in quest’ultima ver-
sione, jaina e «buddhisti», che condividono con gli «hinda» la
dottrina della trasmigrazione, vengono accomunati alle diverse
scuole di pensiero d’affiliazione vedica nell’appartenenza ad una
sorta di «minima comune religione» indiana. A piu forte ragio-
ne cio avviene per i sikh e altre minoranze non atee.

Gli ambienti tradizionalisti meno legati alla visione degli smar-
ta, che si riconoscono senza problemi nella designazione cor-
rente di «hinda», affiancano, o senz’altro sostituiscono al Sana-
tanadharma la nozione di <hinduita» (lo hinditva) cui assegnano
ad un dipresso gli stessi contenuti, con in piu un forte accento
etnocentrico e I'insistenza sugl’ideali piu caratteristici della pras-
si, come il vegetarianesimo, le nozze precoci e la protezione de-
gli esseri viventi, segnatamente la vacca, considerata da millenni
archetipo dell’amore materno e paradigma di purezza.

BIBLIOGRAFIA

Bhandarkar, R.G. (Sir), 1969: Vaisnavism, Saivism and Minor Religious Sy-
stems, Varanasi.

Bharati, A., 1982: Hindu Views and Ways and the Hindu-Muslim Interface,
Santa Barbara (California}.

Burghart, R. - Cantlie, Al(a cura di), 1985: Indian Religion, London-New
York.

Doniger O’Flaherty, W. (a cura di), 1988: Textual Sources for the study of
Hinduism, Manchester.

Esnoul, A-M. (a cura di), 1972: L’'Hindouisme, Paris.

Gnoli, R., 1973: L’India dalle origini alla conquista musulmana, in AAVV.,
La civilta indiana, Torino, pp. 7-182.



16 Hinduismo

Gonda, ]., 1965: Change and Continuity in Indian Religion, «Disputationes
Rheno-Trajectinae», vol. IX, Berlin.

Idem, 1970: Visnuism and Sivaism. A Comparison, London.

Halbfass, W., 1991: Tradition and Reflection. Explorations in Indian Thou-
ght, New York.

Luniya, B.N., 1978: Life and Culture in Ancient India, Agra.

Morgan, KW. (a cura di), 1953: The Religion of the Hindus, New York (re-
print Delhi-Varanasi-Patna 1987).

Renou, L. (a cura di), 1966: Hinduism, New York.

Sontheimer, G.D. - Kulke, H. (a cura di), 1989: Hinduism Reconsidered,
New Delhi.



La «religione» vedica
di Mario Piantelli

La nozione di vedismo si fonda, a differenza di quanto avviene per
le altre «religioni» indiane, esclusivamente su un corpus di testi:
si prescinde dalla collocazione storico-geografica e dai dati ar-
cheologici ed etnologici, per concentrare I’attenzione sui soli Ve-
da. Essi costituiscono, € vero, una preziosissima testimonianza del
mondo delle antiche letterature orali indoeuropee, andate in
massima parte perdute sotto altri cieli, ma si presentano nella lo-
ro forma attuale come il risultato d’un processo di elaborazione
plurisecolare, che ha lasciato le sue tracce in una stratificazione
assai complessa, occasione di tentativi di sistemazione cronologi-
ca abbastanza opinabili. Il risultato di una ricostruzione del mon-
do che si riflette nei Veda, oltre che esser soggetto a incertezze
piu 0 meno gravi, potra apparire unilaterale ed appiattito: ci si
trova, mutatis mutandis, nella situazione di chi volesse ricostruire
la cultura ebraica antica partendo dal solo corpus biblico. Il let-
tore € messo debitamente in guardia dal pericolo di ricavare dal-
le pagine che seguono impressioni erronee: agli inevitabili ana-
cronismi e deformazioni effetto d’una trattazione necessariamen-
te incompleta s’aggiunge il rischio di accordare un rilievo ecces-
sivo al sacro nel quotidiano della societa vedica e di privilegiare
indebitamente I'immagine ideale di essa creata dalla raffinata
prospettiva brahmanica, in realta patrimonio di una ristretta éli-
te di specialisti del rito. Ma ¢ solo quest’immagine che si puo stu-
diare con un certo grado di precisione e da essa occorre co-
munque prender le mosse per qualsiasi ulteriore analisi.



18 Hinduismo

1. 1 TESTI

1. Lo Rgvedd

Tra le raccolte di materiali per lo piu in forma di testi poetici in
metri diversi che formano la parte linguisticamente piti antica del-
la «triplice scienza», la frayi vidya, cosi detta in quanto relativa ai
tre Veda («saperi»; cfr. 'avestico vaédha, I'antico irlandese fetar, il
latino video e il greco oida) la prima e pit importante & la Rgveda-
samhita. Essa € destinata ad essere appresa ed utilizzata dal «sacer-
dote» (lo rtvdj, lett. «sacrificante a tempo debito») detto «oblato-
re» (lo Adtar, cfr. I'iranico zaotar), che con i suoi accoliti (il primo
assistente, il maitravarund, «figlio degli déi Mitrd e Varuna», lo ac-
chavakd, «invitatore» degli déi al rito, e il gravastit, «laudatore del-
le pietre» per la spremitura del Séma, il divino «succo» estratto dai
gambi/steli della omonima pianta montana)!, siede a Nord della
piattaforma sacrificale, rivolto ad Oriente, cantillando di volta in
volta su tre note le invocazioni rivolte agli déi e disponendo le of-
ferte ad essi destinate. Si tratta di una raccolta (sdmhitd, lett. «com-
posta») pervenutaci nella recensione trasmessa da un’unica linea
di tradizione orale (sakha, lett. «<branca») tra le ventuno che si tra-
manda esistessero in passato: quella degli Sakala, al cui eponimo
Sakalya viene ascritta I'introduzione della recitazione «scolastica»
del testo vedico senza legamenti eufonici tecnicamente nota come
«enunciazione per parole» (il padapatha), in opposizione alla ori-
ginaria «enunciazione della samhita» (il samhitapatha), che con-
serva tali legamenti ed ¢ quella effettivamente impiegata nei riti.
Ciresta qualche traccia d’'una diversa e piu estesa recensione, del-
la perduta «branca» dei Baskala. Nel suo stato attuale, la raccolta
comprende 10.462 strofe di lode (le r¢) formanti, con alcune ri-
petizioni, 1017 inni (i suktd, lett. «<ben detti»), piu 11 posterior-
mente aggiunti, per un totale di 153.836 parole. Questa massa di
testi, nello stato in cui ci € pervenuta, si articola in dieci «cerchi»
(i mdndala), detti per convenzione «libri», contenenti materiali
appannagglo di diverse famiglie (i kula) aventi per epommo fa-
mosi veggenti, talora di discendenza divina, i cui nomi sono stati
trasmessi in testa alla maggior parte degl’inni, o come dato tradi-

! I’identificazione botanica & discussa: le allusioni dei testi vedici fanno pen-
sare ad un rampicante, Sarcostemma viminalis o Asclepias acida, mentre quelle al
corrispondente iranico, lo Haoma, suggeriscono piuttosto un cespuglio spino-
s0; il fungo allucinogeno Amanita muscaria, ipotizzato all’epoca dei «figli dei fio-
ri», non risponde a nessuna delle due tipologie.



M. Piantelli La «religione» vedica 19

zionale, o per accrescerne I’autorita. Il nucleo piu antico della rac-
colta comprende i «libri» dal secondo al settimo, disposti in ordi-
ne crescente, con qualche eccezione.

- Il secondo «libro» consta di 43 inni ascritti per lo piu a Grtsamada, fi-
glio di Sundhotra autore di due inni al dio Indra, della stirpe ancestra-
le (il mulagotra) del veggente divino Angiras, adottato da Satinaka, egli
stesso appartenente al mulagotra che prende nome dal celebre figlio del
dio Varuna, Bhfgu (cfr. I'irlandese Fergus), ritenuto iniziatore del cul-
to di Agni;

—il terzo «libro» consta di 62 inni ascritti quasi tutti a Visvimitra Gathina,
un nobile guerriero (ksatriya) divenuto brahmano, passato dal servizio di
Sudas Paijavani - egli stesso veggente d’un inno e re della gens (il j&na)
det Tftsu—a quello della gensrivale dei Bharata, sconfitti da Sudas, alla fi-
ne d’una lotta piena di vicissitudini, nella grande «battaglia dei dieci re»;
— il quarto «libro» consta di 58 inni in massima parte ascritti a Vama-
deva Gautamd, famoso saggio del mualagotra di Angiras, che si vuole poe-
tasse gia nell’'utero materno;

- il quinto «libro» consta di 87 inni per lo pili posti sotto il nome di
Atri, il «cappellano» (il purdhita, lett. «<anteposto» a servire da scudo con-
tro le aggressioni «magiche» dei nemici) della confederazione delle
«cinque gentes», protagonista di un’ordalia col fuoco superata indenne
invocando i divini gemelli Asvin;

— il sesto «libro» consta di 75 inni ascritti soprattutto a Bharadvaja («Al-
lodola», lett. «Portatore di celerita» nel volo) e a suo fratello Samy, veg-
genti guerrieri figli del dio Brhaspati, il primo purohita di Divodasa Athi-
tigva (lett. a cui «gli ospiti devono recarsi» per la sua munificenza), re dei
Bharata e padre di Sudas, celebre per la sua munificenza verso gli ospiti;
—il settimo «libro» consta di 104 inni ascritti in genere a Vasistha il Mai-
travaruna, grande rivale di Visvamitra e prestigioso purohita del re Sudas.

All’interno di ogni «libro» gl’inni sono ordinati a seconda del-
le figure divine cui s’indirizzano, con in testa sempre Agni, ipo-
stasi del fuoco sacrificale (cfr. il latino ignis, I’antico slavo ogni e
il lituano ugnis), che svolge presso gli déi (i devd) la funzione di
purohita, seguito da Indra, il loro capo guerriero, signore del Ful-
mine (il Vajra, arma divina personificata). L’ordine delle altre di-
vinita dipende, salvo occasionali aggiunte, dal numero decre-
scente degl’inni loro indirizzati, o, a parita d’inni, da quello del-
le strofe del primo inno.

L’uniformita ¢ rotta nelle parti ulteriori, evidentemente ag-
giunte alla raccolta in un momento in cui questa era gia struttu-
rata (ma cio non implica di necessita che esse contengano solo
materiali piu recenti):



20 Hindaismo

— il primo «libro», che consta di 191 inni, risulta dalla giustapposizione
di cinquanta di essi ascritti a Kdnva figlio di Ghora («il tremendo») del-
la discendenza di Angiras e ad altri della sua famiglia, ordinati in sei
collezioni, e dei materiali ascritti a nove altri veggenti, disposti ciascu-
no nel solito ordine;

— l'ottavo «libro», che non comincia con gl’inni rivolti ad Agni, ne com-
prende 103, in parte anch’essi sotto il nome di Kanva, in parte ascritti
ad altri veggenti a lui accomunati dalla discendenza da Angiras;

—il nono «libro» risulta dal montaggio, ascritto ad Angiras in persona, di
114 inni dedicati al Soma nel suo aspetto di Pdvamana («in atto di venir
chiarificato» nel corso del sacrificio), estratti per esigenze di utilizzazione
dagli altri «libri», come si evince dai nomi dei loro veggenti, e divisi in set-
te raccolte distinte a seconda dei metri in essi impiegati, disposte nell’or-
dine decrescente del numero delle composizioni figuranti in ciascuna;
— il decimo «libro», I'aggiunta piu recente, comprende come il primo
191 inni ascritti a veggenti gia noti o inediti, talora divini; esso risulta
formato da diverse piccole collezioni sistemate per veggente, evidente-
mente appartenenti a repertori non familiari ai compilatori delle pri-
me raccolte, ordinate secondo il numero decrescente degl’inni in esse
contenute e articolate internamente al modo solito, cui si aggiungono
diversi inni singoli, trascelti per la loro pregnanza mitico/speculativa, o
perché destinati ad essere utilizzati in riti particolari (nozze, esequie,
ecc.), in rispondenza a interessi vicini a quelli dei compilatori dell’ Athar-
vavedasamhita.

E palese dalla stessa complessita della sua struttura il fatto che
la samhita ha richiesto per formarsi un non breve lasso di tem-
po. La lingua in cui gl'inni sono redatti, altamente artificiosa e
caratterizzata da allitterazioni, formule standardizzate, ripetizio-
ni frequenti, parallelismi, ampio impiego di similitudini e allu-
sioni mitiche, € ricca di varianti che sembrano dipendere da dia-
letti diversi; essa appare abbastanza vicina all’antico persiano del-
le iscrizioni regali achemenidi e all’avestico. Che almeno una par-
te degl’inni siano riconducibili ad epoca anteriore alla migra-
zione in India sembra inferibile dalla scarsita di riferimenti alla
geografia indiana, alla fauna e alla flora caratteristiche del sub-
continente; ¢ invece decisamente gia indiano 'ambiente di altri,
che presentano allusioni al territorio degli attuali Indo e Panjab,
mentre al momento dell’espansione nella piana gangetica ap-
partengono i testi esegetici in prosa (i Brahmana) che accompa-
gnano la samhita, con un ricco repertorio di notizie su diversi
aspetti del rito e la loro eziologia, inclusa la narrazione di miti.
Tali testi, che riflettono con ogni evidenza una lunga e tormen-
tata elaborazione, sono due:



M. Piantelli La «religione» vedica 21

— lo Aitareyabrahmana, che consta di 40 sezioni specialmente relative al
sacrificio del Soma, patrimonio di una scuola di trasmissione il cui epo-
nimo & Mahidasa Aitareya, lett. «Figlio dell’altra» (Itara);

— il Kausitakibrahmana (detto anche Sdhkhdyanabrdhmana dalla scuola
degli Sér’)khéyana cui si deve la sua trasmissione) di 30 sezioni, piu si-
stematico, che ha per eponimo il saggio Kusitaka o il figlio di lui
Kahéda.

Ciascuno termina in un Aranyaka dello stesso nome: si tratta
di una sezione destinata ad esser recitata fuori dall’abitato, in ter-
reno incolto (lo dranya) per il suo carattere specialmente segreto
e pericoloso; a sua volta, ogni Aranyaka comprende un’omonima
Upanisad, cioé un testo esoterico da apprendersi sedendo (‘/ sad-)
rispettosi in basso (upa-) presso (n#-) i piedi del maestro. Altre ot-
to Upanisad, con ogni evidenza recenziori, completano il corpus
dello Rgueda, al quale sono annessi inoltre alcuni testi apparte-
nenti alla stessa tradizione:

—lo Rguvedapratisakhya, un trattato sulla recitazione degl’inni attento al-
le peculiarita eufoniche e alla metrica, oggetto di trasmissione dalla
«branca» degli Sikala assieme alla samhita;

—lo Rgvidhana (lett. «<norme sulle strofe») ascritto a Saunaka in perso-
na, che elenca i frutti ottenuti dalla recitazione di ciascun inno;

— alcuni manuali di ritualistica (i kalpasutra, lett. «aforismi sulle forme»
rituali);

- gli Asvalayanasrautasutra e -grhyasutra, rispettivamente dedicati ai gran-
di sacrifici e ai riti domestici, che fanno capo alla scuola avente per epo-
nimo Asvaldyana, un discepolo di Saunaka;

- gli Sankhayanasrautasitra e -grhyasitra, che appartengono alla scuola
omonima e sono frutto d’'una compilazione piu recente;

— 1 Vasisthadharmasitra, che presentano in trenta sezioni la materia re-
lativa alle regole di condotta generali e specifiche delle diverse sezioni
della societa: ascritti al ben noto veggente, essi riflettono nel lessico e
nello stile la letteratura aforismatica degli ultimi secoli prima dell’eta
cristiana;

~ i Nighantu, elenchi di termini difficili o obsoleti negl’inni, pervenuti-
ci in tre redazioni e glossati nel celebre Nirukta di Yaska (forse vissuto
nel V secolo a.C.), un trattato grammaticale e lessicologico che fonda
gli studii ulteriori in questo campo;

- la Brhaddevata, un’appendice che elenca le figure divine cui inni e
strofe s’indirizzano, ritenuta anch’essa opera di Saunaka.



22 Hindiismo

2. Il Samavedd

I materiali rgvedici sono alla base della Samavedasamhita. Essa é
destinata al «sacerdote» udgatdr, il «cantore dello udgithd» — la
parte centrale e piu importante del canto — che con i suoi acco-
liti (il prastotdr, «preludiatore», che intona il prastava, la «pre-lo-
de» che apre il canto; il pratihartdr, «che si unisce» al canto nel
pratihara, il momento corale; e il submhmanya «dal buon potere
brahmanico» — in etd postvedica epiteto del figlio di Siva Skan-
da, generale delle armate celesti —, deputato al canto di certi
mantra) gira attorno alla piattaforma sacrificale, salmeggiando
alcuni inni con caratteristiche melodie cariche di potere sacro (i
saman, «divinizzati»), talora ricorrendo soltanto ad una voce ben
coltivata, talora accompagnandosi con uno strumento a corde si-
mile al liuto (la vina). Si tramanda un elenco di circa ottomila
melodie, ciascuna con il suo nome: la scala (lo ydma) impiegata
in esse, di sei «note pure» (gli fuddhasvara) piu una (la piu alta,
quella su cui vivono gli deéi), somiglia alla scala eptatonale di-
scendente che I'antichita classica conosceva come modo frigio.

Sulle molte esistenti anticamente (il numero, certo simbolico,
¢ di mille) sono sopravvissute tre recensioni: quelle, assai vicine,
delle «branche» dei Kauthuma, perpetuata nel Gujarat, e dei
Ranayaniya, sopravvissuta nel Maharastra e solo parzialmente al-
trove, cui s’aggiunge quella meno studiata dei Jaiminiya, tra-
mandata nell’India del Sud e abbastanza discrepante dalle altre.
La samhita comprende 1549 strofe, che con le ripetizioni as-
sommano a 1810 o 1875; tutte, salvo 75 o 76, compaiono nei «li-
bri» ottavo e nono della Rgvedasamhita.

La raccolta comporta due grandi partizioni:

1) Il Purvarcika («prima serie di strofe»), in cui ¢ data solo la
prima strofe di ciascuno dei 585 inni, considerata la matrice/vul-
va (la yoni) da cui nasce la melodia in cui viene intonato il testo;
esso consta di quattro sezioni, le prime tre che prendono nome
dagli deéi Agni, Indra e Soma Pavamana, la quarta — a volte consi-
derata una parte lndlpendente — detta Aranyaka. Come appendi-
ci compalono i «canti da cantarsi nel villaggio» (Gramageyagana)
e i «canti da cantarsi in luogo selvagglo» (Amnyageyagana) cia-
scuna essendo divisa in 17 sezioni; qui i testi degl’inni sono pre-
sentati completi, e nel modo in cui vanno cantati, distribuendo
tra I'udgatar e i suoi accoliti le diverse strofe, dotate di allunga-
menti, ritornelli ed esclamazioni (gli stobha, lett. «grida» gioiose),
in cui ricorrono le sillabe sacre che sono I'essenza stessa dei man-



M. Piantelli La «religione» vedica 23

tra, tra cui primeggia il Prandva (lett. <rombo/mormorio»), os-
sia il suono Om — fuor dal contesto rituale espressione d’assenso
come il nostro «si» —, il quale ¢ detto contenere in se stesso tutti
i Veda.

2) Lo Uttararcika («serie ulteriore di strofe»), che fornisce i te-
sti di 400 inni di tre strofe, da cantarsi secondo le melodie della
prima serie, divisi in 21 sezioni. Come appendici si hanno, spe-
cialmente correlati al sacrificio del Soma: i «canti della compren-
sione» (Uhagana) e i «canti di cid che va compreso» (Uhyagana),
detti anche il «segreto» (il Rahasya).

Una terza partizione, in genere omessa dalle edizioni a stam-
pa, ¢ il Mahanamnyarcika («serie di strofe dal gran nome»), che
consta di 10 strofe.

Sempre relativa al sacrificio del Soma nelle sue diverse mo-
dalita e varianti € una parte importante del primo grande Brah-
mana del Samaveda: il Tandyamahabrahmana, che prende il nome
da Tanda, un maestro legato alla trasmissione dello Yajurveda
bianco, detto anche Paricavimsabrahmana, dalle 25 sezioni di cui
consta. Una serie di supplementi ad esso comprende:

- lo Sadvimsabrahmana, che prende nome dalle sue 26 sezioni;
- lo Adbhutabrahmana (il « Br. meraviglioso»);

— il Chandogyabrahmana (il «Br. del cantore di testi metrici»), i cui
ultimi otto capitoli formano 'omonima Upanisad, tra le piu an-
tiche e importanti dal punto di vista speculativo.

Secondo grande Brahmana del Samaveda ¢ il Jaiminiyabrah-
mana, che prende nome dal famoso sapiente Jaimini, ed é detto
anche Talavakarabrahmana (il «Br. dei musici»). La sua quarta se-
zione, ch’e il Jaiminiyopanisadbrahmana, termina con la famosa e
criptica Kenopanisad, carica di suggestivi spunti d’'una dottrina
che richiama quella platonica della docta ignorantia, mentre la
quinta ed ultima, che € nota come lo Arseyabrahmana (il «Br. dei
veggenti»),‘contiene una completa enumerazione di tutte le par-
ti del Samaveda e risulta pertanto contemporanea della sua defi-
nitiva sistematizzazione.

Vicino al testo del Jaiminiyabrahmana & lo Satyayanabrahmana,
di cui si conosceva soltanto I’'Upanisad e che ¢ stato ora ritrova-
to quasi completo.

Alquanto posteriori sono altre 13 Upanisad. Importanti testi
tecnici si trovano in appendice:

- il Samavidhana, che passa in rivista i diversi usi delle melodie,
cominciando da quelli legati all’espiazione/purificazione;
— il Devatadhyaya, che elenca le loro rispettive divinita;



24 Hinduismo

— il Vamsabrahmana, contenente le genealogie dei maestri legati
alla trasmissione di questo Veda;

— i Gobhilagrhyasitra, soli sopravvissuti del corpus di kalpasiitra del
Samaveda.

3. Lo Yajurvedd

Questo Veda é destinato al «sacerdote» adhvaryi («sacrificato-
re»), cui spetta il compito di apprestare I'area e la piattaforma
sacrificali, ove si assiede con i suoi accoliti principali (il prati-
prasthatar, I’ «<antepositore» del recipiente contenente il latte; il
néstar, il «conduttore» della moglie di chi offre il sacrificio; e lo
unnetdr, il «versatore» del Soma) e secondari (lo samitar, 1’«ac-
quietatore», che uccide la vittima; il vatkarta, lo «<squartatore» di
essa; e il camasadhvaryu, cosi detto perché maneggia i camasd, re-
cipienti quadrangolari contenenti il Soma), compiendo material-
mente i diversi atti sacrificali, di cui il principale € 1'oblazione
delle offerte nei diversi fuochi a cié deputati con I’accompagna-
mento delle formule prescritte, cantillate su cinque note.

Esso consta di cinque samhita, che a quanto sembra hanno
soppiantato abbastanza presto quella originaria, che raccoglieva
ordinatamente tali formule (gli ydjus), talvolta consistenti di bre-
vi o brevissime frasi, talaltra di strofe o inni interi. La piu vicina
ad essa ¢ probabilmente la Vajasaneyisamhita, che prende nome
dal famoso veggente Yajhavalkya Vajasaneya, cui il Sole I'avreb-
be rivelata, e ci € pervenuta nelle recensioni della «branca» dei
Kanva/Kanviya e di quella dei Madhyandina (i «<meridionali»},
le sole soprawvissute delle quindici antiche. Di esse la prima, che
conta 17 sezioni, pare la piti arcaica, come si evince anche dalla
sua fedelta nelle citazioni di strofe tratta dallo Rguveda (circa 700),
mentre la seconda, che ha soltanto 14 sezioni, mostra una strut-
turazione piu accurata e sistematica. Le formule sono raccolte a
seconda dei riti in cui vanno impiegate: i diversi riti del Soma;
I’aspersione del re, che ne consacra la persona; le offerte ai de-
funti; la costruzione della piattaforma sacrificale; il sacrificio
umano; ecc. Le ultime sei strofe del primo terzo della quattordi-
cesima sezione formano la Iia o Isavasyopanisad, punto di parten-
za per i diversi edifici teolog1c1 del posteriore «hindiismo».

Nelle due recensioni ci ¢ pervenuto anche lo Satapathabrah-
mana (il «Br. dai cento sentieri», cosi chiamato per le sue cento
partizioni), che segue questa samhita, fornendo una impressio-



M. Piantelli La «religione» vedica 25

nante dovizia di dettagli mitici e simbolici. L’ultima sezione di es-
so costituisce il Brhadaranyaka (il «grande Ar.»), i cui ultimi sei
capitoli formano la Brhadaranyakopanisad, importantissima e pro-
babilmente antica quanto la Chandogyopanisad del Samaveda, che
respira la stessa atmosfera. In tutti questi testi Yajnavalkya eser-
cita il ruolo di un vero eroe del sapere brahmanico, affrontando
e sconfiggendo in sfide combattute a colpi d’enigmi diversi pre-
stiglosi avversaril.

Le altre 17 Upanisad in appendice alla sarmhita sono tutte re-
cenziori; tra di esse, la tardiva Muktikopanisad fissa un canone di
108 Upanisad divise secondo i quattro Veda, che riflettono in
buona parte un quadro appartenente all'India dei primi secoli
d.C., dando considerevole rilievo al culto di diverse figure divine
postvediche. Nuove Upanisad continueranno ad aggiungersi al
corpus, che ne conta attualmente circa 200.

In appendice a questa raccolta figura una serie di testi tecnici
omologhi a quelli rgvedici, che vanno tutti sotto il nome della
scuola dei Katyayana, il cui eponimo ¢ discendente del veggente
Kati, figlio di Visvamitra:

- lo Yajurvedapratisakhya, noto come Vajasaneyipratisakhya dalla samhita
con cui € stato trasmesso;

-1 Grhyasiitra, della scuola dei Paraskara, e gli Srautasitra, di quella dei
Kityayana, cui appartengono anche

—ghi Sulvasatra (lett. «aforismi della fune» misuratrice), relativi alla co-
struzione dell’area sacrificale, incluse regole geometriche come il teo-
rema di Pitagora, e

— il Pitymedha, sulle offerte ai defunti, tutti dipendenti dalla recensione
Madhyandina.

La chiara distinzione tra yajus e brahmana, conforme al nor-
male modello vedico, ha fatto qualificare Suklaya]urveda («Y. bian-
co/chiaro») questa samhita con i testi che reca in appendice, in
opposizione al Krsnayajurveda (<Y. nero»), formato dalle altre rac-
colte, che, pur condividendo con essa una gran parte dei materia-
li pit antichi, s’allontanano da tale modello, facendo seguire di
volta in volta alle formule i testi dei Brahmana ad esse connessi.

Di tali raccolte, la prima per importanza & la Ta:ttiriyasamphita,
pervenutaci nella recensione della «branca» degli Aukheya/Au-
khiya e in quella dei Khandika/Khandikiya, sole sopravvissute tra
le ottantasei antiche. Essa consta di sette «libri» ed € seguita dal
Taittiriyabrahmana, che si chiude con il Taittinyaranyaka, in 10 se-
zioni, contenente formule di speciale importanza per il loro im-



26 Hinduismo

piego nel culto in eta postvedica; la sua settima sezione ¢ la
Samhityupanisad; I’ottava e la nona formano la Varunyupanisad,
insieme, la settima, 'ottava e la nona costituiscono la Taittiriyo-
panisad, d’alto interesse speculativo. La decima sezione ¢ detta
Yajritky- o Mahandrayanopanisad, che appartiene gia in parte al
mondo intellettuale visnuita.

Va menzionata anche la Svetés’vataropam’sad, che, con dovizia
di citazioni tratte dai diversi Veda, fonda la teologia «hinduist-
ca», specie di matrice Sivaita.

La tradizione dei Taittirlya comprende, oltre alla sola recen-
sione dello Yajurvedapratisakhya pertinente allo «Yajurveda nero»,
tutta una serie di importanti appendici:

— i materiali piu antichi sono quelli delle scuole, abbastanza vicine tra
loro, dei Baudhayana (i Baudhayanasrauta-, -grhya- € -Sulvasutra; i -dhar-
masutra, relativi alle regole di condotta, articolati in quattro prasna, «do-
mande», che sono stati revisionati in eta postvedica) e dei Vadhila
(Vadhialasrauta-, -grhya- € -Sulvasitra, integri solo questi ultimi);

— ci sono pervenuti incompleti i materiali della scuola dei Bharadvaja:
i loro Grhyasutra e frammenti degli Srautasitra, oltre al Pitrmedha;

— meglio ordinati, e piu vicini alla tradizione dello «Yajurveda bianco»,
sono i manuali delle scuole degli Apastamba (Apastambasrauta-, -grhya-,
Sulva- e -dharmasitra, questi ultimi in due prasna, i pil organici e me-
glio conservati del corpus), e degli Hiranyakesin (Hiranyakesisrauta-,
-grhya-, -Sulva- e -dharmasutra, assai simili ai precedenti);

—in eta piu recente i Vaikhanasa visnuiti trasmettono loro Grhyasiitra in
parte diversi dagli altri, insieme a Srauta- e Dharmasiitra di formazione
tardiva;

— a cid s’aggiunge il Parisistha (lett. «Paralipomeni», in supplemento ai
testi rituali).

Diverse dalla Taittirtyasamhita sono le altre tre raccolte dello
«Yajurveda nero», assai vicine tra loro, che si presentano piu ar-
caiche (mescolando yajus e Brahmana, questi ultimi diversi per
ciascuna, solo nelle parti piu recenti) € meno estese (constano
di soli cinque «libri»):

—la Maitrayanyyasamhita, la meglio conservata, € seguita dalla importante
Upanisad omonima, pervenutaci in piu varianti; annessi ad essa sono i
materiali della scuola dei Manava, il cui eponimo, il veggente Manu fi-
glio del Sole, che ricopre il ruolo di Noé nella narrazione del diluvio
indiano (Manavasrauta-, -grhya- € -Sulvasitra; i -dharmasitra, perduti,
sembrano esser serviti di base al pia tardo Manavadharmasastra, il dige-
sto delle prestigiose «leggi di Manu», note anche come la Manusmti);



M. Piantelli La «religione» vedica 27

simili sono i materiali della scuola dei Varaha, che prende nome dal di-
vino cinghiale Emusd, sollevatore della Terra dalle acque, destinato ad
esser considerato in eta postvedica una forma di Visnu (Varahasrauta-,
-grhya- e -Sulvasutra);

— la Kathaka- o Carakasamhita, con per eponimo il veggente Katha, era
anch’essa seguita da un Brahmana di cui ci sono pervenuti frammenti;
si € salvata un’Upanisad dello stesso titolo; dei suoi materiali rimango-
no i Grhya- e Sulvasiitra, nonché resti degli Srautasitra;

- la Kapisthasamhita, appannaggio d'una famiglia brahmanica ora estin-
ta, € piu esigua e sembra influenzata dallo Rgveda nella sua struttura.

Altre 28 Upanisad fanno parte del corpus dello Yajurveda nero.

4. Lo Atharvaveda

Piu tardiva rispetto a quella dei tre Veda fin qui brevemente de-
scritti sembra esser la compilazione del quarto, detto in antico
Atharvangirasa, sembra perché destinato ai discendenti di Angi-
ras, egli stesso, con Bhrgu, archetipo dello dtharvan (cfr. I'irani-
co Athravan, che figura tra gli epiteti del Dio supremo Ahura
Mazda), il sacerdote signore della fiamma (cfr. I'iranico athar;
nei Veda il termine, che denota il tremulo fulgore del fuoco, ¢
gia obsoleto), cui compete I'esecuzione dei riti minori funziona-
li all’ottenimento di fini mondani. La Atharvavedasamhita ci é per-
venuta nelle recensioni di due «branche» sulle nove o undici an-
tiche: quella degli Saunakiya, che prende nome da Saunaka, la
meglio conservata, con il testo accentuato come negli altri tre Ve-
da, e quella dei Paippalada, seguaci del saggio Pippalada, nota
principalmente attraverso un difettoso manoscritto kasmiro. La
prima consta di 731 inni, conglobanti circa 6000 strofe spesso
metricamente irregolari (ve ne sono molte in piu nella recen-
sione Paippalada), di cui 1200 rgvediche, accompagnate qua e la
da brevi passi in prosa (i paryaya, lett. «periodi») e consta di 20
sezioni (i kanda) convenzionalmente dette «libri». I primi sette,
forse il nucleo pit antico della raccolta, ospitano soprattutto una
serie di formule, benedizioni e malcdizioni per diversi usi: me-
dico (bhaisajya), apotropaico (abhicarika), amatorio (strikarman,
lett. «riti delle donne»); espiatorio (prayascitta); propiziante lon-
gevita (ayusya), incremento dell’opulenza (pausiika) e concordia
(sammanasya), ecc. Essi sembrano (con numerose eccezioni, pro-
babile segno di antiche aggiunte) essere stati ordinati secondo il
numero crescente delle strofe dei loro brevi inni, per lo pia
ascritti all’Atharvan divino:



28 Hindaismo

— il settimo «libro» consta prevalentemente d’inni d’una sola strofe (56
su 122);

— il sesto d’inni di 3 strofe (122 su 142);

il primo d’inni di 4 strofe (30 su 35);

il secondo d’inni di 5 strofe (22 su 36);

il terzo d’inni di 6 strofe (13 su 31);

il quarto d’inni di 7 strofe (21 su 40);

il quinto doveva constare d’inni di 8 strofe (attualmente solo 2 su 31).

Il contenuto miscellaneo di questi testi € del massimo inte-
resse per lo studio della vita quotidiana del mondo vedico e tar-
dovedico (spesso ¢ difficile assegnare all’'uno o all’altro un inno).
Essi ci permettono di conoscere rituali che si suol definire «ma-
gici», non legati ai grandi sacrifici e caratterizzati da un minor
formalismo, oltre che da un lessico estremamente ricco e diffe-
renziato.

I successivi «libri» raccolgono alcune composizioni piu lun-
ghe, di contenuto sovente rilevante sul piano speculativo:

— 'ottavo 14, tra cui la litania per protegger la partoriente da una im-
pressionante serie di entita nottivaghe e I'inno alle piante medicinali,
che ne evoca la tipologia botanica;

— il nono 15, tra cui il grande inno a Kima, ’Amore/Brama (cfr. il la-
tino comis e 'irlandese caemh) destinato ad assumere notevole rilievo
nell’India postvedica, quello per la benedizione della casa e quello con-
tro i sintomi delle diverse infermita, puntigliosamente elencati;

— il decimo 10, tra cui I'inno alla Vacca, che la descrive in tutti i detta-
gli anatomici, e un importante canto funebre;

— 'undicesimo 12, tra cui gl’inni al Soffio (il Prand, lett. «Inalazione»;
cfr. il latino plénus e 'antico slavo plini) e alla Sazieta e due solenni e
sinistri inni guerrieri;

—il dodicesimo 10, tra cui il celebre inno alla Terra (Prthivi, lett. «I’Este-
sa»), destinato sia a rituali di costruzione che a funzioni apotropaiche
contro i terremoti.

I «libri» dal tredicesimo al diciottesimo, il cui ordine dipen-
de dalla lunghezza decrescente dei loro inni, vanno talora sotto
il nome di un veggente divino e ineriscono a temi specifici (gli
artha, «cose/argomenti»):

— il tredicesimo, ascritto al dio Brahma, comprende quattro inni al So-
le (qui chiamato Réhita, il «rosseggiante»);’

- il quattordicesimo, ascritto alla dea Savitrl Sarya, figlia /0 sposa del
Sole stesso, consta di due inni connessi ai riti nuziali;



M. Piantelli La «religione» vedica 29

- il quindicesimo, totalmente in prosa, comprende 14 inni in cui s’esal-
ta la figura del Vratya, una sorta di zingaro del mondo vedico, consi-
derato altrove sotto una luce assai meno favorevole;

— il sedicesimo, ascritto al dio Prajapati, consta di otto testi in prosa a
fine apotropaico contro le apparizioni notturne;

— il diciassettesimo, ascritto a Brahma, € un unico inno al Sole, Indra e
Visnu (una figura minore, la cui funzione consiste nel misurare con tre
passi lo spazio per aprire la via agli altri due dei) da utilizzarsi per il «vo-
to vittorioso» (il visasahivrata), ma anche in altre circostanze, come ’ac-
coglimento di un alunno brahmanico e I'eclisse solare;

— il diciottesimo, ascritto all’Atharvan divino, comprende quattro inni
da recitarsi in occasione delle «fauste» esequie (questa parte ¢ assente
nella recensione Paippalada).

Piu recenti sono gli ultimi due «libri»:

- il diciannovesimo contiene un supplemento di 72 inni, inerenti alle
diverse parti della raccolta, che sono qui conglobati anziché venir ag-
giunti di volta in volta ad esse;

- il ventesimo, che consta di 143 inni quasi tutti rgvedici, & destinato al
sacerdote brahmdn, |’ antistes del sacrificio, deputato a seguirne 1’anda-
mento segnalando, se I'esecuzione ¢ impeccabile, la sua approvazione
con il mormorio della sillaba Om di continuo ripetuta, salvo interveni-
re in caso d’errori degli altri officianti con i necessari riti espiatori, che
esegue egli stesso o di cui si occupano i suoi tre accoliti (il brahmanac-
chamsin, «che recita dopo il brahmdn»; I’ agnidh, I’ <accenditore del fuo-
co»; e il pétar, il «purificatore» del sacrificio). L’intera raccolta prende
da cio il nome di Brahmaveda.

E sopravvissuto per I’ Atharvaveda solo il Gopathabrahmana (lett. «Br.
dei sentieri delle vacche»), forse appartenente alla recensione dei Paip-
palada, in 11 sezioni, le cui ultime 6 sono ottenute da un montaggio di
materiali tolti dai Brahmana degli altri Veda e dalle parti in prosa del-
lo «Yajurveda nero». Nella sua seconda sezione esso ¢ in stretta relazio-
ne con i Vaitanasrautasutra, redatti ad uso del brahmdn e dei suoi acco-
liti, a loro volta dipendenti dai pit antichi Kausikagrhyasitra, redatti in
parte al di fuori del consueto contesto rituale domestico ed espressio-
ne degl’interessi pragmatici della raccolta.

Si ricollegano all’Atharvaveda le importanti Mundakopanisad
(«Up. degli asceti dal capo raso»), Prasnopanisad («Up. delle do-
mande» poste a Pippalada dai suoi discepoli) e Mandukiyopanisad
(«Up. della rana»), che con un repertorio di citazioni scelte dis-
serta degli stati di coscienza di veglia, sogno e sonno profondo,
piu il quarto trascendente che ad essi soggiace. A queste ne van-
no aggiunte altre 29 minori e ben pit recenti.



30 Hinduismo
2. IL MONDO UMANO

La societa che i materiali vedici riflettono € entro certi limiti ri-
costruibile, pur con gli owi problemi inerenti alla diversa data-
zione dell’uno o dell’altro testo. Essa ci appare articolata in unita
etnlco—polmche dette gentes (i jana; cfr. 'avestico zantu), a loro
volta suddivise in diverse «popolazioni» (le vis), cui sono preposti
dei «caplpopolo» (i vzs[)atz epiteto anche degli déi Agni e Indra)
e i cui membri, i vaisya, appaiono nel ruolo idealizzato di ricchi
allevatori e coltivatori, intenti ad offrire ai loro ospiti festini in-
naffiati da idromele (il mddhu) o da un piu forte liquore «distilla-
to» (la sira) talora oggetto di pie invettive, mentre si consumano
carni, anche bovine, cotte in una grande caldaia (il cari, utilizza-
to per cuocere le vittime sacrificate per I’occasione). Non ¢ igno-
ta la cittadella fortificata (la pur, o il pura; cfr. il greco polis), talo-
ra temibile roccaforte degli autoctoni (i ddsyu/dasa, termine poi
passato a designare gli schiavi), che ne sciamano fuori come una
folla di feti neri partoriti da un enorme ventre materno. Gl'inni
presentano questi alieni come ripugnanti esseri «inferiori» (ddha-
ra), «senza naso/faccia» (anas), o addirittura «<non-umani» (dma-
nusa, lett. «<non discendenti di Manu»), che non praticano sacri-
fici (akarmdn) e hanno per dio il pene (§isnddeva). Contro di lo-
ro Indra, cui spetta per antonomasia il titolo di «annientatore di
cittadelle» (puramdard), guida le schiere dei pii Arya. E lui stes-
50 a precipitare dall’alto d’un monte il loro capo Sambara, temi-
bile stregone signore di 99 roccaforti, per salvare il re Divodasa,
e ad infrangere come un vaso d’argilla il fronte di 3000 guerrie-
ri dei figli di Vrcivat, nello scontro di questi con il re Abhyavartin
presso Hariyupiya, forse da identificarsi con la citta che sorgeva
nel luogo oggi chiamato Harappa. A differenza degli autoctoni,
gli Arya vivono per lo pil in sparsi villaggi (i grama, termine che
designa propriamente un gruppo di esseri umani, e per esten-
sione il loro insediamento) circondati da mura di terra battuta.
Le abitazioni (i grhd), le cui parti lignee sono decorate da pro-
vetti intagliatori, vengono erette su un suolo consacrato da riti
diversi, tra cui i pit importanti sono I’aratura simbolica e I'inse-
diamento in scavi predisposti delle nove colonne (le sthina) de-
stinate a sostenere la costruzione. Quella centrale, la piu impor-
tante, suggerisce la nozione di un pilastro/albero (lo skambhd)
che sorregge il Cielo (Div/Dyi/Divd, personificato come Dyau-
spitar; cfr. il latino Juppiter e il greco Zeus patér), misurando lo spa-
zio intermedio che lo divide dalla Terra e servendo da axis mun-



M. Piantelli La «religione» vedica 31

di. Nella dimora, luogo degli affetti e teatro della tranquilla vita
d’ogni giorno, si accentra tutto cido che ¢ puro/fausto/santo
(punya, da una radice N pu-che hail senso di «render chiaro/puri-
ficare/nettare», connessa all'indoeuropeo *peuor/pur, donde I'it-
tita pahhur, il greco pyr, il latino purus, purgo, purifico, 'umbro pir,
il norreno firr). Pura € la bocca della sposa, la ciotola dove si
mangia, la terra battuta del pavimento, la vacca di famiglia con
il suo vitellino; puri sono i corpi dei figli, il letto dove si dorme
e si ama, le vesti (mantelli e perizomi) tessute con amore € lavate
ogni giorno, il cibo cotto o arrostito. Anche ’ambiente che cir-
conda la casa ¢ contraddistinto da un certo grado di purezza: pu-
ra ¢ la mano dell’artigiano, la merce esposta al mercato, anche
se viene palpeggiata dagli acquirenti, I’elemosina di cibo raccolta
di porta in porta. Puro ¢ il vento che soffia nelle strade e la pol-
vere che solleva, pura la luce del sole e 'ombra degli alberi, la
rugiada e, naturalmente, I’acqua pulita, attinta al pozzo o al ru-
scello in quantita sufficiente perché una vacca possa dissetarvisi.
Lo spazio dell’abitazione e il suo sfondo, il villaggio, sono quali-
tativamente distinti dal mondo esterno, non umanizzato e temi-
bile, visto come boscaglia incolta (lo dranya, sede di cio che ¢
drana, «alieno»), popolata da fiere, autoctoni € mostri notturni
che sfuggono la luce del Sole e il benefico fulgore del Fuoco, ca-
paci di assumere forme diverse, bramosi di violentare e /o invasa-
re le donne, facendole abortire se sono incinte: le inquietanti en-
tita «ostili» (gli yatit) da cui i fattucchieri (gli yatudhana) si fanno
invasare, servendo loro di «ricettacolo»; i terrificanti orchi noti
come raksas/raksasa (lett. «da cui ci si protegge»), ghiotti di pre-
de umane, neri e vellosi, dal grugno animalesco; i pifacd («gial-
lastri»); gli Svakiskin («dal pene canino»); i kukundha vestiti di pel-
li che ballano come efteminati, riempiendo di suoni sinistri la bo-
scaglia; i mdkaka maleodoranti, dal volto rosso; i kuksila («ven-
truti») che danzano la notte in girotondo attorno al villaggio can-
tando con voci d’asino; i tangalvd dal naso appuntito, fatti d’om-
bra, che s’aggirano nudi; i vrnta serpentini dalle due bocche, dai
quattro occhi, dai cinque piedi privi di dita, che s’attorcono e
strisciano; ed altri personaggi grotteschi senza nome, goffi gnomi
dai piedi capovolti, le cui impronte sembrano dirigersi nella dire-
zione opposta a quella in cui si sono effettivamente mossi, giganti
lubrichi che camminano con gli enormi falli gettati sulla spalla
e cercano di penetrar le donne prendendole alle spalle, spiritel-
li che balzano fuori del forno dove si sono nascosti con risate ag-
ghiaccianti e baluginano come lucciole nell’erba alta... Lo aranya



32 Hinduismo

¢ il luogo dove si ritira chi deve purificarsi, per non contamina-
re casa e villaggio, ma anche quello ricercato dagli specialisti del
rito per comunicare ai loro discepoli, lontani da orecchie indi-
screte, i segreti piu gelosamente custoditi, e dagli anacoreti nudi
dalle lunghe chiome (i ke$in), essi stessi simili a bizzarre appari-
zioni, che s’aggirano liberi come il vento e «bevono alla stessa
coppa di Rudra», I «curlatore», misterioso nume dei monti e delle
selve che qualche volta capita d’intravedere ai giovani mandria-
ni, o alle fanciulle scese ad attinger I’acqua d’un ruscello. Rudra
si manifesta come Agni nell'incendio della boscaglia, che corre
veloce e terribile, rosso davanti e nero alle spalle, ma anche co-
me una figura sinistra pronta a scatenar la pestilenza con le sue
frecce invisibili {(donde I’epiteto di Sarva, «saettatore»). L’'uomo
vedico ¢ ben consapevole della fragilita della sua esistenza mon-
dana, con i suoi ritmi sereni e il tranquillo perseguimento di ric-
chezza e piaceri, che pure aspira a prolungare per «cento inver-
ni». Il tessuto stesso di tale esistenza dipende anzitutto da uno
stato di purezza costante, che i riti assicurano e consolidano, con-
trobilanciando i numerosi fattori di contaminazione da cui ap-
pare minacciato. Tra questi primeggia il contatto con ogni for-
ma di sozzura: ogni sostanza uscita dal corpo, come sangue, sper-
ma, grasso, midollo, ossami, unghie e capelli recisi, cerume, moc-
cio, lacrime, sudore, vomito, feti abortiti ecc. Si fa eccezione per
il latte materno e i benéfici escreti della vacca: I'urina, impiega-
ta con l’argilla e polveri di sapone per pulire, e le feci, che, dis-
seccate, forniscono il combustibile piu usato per la cucina e i ri-
ti. Estremamente impuro é il liquido mestruale: non solo la don-
na deve appartarsi durante il suo periodo, nutrendosi a parte dal-
la famiglia, ma chi si accosta a lei tra il quinto e il sedicesimo
giorno dopo le regole é tenuto ad un’abluzione completa, inve-
ce del semplice lavaggio di genitali, mani e piedi; se ella muore
mestruante, non puo essere arsa. Evidentemente foriero d’im-
purita e I'’evento della nascita, che contamina la madre, il padre
(in minor grado) e la casa stessa: solo dopo 10 giorni, dopo una
prima purificazione, la puerpera e il suo sposo possono esser toc-
cati da estranei e solo dopo altri 20 giorni (30 se € nata una fem-
mina) sono in grado di partecipare ai riti. Impuri sono diversi
animali dalle abitudini poco igieniche (gl'insetti e i vermi, temuti
apportatori di malattie, i topi, i cani e i gatti, suini, polli, asini e
cammelli), cosi come i malati cronici e tutti coloro che hanno a
che fare con la sozzura e la morte, sia per professione e/o stile
di vita (i lavandali, i calzolai, i macellai, i boia, gli spazzini, i va-



(6]
0

M. Piantelli La «religione» vedica

gabondi, i giocatori incalliti, i puttanieri, e naturalmente chi non
compie i riti quotidiani, come gli autoctoni) sia a seguito di cir-
costanze occasionali (¢ il caso dell’omicida, di chi guarda o toc-
ca anche accidentalmente un cadavere e di chi lo trasporta — sal-
vi i casi di forza maggiore come il sacrificio, la guerra o I'incen-
dio - e anche di chi € in lutto). Chi mangia con costoro, li toc-
ca o ne € toccato, deve assoggettarsi a purificazioni graduate in
una serie la cui efficacia cresce con la complessita del rito.

Un discorso a parte richiedono le trasgressioni a norme di
condotta (gli #para, «errori/approssimazioni»); se una semplice
abluzione basta a lavare le lievi infrazioni alle buone maniere di
chi si gratta, ride scompostamente, emette flatulenze, da in
escandescenze, mente su questioni di poco conto, i «peccati» pitt
gravi (i pataka, lett. «cadute»), non necessariamente intenziona-
li, coinvolgono chi li commette in pericolosi rapporti con po-
tenze impersonali apportatrici di gravi disagi, disastri e morte: ta-
li il Biasimo/Sventura (lo Enas; cfr. il greco ainds), il Miasma (lo
Agas cfr. il greco dgos) che contamina il sacrilego, I Angosc1a/An—
sia (lo Amhas; cfr. il latino ankelo e angustiae) che stringe la gola
del peccatore come un cappio, la Pecca/Vilta «nascosta» (il Rd-
pas/Riprd; cfr. il latino repo). Varuna, il custode dell’ordine co-
smico e sociale (lo Rtd), € pronto a colpire con I'idropisia o al-
tre orribili infermita non soltanto il suo trasgressore doloso, co-
me lo spergiuro (la menzogna essendo il paradigma stesso della
negazione di tale ordine, lo Anyta) o chisi macchia d’incesto, ma
anche chi ignora la propria impurita, come il figlio di chi ha per-
petrato un atto di volontaria perfidia (il drugdhd). In un celebre
inno rgvedico Vasistha, colpito dal nume vendicatore, cerca di
placarlo dichiarando la propria innocenza:

M’interrogo su quell’enas, oh Varuna, ansioso di discernere [...] Che
agas vi € stato, oh Varuna, tanto grave, che tu voglia uccidere il (Tuo) lo-
datore, I’'amico? [...] Dai drugdha paterni libera noi, (¢) da quelli che noi
(stessi) abbiamo compiuto mediante i (nostri) corpi. Oh Re, come un la-
dro di bestiame slegato libera, come un vitello dal cappio, Vasistha! Non
(fu la mia) stessa iniziativa, oh Varuna, (ma) ’obnubilamento, I'idrome-
le, il Furore (Manyu), i dadi, la disattenzione. Viene (certo coinvolto) il
maggiore nell’'upara del minore! Neppure il sonno vale a tener lungi lo
Anrta! Quale servo ad un ricco, possa servire io al Dio adirato, senz’Agas!

Accanto alla lotta per la purezza, € non pienamente distinto
da essa, sta lo sforzo per vivere una vita «retta» (7ju), semplice e
per quanto possibile innocua; questo vale soprattutto per i brah-



34 Hinduismo

mani, il cui ethos é al vertice dei valori vedici. Ovviamente vi €
in tale ethos anche un forte accento sulla loro perizia di specia-
listi del sacro: la importantissima potenza impersonale ch’essi
rappresentano, il Bréhman (nomen actionis da una radice Vbrh che
ha il senso di «crescere/gonfiarsi»; cfr. I'iranico braZman, il par-
tico brahm e I'irlandese bricht) che ricolma gli dei, accrescendoli
ed intensificandone la realta/efficacia, sorregge la Terra, corro-
bora I’Ordine cosmico, libera da mali e infermita e rende immor-
tali, si esplica in primo luogo nei mantra dei testi vedici, diretta
eredita dei loro avi illustri, ma anche nel krdtu (la «potenza/abi-
lita», lett. «fattivita»; cfr. il greco krdtos), facolta che coniuga I'in-
telligente progettualita del comportamento e l'ispirazione che
coglie con sicuro intuito i rapporti tra le diverse componenti del-
la realta. Non a caso esso € sinonimo dell’attivita sacrificale, che
ai brahmani per eccellenza compete. Questa ¢ detta, con espres-
siva metafora, «fare il Brahman» (brdhma\/ kr).

Al centro dell’esistenza sociale e rituale della famiglia (il
grhajana, lett. «gente di casa», o kila; quest’ultimo termine desi-
gna anche la stirpe rinsaldata da legami di sangue) del brahma-
no sta I’area sacra del focolare, immagine della Terra, dove risie-
de Agni, in forma di tre fuochi ben distinti: ad Ovest il Garha-
patya a base circolare; € questo I’Agni ancestrale che il «capoca-
sa» (il grhdpati, epiteto dello stesso Agni) riceve dal padre, ali-
mentato e accudito costantemente da lui e dalla moglie, even-
tualmente aiutati dal figlio maggiore; da esso viene attinta la
fiamma per accendere di volta in volta I’Agni «oblatorio» sito ad
Est, che & deputato a ricevere I’offerta nei diversi sacrifici (lo Aha-
vaniya a base quadrata) e il terribile Agni «cuocitore dell’obla-
zione supplementare» di riso (lo Anvaharyapdcana dalla base a
forma di mezzaluna), posto a Sud (donde I'epiteto di Daksinagni,
«Fuoco di destra», giacché I'uomo vedico s’orienta volgendosi ad
Est) a fronteggiare la Morte (Mrtyui) e le entita mostruose che
vengono da quella direzione, consumandole con le sue fiamme.
Al Fuoco domestico vanno offerte prima del pasto parti del cibo
che sara consumato, trasformandolo cosi in «resto/sputo» (lo c-
chista), alimento che si carica dell’impurita di chi lo assaggia nel
caso di normali esseri umani, ma puro/fausto quando siano dei
o maestri a ricoprire questo ruolo. Al Fuoco si rendera omaggio
rientrando in casa, gli saranno presentati gli ospiti, gli verra posto
innanzi il neonato perché lo benedica; saranno le sue fiamme,
condotte alla pira funebre, ad ardere i cadaveri dei membri della
famiglia; esso riceve quotidianamente culto, a mezzodi e alla sera,



M. Piantelli La «religione» vedica 35

mediante il sacrificio detto Agnihotrad («oblazione ad Agni») al co-
spetto di tutta la famiglia, unitamente al Sole e, in eta tardove-
dica, al Sacrificio personificato nel demiurgo Prajapati («capo di
progenie»). Cio ha luogo mediante diverse oblazioni versate con
un cucchiaio nelle fiamme (gli hutd), tra cui primeggiano quelle
di latte, olio e cagliata offerte da un adhvaryu a nome del capo-
famiglia in quanto sacrificante (lo ydjamana), ovwero da lui in per-
sona e/o da sua moglie. E comunque sempre il sacrificante, in
quanto proprietario dell’offerta, a pronunciare la formula di da-
zione alla divinita tecnicamente nota come «rinuncia/abbando-
no» (il tyagd), che costituisce il momento centrale del sacrificio:
«Ad Agni questo, non a me!». Competente a tale culto é solo I'uo-
mo sposato, che al momento delle sue nozze & divenuto com-
pleto, entrando letteralmente in possesso della sua meta e ac-
quisendo subito dopo il proprio Fuoco. Il complesso dei riti nu-
ziali, che comportano tra I’altro la formale identificazione dei co-
niugi con Cielo e Terra, culmina infatti nell’intronizzazione/im-
pegno di Agni nella nuova casa (lo Agnyadhéya). Colui che ha «in-
sediato Agni» (lo ahztagm) nella sua triplice forma ¢ la vera fi-
gura ideale del mondo vedico e della tradizione che lo perpetua
fino ad oggi, anche se si tratta d’una figura ormai in via di spa-
rizione. Sopravvivono in tutto il subcontinente, su una popola-
zione che s’avvicina al miliardo d’abitanti, solo poche decine di
questi personaggi, cui si guarda con rispettosa ammirazione. Nel-
la tipologia assai ricca dei sacrifici, paradigma di quelli che com-
portano vittime ¢€ il Pasubandhd (lett. «legame dell’animale»), ce-
lebrato annualmente o biennalmente (se lo si omette si € obbli-
gati aq astenersi dal vitto carneo per tutto il periodo; il cadere in
desuetudine di questo rito ha contribuito al diffondersi d’una
dieta vegetariana presso le caste alte della societa indiana) con il
sacrificio d’un animale domestico (il pasu, lett. «impastoiato»; cfr.
il latino pecus), generalmente un capro, ’animale meno costoso
e pinu accessibile tra i cinque sacrificabili: uomini (le vittime per-
fette, rarissimamente immolate), bovini, cavalli, capri e pecore.
La vittima, consacrata da una triplice circumambulazione ritua-
le in senso orario (¢ il rito della pradaksina) compiuta dall’ agnidh-
ra recando un tizzone ardente prelevato dallo Akavaniya, & ab-
beverata con acqua mista a riso ed orzo e accompagnata in pro-
cessione, essendo toccata ritualmente dal pratiprasthatar, in con-
tatto con I’adhvaryu, che € a sua volta toccato dal sacrificante (di
cui la vittima stessa € vicario); le formule ad essa rivolte presup-
pongono che sia consenziente; il palo a cui viene legata (lo yi-



36 Hinduismo

pa) simboleggia al tempo stesso Rudra e un axis mundi lungo cui
essa ascendera ai mondi celesti. Essa viene uccisa senza effusio-
ne di sangue (per strangolamento) dallo Samitar, indi lavata dal-
la moglie del sacrificante; lo squartamento (la vibhakti) eseguito
dal vaikarta diretto dal pratiprasthatar, s’articola in numerose fasi
minuziosamente codificate, tra cui:

- ’arrostimento allo spiedo dell’omento (la vapa) e del cuore in
un Fuoco «dello samitar> (lo Samitra) acceso all’'uopo ad Est del-
la plattaforma sacrificale, seguito dall’offerta con arsione com-
pleta di essi nello Ahavaniya, accompagnati da burro fuso e da
pezzi d’oro destinati a dare alla vittima nuova vita, rendendola
immortale;

- Pofferta «cruda» ai raksasa di sangue, escrementi e stomaco,
estratti a parte dagli altri visceri e collocati in un pozzetto ad
Ovest dello Samitra;

- la cottura nella caldaia delle diverse parti commestibili, indi-
spensabile a renderle accette alle divinita, che si affollano invisi-
bili in attesa dell’offerta; formalmente assicurate dell’avvenuta
cottura e invitate al banchetto ciascuna con il suo nome, esse han-
no diritto a ricevere porzioni scelte, dopo di che ha luogo la di-
stribuzione dei resti agli astanti; il brodo, apprezzatissimo, spet-
tera ai soli brahmani.

1] sacrificio pit importante dell’intera gamma vedica ¢ quel-
lo del Soma, tra le cui numerose varianti ¢ paradigmatica quella
che va celebrata per prima, detta Agnistomd, <lode di Agni», dal-
la invocazione cantata nel momento culminante del rito, la do-
dicesima ed ultima delle spremiture della pianta divina, che han-
no luogo il quinto giorno della cerimonia. Si tratta di una com-
plessa serie di riti obbligatori e facoltativi che richiede una pre-
parazione minuziosa e I'intervento di tutti e sedici gli officianti
vedici; qui si vede messa in opera 'intera gamma del sapere ve-
dico per conquistare al sacrificante I'immortalita e il luminoso
mondo celeste (lo Svargd/Suvargd), come egli formalmente di-
chiara: «Jo vincero la morte» e «Dalla menzogna vado alla Verita,
dall’'umano vado al Divino». La forma pit semplice d’immorta-
lita, che diversi sacrifici son ritenuti procurare assieme ad altri
beni terreni, ¢ la generazione di una prole virile, in grado di nu-
trire il genitore defunto e gli avi, dimoranti nel mondo lunare,
con offerte di palline di cibo (i pinda) e d’acqua rinnovate ogni
novilunio e plenilunio.

Recita I’ Aitareyabrahmana:



M. Piantelli La «religione» vedica 37

Luce [¢] invero il figlio nel sommo spazio [celeste]. Lo sposo pe-
netra la sposa, divenuto feto egli [entra in sua] madre. In lei di nuovo,
divenuto nuovo, nel decimo mese [lunare] € generato. Per questo la
sposa diviene sposa (jaya), perché in lei é generato (jayate) di nuovo.
[Divino] attingimento (abhuti) € questo, attingimento! Questo sperma
¢ deposto; e déi e veggenti in lei igneo fulgore portarono assieme, gran-
de! Gli dei dissero ai discendenti di Manu: «Ella per voi ¢ genitrice di
nuovo. Non vi ¢ mondo per chi & senza figlio!».

Qui ci troviamo, per contro, di fronte al perseguimento d’'una
vera e propria rinascita in un corpo immortale, cui sono finaliz-
zate tutte le fasi del sacrificio: colui che offre I’Agnistomd viene
anzitutto assoggettato, assieme alla moglie, ad una iniziazio-
ne/consacrazione (la Diksa), che richiede la dimora prolungata
in una capanna completamente chiusa, identificata con 'utero;
qui rimane con i pugni chiusi, simbolicamente avvolto da una
pelle di mrga (Antilope cervicapra) che rappresenta la placenta, e
al termine del periodo trascorre la notte tra le gambe della mo-
glie, ma senza unirsi a lei, che impersona sua madre. Al momento
di installare il nuovo Fuoco destinato a ricevere 1'offerta, con il
rito che comporta 'accensione con due bastoncelli (le ardnz, di
legno di Ficus religiosa e sagomate come i genitali maschili e fem-
minili) al cospetto del Sole sorgente (simboleggiato anche dalla
presenza di un cavallo bianco o rossastro), egli soffia sulla fiam-
ma, cid che normalmente sarebbe grave mancanza di rispetto,
«mettendo il suo soffio nell'immortalita», indi ’aspira, «metten-
do I'immortalitid nel suo soffio». Acquistato il Soma per il prez-
zo simbolico d’una vacca bruna, in una transazione altamente sti-
lizzata che impegna un «venditore di Soma» (il somavikrayin) e
adhvaryu, la pianta divina € condotta al suo seggio incedendo
su un carro, come un re con il suo seguito, e vi riceve culto. Nei
giorni successivi, se il sacrificante ha gia celebrato almeno una
volta 1" Agnistoma in passato, possono aver luogo diversi riti addi-
zionali, tra i quali vanno ricordati almeno due:

— il Pravargyad (il «riscaldamento»), celebrato in disparte per con-
servarne il segreto: si tratta di un’offerta di latte bollente agli
Asvin ripetuta per tre giorni mattina e sera, impiegando un re-
cipiente fittile (il gharmd) a forma di testa umana, che riattualiz-
za la decapitazione del dio Visnu nel suo aspetto di «grande
eroe» (il Mahavira) avvenuta al tempo in cui gli déi sacrificaro-
no il Soma per la prima volta; dopo esser stato oggetto di culto,
il recipiente viene sistemato in modo da formare insieme agli al-
tri utensili la figura d’un corpo giacente, evocando la ricompo-



38 Hinduismo

sizione del luminoso cadavere del nume rianimato dalla scienza
medica dei gemelli divini, fausto destino che il sacrificante con-
dividera grazie alla perizia rituale degli officianti iniziati a que-
sto sapere arcano;

- lo Agnicayana, consistente nella costruzione d’una speciale ba-
se per il Fuoco a forma di rapace dalle ali spiegate, costituita da
un mosaico di piu di mille mattoni disposti su cinque strati ad
Est della piattaforma sacrificale, con ’accompagnamento del
canto di diversi saman intonati compiendo la circumambulazio-
ne attorno alla struttura, le cui misure sono ottenute come un
esatto multiplo di quelle del corpo del sacrificante. Man mano
che si realizza la «costruzione di Agni» a forma d’uccello, dove
I’ala destra e la Terra, la sinistra il Cielo, il petto il Vento, la te-
sta il Fuoco, la coda la Luna e il cuore il Sole, si ha per il sacri-
ficante la produzione d’un corrispondente nuovo atmdn (lett.
«sé»; il termine, che designa etimologicamente il soffio — cfr. il
greco atmods e 'antico alto tedesco atum —, € passato gia in eta ve-
dica a designare il corpo e/o l'intera persona, servendo al con-
tempo da sostituto al pronome riflessivo, specie nella forma ab-
breviata tmdn; cfr. il destino parallelo del termine avestico karp/
karofs, in origine designante il corpo). Esso viene gradualmente
«montato» dagli officianti nel mondo celeste, incluse anche le
sue componenti piu sottili, come la mente e il soffio, ed ¢ sim-
boleggiato da una statuetta antropomorfica in oro (lo hiranmadya
purusa) collocata nella struttura. Terminato con successo il sa-
crificio, il sacrificante riscattera con il sacrificio stesso (che é I'at-
man degli déi, e contemporaneamente dono ad essi del suo at-
man mortale) tale atman immortale e divino, «senz’ossa» {and-
sthika); € questo il modo in cui gli déi divennero immortali un
tempo. Appropriandosi a pieno titolo della sua persona rituale,
il sacrificante attinge fin d’ora la rinascita celeste in un vero e
proprio «corpo glorioso», che sostituira definitivamente il suo
dopo che questo sara distrutto nella morte, allorché 1'uomo
d’oro, abitante contemporaneamente nel Sole e nel suo occhio
destro, gli verra incontro, con barba e capelli aurei, gli occhi si-
mili a petali di loto, per condurlo alla beatitudine celeste. In que-
sto processo d’immortalizzazione, egli «pone tutti i mondi nel
proprio atman e il proprio dtman in tutti i mondi», una formu-
la che avra grande fortuna nella mistica indiana postvedica.
L’idea di un «sé» immortale, indistruttibile e invulnerabile sara
approfondita gia nelle piu antiche Upanisad, dove s’intensifica
la sua connessione al sacrificio, identificandolo con il Brahman



M. Piantelli La «religione» vedica 39

tout court: la sua presenza nello spazio del cuore, conglobante in
sé le diverse componenti della struttura «costruita» nell’Agni-
cayana, € oggetto d'una conoscenza segreta, che basta essa sola,
senza bisogno di ricorrere ad alcun rito, per attingere I'esito fau-
sto della divinizzazione. Insegna la Chandogyopanisad:

Fin dove (s’estende) questo spazio (esteriore), fin 1i (s’estende) que-
sto spazio intracardiaco (antarhrdaya): entrambi in questo Cielo e Ter-
ra sono invero assieme posti, entrambi e Fuoco e Vento, Sole e Luna
entrambi, Fulmine e Asterismi (lunari), e cié che di questo (mondo)
qui &, e cio che non € [..]. Questo ¢ lo dtman donde Yimpurita ¢ te-
nuta lungi (dpahatapapman), senza vecchiezza, senza morte, senza an-
gustia, senza fame, senza sete, i cui desideri si realizzano (satydkama), le
cui risoluzioni si realizzano.

Ma torniamo allo Agnistoma. Dopo il sacrificio d’un capro al-
la coppia di Agni e Soma (I’animale, che si nutre degli steli del-
la pianta divina, € considerato vittima particolarmente accetta ad
essa), viene il giorno solenne della spremitura, che ha luogo ri-
petutamente, con modalita di volta in volta diverse: cinque volte
la mattina, cinque il pomeriggio e due la sera. Il succo divino,
spremuto grazie a mole di pietra e fatto passare attraverso un fil-
tro di lana riscaldato fino a renderlo bollente, scende in goccio-
line luminose in un recipiente dove ¢ gia presente dell’acqua
consacrata, apportando purezza, fecondita e salute; il flusso co-
stante del liquido € assimilato negl’inni alla pioggia, al colare di
idromele, latte e sperma, al maestoso fluire della voce del can-
tore. Dopo essere stato offerto ai diversi membri del pantheon ve-
dico, cio che resta del liquido ¢ bevuto dai brahmani presenti e
dal sacrificante divenuto uno di essi durante il rito anche se fos-
se di nascita meno illustre: grazie alla comunione con il Soma,
ch’e il nettare stesso dell’immortaliti (lo amfta, lett. «<non-mor-
te»), tutti sono ormai assimilati alle divinita e partecipano della
loro condizione beata, come dichiarano formalmente a conclu-
sione del rito: «Bevemmo il Soma, immortali divenimmo, giun-
gemmo alla luce, conoscemmo gli déi». Divenuta sempre piu ra-
ra la pianta, 'effettiva consumazione del prezioso succo sara in
prosieguo di tempo riservata ai soli brahmani, fino al cadere in
desuetudine del sacrificio accentrato attorno ad esso.

A fianco degli specialisti del sacro, il primo posto nella societa
vedica spetta ai membri delle famiglie di nobijli guerrieri (gli
ksatriya, letteralmente «quelli del potere regale/regno», lo Ksatrd



40 Hinduismo

— cfr. I'iranico Ksathra —, un attributo divino appannaggio nei Ve-
da di diverse figure divine tra cui Mitra e Varuna) nel cui seno
sono scelti i re (i rajan; cfr. il latino réx e il celtico rix/7i), coadiu-
vati da «capiorda» (i gramanz) e «capiarmata» (i senani), essendo
apparentemente I’«orda» (il grama) una struttura militare fonda-
ta sul territorio, e I’«<armata» (la séna, iranico haéna) una milizia
basata su societa maschili di temuti guerrieri professionisti. Si
tratta di «mortali/giovani» (i mdrya, iranico mairya; cfr. il nome
latino Marius e il termine mitannico/hurrita designante i com-
battenti su carro, maryannu) detti «laceratori/lupi» (i vfka, irani-
co vahrka), caratterizzati dai capelli lunghi intrecciati e da sten-
dardi a forma di drago, che combattono talora nudi come i ber-
serkr scandinavi, praticando il furor guerriero (divinizzato nella fi-
gura di Manyu, lett. «<impeto»; cfr. il nome avestico Mainyu e il
greco ménos). L'arma per eccellenza del mondo vedico, come nel
Vicino e Medio Oriente, ¢ I'arco, impiegato da guerrieri rivesti-
ti di cotte metalliche che si spostano su leggeri carri da guerra
trainati da veloci corsieri e guidati da prestigiosi aurighi (i sutad),
depositari delle genealogie dei patroni regali e cantori delle ge-
sta dei loro antenati piu importanti; gl'inni che s’occupano del-
la benedizione delle armi e dei cavalli ci forniscono in proposi-
to una ricchissima nomenclatura e possiamo ricostruire una se-
rie di riti legati al combattimento, in cui il Fuoco nella sua for-
ma piu sinistra (lo Angirasd) ¢ acceso con archi e frecce, o pro-
viene dal rogo funebre di qualcuno ucciso con un sol colpo, men-
tre s’invocano entita terrifiche come la Folgore, i nefasti serpenti
Trisandhi («dai tre nodi») e Arbudi («tumorale») e la Paura/
Diarrea personificata (Apva), affinché colpiscano il nemico.

Il re €, a parte i brahmani, il sacrificante per eccellenza. In
eta tardovedica egli riceve 'investitura con un sacrificio gigante-
sco ed estremamente costoso, il Rajasiya («generazione del re»),
che si scala nel corso di un anno intero, combinando una serie
di riti che s’apre con I'immancabile Agnisioma e culmina nello
Abhisecaniya («aspersione»), fastosa cerimonia in cui vengono uti-
lizzati diciassette liquidi, specialmente acque di diversa prove-
nienza, che hanno il potere di farne un alter ego del dio Varuna,
detentore della sovraniti, come preliminare all’identificazione
con tutte le figure pit importanti del pantheon. Tra i momenti piu
significativi sono: quello in cui il monarca, avendo impugnato un
arco e tre frecce in segno di vittoria nelle quattro direzioni del-
lo spazio, a braccia levate, impersona 1’ axis mundi; quello in cui
egli conquista simbolicamente, con calzature in pelle di cinghia-



M. Piantelli La «religione» vedica 4]

le e montato sul suo carro da guerra, una mandria di cento vac-
che; e quello in cui sconfigge, giocando a dadj, il purohita. Que-
st’ultima impresa serve tra I’altro a mostrare la sua superiorita su-
gli stessi brahmani.

E questo il sintomo d’una certa rivalita degli ksatriya nei con-
fronti di costoro, anche se i due gruppi sono complementari. Il
sapere sacro viene talvolta condiviso o addirittura impartito da-
gli ksatriya: non soltanto le Upanisad mettono in bocca ad alcu-
ni di costoro, come Janaka re dei Videhd, insegnamenti ignoti
a prestigiosi interlocutori brahmani, ma troviamo degl’inni del
Rgueda, specie nel nono e nel decimo «libro», ascritti a «veggen-
ti» di stirpe regale: oltre al gia citato Sudas, si possono ricorda-
re: Trasadasyu (lett. «che fa tremar gli autoctoni»); Paurukutsyd,
celebre per la sua liberalita; Pratardana (lett. «trafiggitore»); Dai-
vodasl, re dei Kasi, una gens che verra ad insediarsi nella regione
dell’attuale Benares; Manu Samvarana con il figlio Nahusa e i ni-
poti Yayati e Saryati, che diverranno protagonisti di un episodio
della posteriore epica indiana; Devﬁpi Arstisend, che si narra ab-
bia officiato nel sacrificio di suo fratello Santanu e sia tuttora in
vita, conducendo un’esistenza eremitica. Né si tratta d’un’ecce-
zione: undici casi simili sono riportati nell’ Aitareyabrahmana.

L’apoteosi del re ¢ il sacrificio del cavallo, lo Afvamedhd (lett.
«con il corsiero per vittima»), che risale ad un remoto passato in-
doeuropeo ed ha paralleli in Iran, a Roma e in Irlanda. Nella ver-
sione vedica, questo rito sancisce la supremazia di un rajan sui
vicini: la vittima designata, cui € stato fatto bere il Soma e che
impersona il Sole e lo Ksatra, ¢ lasciata errare per un anno, cir-
condata da una mandria di cento cavalli castrati e scortata da
quattro centurie di giovani guerrieri, che devono prevenire ogni
danno ad essa, impedendo che si bagni in acque impure, che
cammini all'indietro o che disperda la propria potenza virile (lo
Ojas; cfr. il latino Augus-) accoppiandosi con qualche giumenta;
hanno anche il compito d’impedire ad eventuali nemici umani
o sovrumani d’impadronirsene; se nessun tentativo del genere
ha luogo, il signore delle terre attraversate dal cavallo si sotto-
mette implicitamente al re sacrificante. Nel sacrificio vero e pro-
prio, che dura tre giorni e impegna trentasei adhvaryu, prendo-
no parte attiva anche le quattro mogli del re: la regina principale,
detta mdhig: (lett. la «possente»), scortata da cento principesse,
la favorita, con cento fanciulle ksatriya per attendenti, la sfavori-
ta, il cui seguito ¢ formato da cento figlie di bardi e di capivil-
laggio, la quarta moglie, con cento figlie di suta e di scalchi (gli



42 Hinditismo

ksattf). Tutte queste donne, d’alta condizione sociale, cui s’ag-
giunge una fanciulla vergine, compiono nove volte la circumam-
bulazione del cavallo, dopo che questi € stato immolato insieme
a pin di seicento vittime minori, sventagliandolo con il lembo del-
la veste e mormorando un’invocazione a Indra capo delle arma-
te; cio simboleggia i tre mondi (Terra, Spazio intermedio e Cie-
lo), le sei stagioni di cui si compone I’anno indiano (le Rti, che
sono altrettante divinita: primavera, estate, piogge, autunno, in-
verno e frescura) e i nove soffi vitali che abitano il corpo. A que-
sto punto la mahisi, che impersona la popolazione, si accoppia ri-
tualmente con il cavallo, simbolo del potere regale, incitato dal
marito con un mantra che si distingue per oscenita, mentre ha
luogo uno scambio di altre formule salaci fra costei e il brahmdn,
la vergine e I’adhvaryu, la favorita e 1’udgatar, la sfavorita e lo ho-
tar, la quarta moglie e uno scalco. L'impurita del linguaggio ¢
poi rimossa da tutti recitando un’invocazione al Sole albeggian-
te in forma di cavallo, Dadhikravan.

Oggetto di facili critiche da parte dei polemisti avversi alla tra-
dizione brahmanica, questa parte della cerimonia ha carattere di
particolare arcaicita e puo essere messa in parallelo con I'accop-
piamento rituale da parte del 77 il re nell’Irlanda celtica, con la
giumenta sacrificale. Seguono altri riti, tra cui una giostra di enig-
mi a contenuto cosmologico e rituale che impegna gli officianti
ed il re e una nuova aspersione/intronizzazione di quest’ultimo,
seguita dalla recitazione, fatta dallo Aotar, del mito di un antico
sacrificio umano, officiato da insigni veggenti tra cui Visvamitra
e Vasistha, in cui sono citate cento strofe d’inni diversi. La situa-
zione ricorda quella di Abramo e del figlioletto Isacco: il re Ha-
riScandra, bramando la nascita d’un figlio, ha fatto voto al dio
Varuna di sacrificarglielo, purché glielo accordi. Nasce il princi-
pe Roéhita, Varuna reclama invano la sua vittima; dopo ripetute
dilazioni, egli colpisce il re spergiuro con I'idropisia. Réhita tro-
va una vittima sostitutiva: il giovane brahmano Stnahs$épa, che ¢
noto come veggente di diversi inni rgvedici. Intonandoli, egli ot-
tiene la propria liberazione e la guarigione del re, e viene alla fi-
ne adottato da Visvamitra. Il frutto del sacrificio del cavallo, le
cui parti sono assimilate alle diverse componenti del mondo ve-
dico, € veramente universale: grazie ad esso il sacrificante regale
attinge il dominio del mondo, si libera da ogni forma d’impu-
rita, inclusa quella piu terribile, derivante dall’uccisione di un
brahmano (la bmhmahatyé), e vince, naturalmente, la morte.



M. Piantelli La «religione» vedica 43

3. IL MONDO DIVINO

La nozione di dio (devd, lett. «luminoso/celestiale»; cfr. I’ave-
stico daév, il latino deus, il prussico deiwas, il lituano dievas, il ve-
netico deivas, ecc.) si definisce anzitutto, nell’orizzonte dei Veda,
in opposizione alla normale condizione umana: a differenza de-
gli uomini, gli déi hanno conseguito I'immortalita, non hanno
bisogno di dormire e neppure battono le palpebre; come i morti,
d’altro canto, essi non gettano ombra; sono abitualmente invisi-
bili, celati agli occhi mortali; del resto, amano cié ch’é segreto,
indiretto, misterioso, i nomi il cui senso non é immediatamente
evidente; anche se sono in grado di esplicare attivita antropomor-
fiche come il cibarsi e ’accoppiarsi, la loro identita € soggetta a
dissolversi in una molteplicita di manifestazioni: hanno in effetti
«persone/corpi» (le tanu, lett. «forme sottili») altamente diffe-
renziate, unificate o divise a seconda delle circostanze, allocate
in sedi celesti, terrestri e aeree, identificate di volta in volta con
elementi del rito, inclusi mantra, metri e melodie, nonché con
esseri umani peculiari come il sacrificante. Tali «persone» appar-
tenenti ad un dio all’occasione possono esser date in pegno; es-
se rivaleggiano fra loro, si rappacificano, si scambiano, interagi-
scono come altrettante individualita separate. Gli déi sono per
eccellenza polimorfi (pururipa), e non soltanto dal punto di vista
«istituzionale» dei loro ruoli cosmici e rituali: grazie alle loro ar-
ti «magico» /illusionistiche (le Maya) sono in grado di presentarsi
sotto spoglie umane o ferine, apparendo altresi a chi li invoca
nel loro aspetto glorioso e con i tratti iconografici cui gl’inni al-
ludono senza mai tentare una descrizione completa. Gli € che, a
differenza di quanto avviene per i membri di altri pantheon in-
doeuropei, le figure divine del mondo vedico presentano sovente
una certa imprecisione di contorni e sono facilmente soggette ad
essere identificate le une con le altre. Cio € sottolineato dal fatto
che, nella prospettiva vedica, nominare un essere divino, indivi-
duandone la sfera d’attivita, equivale a crearlo/manifestarlo: il
Brdhman, potenza di accrescimento inerente all’invocazione,
non soltanto incita gli déi, ma li genera e li mette in moto; di
questo fatto saranno ben consapevoli in eta classica gli esponenti
della «prima esegesi» vedica (la Purvamimamsa), i quali si spinge-
ranno ad affermare che gli déi esistono soltanto in quanto no-
minati come destinatarii delle offerte net mantra.

Diverse divinita si presentano in effetti come la mera perso-
nificazione di un epiteto indicante la loro funzione, del tipo che



44 Hindaismo

gli indigitamenta romani ci hanno reso familiare in Occidente: cio
¢ vero anzitutto per numi minori connessi ad umili attivita pasto-
rali ed agricole, deputati a condurre le vacche al pascolo e ripor-
tarle la sera, a contare i capi di bestiame, a tracciare e sorvegliare
isentieri, a raccogliere e ammassare le messi; maanche figure divi-
ne impegnate in compiti essenziali per 1’ordinato reggimento del
mondo conservano tale carattere: ¢ il caso ad esempio di Tvdstar/
Tastar (il «carpentiere»), che lavora i feti umani e animali, donde
il suo ruolo di «Signore dell’utero» (Gdrbhapdti), di Savitdr (1’ «<im-
pulsore~»), che spinge ad azioni positive e vivifica gli esseri con la
sua benefica potenza, di Dhartdr/Dhatdr (il <sorreggitore /stabiliz-
zatore») che regge gli ordinati ritmi del tempo e assicura prole e
ricchezze. Costoro, come é lecito attendersi, sono di volta in volta
identificati gli uni con gli altri — e tutti con il Sole, che per parte
sua € personificato da un gruppo di figure divine imperfettamen-
te sovrapponibili: Stira/Surya (cfr. il cassita Surias e il latino So),
occhio del mondo e giudice celeste, Vivasvat (I’«<ampliraggiante»;
cfr. I'avestico Vivahvant), padre di Yama € Manu, Martandd (il «fi-
glio dell’'uovo morto» abbandonato dalla madre Adm di cui resta
peraltro il figlio per eccellenza, lo Adityd), Mitra, Amsa e Bhaga
(lett. la «parte/porzione»; cfr. 'avestico Baga, il frigio Bagaios e
I'antico slavo Bogu), gli ultimi due connessi all’idea della parte di
buona fortuna avuta in sorte; il secondo si € rapidamente specia-
lizzato come distributore di successo e insuccesso e diversi miti
spiegano la sua evidente cecita.

L’effetto differenziatore/teopoietico del linguaggio € ben pre-
sente ai veggenti e ai teorizzatori del rito. Una celebre strofe rgve-
dica riconosce questo fatto traendone le estreme conseguenze:

Indra, Mitra, Varuna, Agni I’hanno chiamato; € altresi il divino
Gardtmat dalle belle ali [il rapace divino, connesso alla struttura «co-
struita» nel rito dello Agnicayana, che diverra la cavalcatura di Visnu in
eta postvedical: un unico Ente/Realta [il Sdt, lett. «Essente», un prin-
cipio positivo che nelle Upanisad viene posto all’origine del mondo e
s’identifica con il Brahman] i vati molteplicemente enunciano, Agni,
Yama [«il gemello»; si tratta d’un figlio del Sole: & il primo re, primo
morto e giudice/signore dei mani nella sua dimora sotterranea; cfr.
I'iranico Yima}, Matarisvan [«che si gonfia nella madre», il Prometeo
vedico, che porta Agni dal Cielo al veggente Bhrgu; in tale ruolo ¢ iden-
tificato con il Fulmine] I’hanno chiamato.

Né é questo il solo testo contenente 'affermazione che in effet-
ti v’é un Unico Essere divino; per limitarci ad un passo della Brha-



M. Piantelli La «religione» vedica 45

daranyakopanisad, I'autorevole Yajiavalkya rivela a Sakalya che i
«tre e trecento, tre e tremila» déi sono in realtd meri aspetti della
maesta dei Trentatré. Nella classificazione rgvedica, questi deéi so-
no ripartiti in tre schiere di 11 distribuite nei tre mondi, ossia Ter-
ra, Spazio intermedio e Cielo; altrove sono distinti nei 4 gruppi co-
stituiti da: 1 12 Adityd/Aditeya, i figli della Madre degli déi Adid, la
«slegata»; gli 11 Rudra; gli 8 Vasu (i <buoni»); e i 2 Asvin.

Ulteriori riduzioni portano a riconoscere come effettive deita
1 soli tre mondi, oggetto delle importantissime «enunciazioni»
(le vyahm, attraverso cui l'officiante riattualizza la loro manife-
stazione al principio dei tempi da parte della Voce del Demiur-
go: «Bhiir bhiivah svah»), poi la diade di Cibo e Soffio, indi il Ven-
to, considerato «uno e mezzo» grazie ad un gioco di parole eti-
mologico, e finalmente 'unico Brahman, in cui Yajhavalkya rav-
visa il fondamento ultimo di tutti gli esseri.

Esso fa tutt’'uno con il Soffio vitale, il Prana. Tale entita divi-
na, altrove identificata con Indra, sta al centro di speculazioni
sapienziali che la pongono in correlazione con I’ Atman, segnata-
mente nel suo ruolo di principio vivificatore (il jivitd, termine
che compare tanto al maschile quanto al neutro; cfr. il lituano
gyvyatad, ’antico slavo zivotd, il latino vita e il greco bioté, in segui-
to si afferma sempre piu il parallelo nomen actionis/nomen agentis
tormato dalla stessa radice, jivd). L'inno rgvedico detto dal suo
incipit «Asya vamasya» (1, 164) ne descrive la peculiarissima situa-
zione: «Respirando si giace, [eppure] rapidamente incede il jiva,
muovendosi immobile, invero [saldamente allocato] nel mezzo
delle sue dimore».

L’ Ifopanisad, primo e piu antico dei testi formanti il corpus upa-
nisadico, riprende questa presentazione giocata a colpi di para-
dossi: «Quello si muove, Quello non si muove; Quello ¢ lungi,
Quello invero dappresso, Quello entro questo tutto, Quello di
questo tutto al di fuori».

Nella Chdndogy?zanisad il veggente Uddalaka, figlio di Aruna,
propone al figlio Svetaketu un significativo esperimento atto a
cogliere essenza ed operazioni di tale misteriosa entita:

Di questo grande albero, oh diletto, chi alla radice menasse un ta-
glio, vivendo esso gocciolera; chi a mezzo menasse un taglio, vivendo
gocciolera; chi in vetta menasse un tagllo vivendo gocciolera: esso, at-
traversato [com’¢] trasversalmente dal jzva, dall’ Atman, bevendo inten-
samente, rallegrandosi, rista. Di esso quando il jiva abbandona una
branca, allora quella si dissecca; quando ne abbandona una seconda, al-
lora quella si dissecca; quando ne abbandona una terza, allora quella si



46 Hinduismo

dissecca; quando I'abbandona tutto, tutto si dissecca. Cosi dunque in-
vero, oh diletto, sappi! [...] Cio donde il jwa s’¢ ritirato, certo questo
muore; non gia muore il jiva. Quel ch’é questo [principio] sottile, di
esso essenziato/naturato (etadatmakam) é questo tutto: Quello [¢] la Ve-
ritd/Realta, [&] esso I’ Atman, Quello tu sei (Tat tvam asi), Svetaketu!

L’identificazione con la quale culmina I'insegnamento, che
guida a riconoscer I’ Atman in ciascuno come I'immortale fonda-
mento della vita degli esseri tutti, € ripetuta solennemente, ogni
volta al termine di un’esemplificazione illuminante. Essa ha un in-
dubbio valore salvifico: permette infatti a chi ne coglie il senso
profondo, spezzando iristretti confini dell’ <io» individuale, di sco-
prirsi uno con la Realta sacra che insieme pervade e trascende no-
mi e forme (namaripd) di cui ¢ intessuta la molteplicita. Recita il
Taittiriyaranyaka: «Om! Quello [é] il Brahman. Om! Quello [¢]
Vayu Om! Quello [¢] I’Atman. Om! Quello [¢e] il tutto. Om! A Quel-
lo innanzi, prosternazione!».

Chi abbia cosi scoperto la propria condizione divina diviene
invulnerabile all’angoscia. Egli non si arrovellera mai pia pen-
sando: «Perché ho fatto cio che non dovevo? Perché non ho fat-
to cio che dovevo?». Gli stessi potentissimi numi che sovrinten-
dono alle diverse funzioni cosmiche nulla possono ormai contro
il detentore del segreto ultimo, giacché, come fa notare in un ce-
lebre passo (I, 4, 10) la Brhadaranyakopanisad:

Atman invero di essi egli ¢/diviene (bhavati: il testo gioca sulle due
accezioni della radice; cfr. il latino fu e fio). Orbene, chi riverisce [co-
me] altra [da s€] la divinita, [ritenendo:] ‘altro [¢] egli, altro io sono’,
costui non [la negazione € in posizione enfatica] sa; come un animale
domestico (pasu), cosi costui [¢] per gli déi. Come invero poi molti
animali domestici sono occasione di fruizione (bhunjyub; cfr. il latino
fungor) per un uomo, cosi ciascun essere umano ¢ occasione di fruizio-
ne per gli dei. Ove anche un solo animale domestico [ci sia) sottratto
[la cosa] diviene sgradita; quanto p1u molti! Percio ad essi non & gra-
dito quello, [vale a dire] che gli uomini sappiano cio.

Di qui il ruolo di tentatore assunto dagli déi stessi nei con-
fronti di chi si sforzi, attraverso I’ascesi e lo studio, di superare i
limiti della propria condizione umana legata alla morte e alla sof-
ferenza: un tema, questo, che si prestera ad innumerevoli varia-
zioni nel mondo nei secoli a venire, tanto nelle biografie dei mae-
stri eterodossi, a cominciare dal Buddha, quanto nella ricchissi-
ma mitologia riflessa nell’epica indiana.



M. Piantelli La «religione» vedica 47

Malgrado i diversi tentativi di organizzazione del pantheon ve-
dico testimoniati dai Brahmana, la sua struttura resta abbastan-
za fluida.

Mentre alcuni grandi dei, come Agni, Soma e Indra, sono al
centro dell’attenzione negl’inni di tutte le «famiglie» di veggen-
ti, altri sembrano oggetto d’un interesse piu settoriale, o perché
effettivamente di minor rilievo (¢ il caso ad esempio di Rudra e
Visnu, che pure si presteranno a funger da volto del Dio supre-
mo in periodo postvedico), o perché patrimonio peculiare di cer-
te «famiglie» soltanto. Cosi Grtsamada e i suoi accordano spe-
ciale importanza a Brhaspati/Brahmanaspati (il «Signore del Brah-
man», inteso specialmente nei suoi aspetti legati al linguaggio),
un alter ego di Agni come purohita degli déi, laddove i Bharad-
vaja fanno lo stesso con Pusan (il «Nutritore», un nume antro-
pomorfico guerriero e pastorale, che incede su un carro tirato
da capri e presenta una caratteristica pettinatura formata da uno
chignon di chiome intrecciate) e Vasistha con la coppia di Mitra
e Varuna.

I1 contrapporsi/sovrapporsi del ruolo cosmogonico e della re-
galita di questi ultimi due déi a quello di Indra puo essere il sin-
tomo d’una certa concorrenza fra visioni rivali del mito. Mitra e
Varuna sono in effetti parte di un remoto retaggio indoiranico;
venerati con Indra dalla aristocrazia guerriera di Mitanni — come
attesta, verso la fine del regno, un celebre trattato in cui un prin-
cipe il cui nome € variamente letto Matti-/ Satti-/ Kurtiwaza li in-
voca a garanti del proprio patto con il re ittita Suppilulyumas
(morto nel 1346 a.C.) — essi figurano in modo prominente nel
pantheon dell'lran prezoroastriano, se € lecito vedere nel compo-
sto duale Mithrahura il secondo nome, Ahura, quale equivalente
iranico d’un epiteto normalmente applicato a Varuna nei Veda:
Asura, il cui senso etimologico sembra indicare una connessione
con la forza/spirito vitale (lo dsu). Si tratta di un epiteto volen-
tieri esteso nell’eta piu antica ad altre figure divine, tra cui il So-
le e lo stesso Indra, ma in seguito ristretto ad una categoria di
«dei primevi» (i purvadeva) spodestati dagli dei in senso proprio
in un conflitto che ricorda, mutatis mutandis, quello tra dei e Ti-
tani nei miti ellenici. Mentre nell’India tardovedica I’opposizio-
ne Deva-Asura vede i primi come benefiche entita della luce e i
secondi come forze del male, in Iran i termini sono rovesciati:
I'unico Ahura Mazda, che ci appare un Varuna ingentilito e «spi-
ritualizzato», lotta contro i Daéva, sinistri destinatarii di sacrifici
impuri.



48 Hinduismo

Nell’ottica vedica la temibile potenza degli deéi (lo Asuryd/Asu-
ratvd) non € appannaggio esclusivo di Varuna, ma certo costitui-
sce il tratto dominante della sua personalita, assieme alla Maya.
Strettamente connesso al cielo notturno (donde probabilmente
il suo nome, connesso alla radice Vor- che ha il senso di «rico-
prire/avviluppare»; cfr. il greco Urands e I’avestico varana, desi-
gnante la volta celeste) e alle acque, che diverranno la sua sfera
esclusiva di dominio in eta postvedica, questo nume inquietante,
che gl’'inni descrivono come «ampliveggente» e addirittura «dai
mille occhi», si circonda di «spie/sorveglianti» (gli spas; cfr. il gre-
co sk5ps e il latino -spex) che invia in Cielo e in Terra, affinché,
nascoste tra la gente o nel fogliame degli alberi, controllino la
condotta umana. Difficilmente placabile, avvince con il suo cap-
pio e punisce con lebbra, tisi, idropisia, paralisi, deformita e pre-
matura vecchiezza chi ha mancato contro lo Rta, la Legge co-
smica ch’egli stesso ha provveduto a separare dalla Menzogna (lo
Angta). Varuna intesse la trama di questa legge con la punta del-
la sua lingua e ne ¢ il custode geloso; neppure un battito di pal-
pebre ha luogo senza ch’egli lo sappia, discerne la via degli uc-
celli e i moti del Vento nell’aere, delle barche nell’acqua; né le
azioni compiute, né quelle ancora non compiute, per quanto se-
grete, gli sfuggono: quando due siedono in conciliabolo, Varuna,
invisibile, & presente come terzo. Egli & la Morte. Lo troviamo pa-
ragonato a un vigoroso candido cervo, 'animale misterioso che
in numerosissime varianti d’un antico mito indoeuropeo ¢ og-
getto di una caccia affannosa e fuorviante che porta il suo pro-
tagonista fino al regno dei trapassati.

Gl’inni magnificano la sua sagacia e ingegnosita, lo presentano
come il Re/Vate (il Kavi) per eccellenza. Il peccatore cerca d’elu-
dere con opportune dichiarazioni di pentimento e d’innocenza il
suo Intelletto/Corruccio (Manyu), che ¢ detto «acre/terribile»
(ugrd; cfr. il personaggio avestico Angra Mainyu, ormai totalmen-
te svincolato da Ahura Mazda e anzi opposto a lui). Ma Varuna &
soprattutto il legislatore universale, «dai saldi decreti» (dhtavra-
ta): né uomini, né animali, né déi si sottraggono alle sue norme,
nessun uccello puo volare abbastanza lontano da uscir dall’ambi-
to dellaloro applicazione: per esse Luna e Stelle brillano nella not-
te e si celano di giorno, per esse fluiscono le flumane, che - pro-
digio della sua Maya! — non giungono a colmare i mari, per esse le
nubi come recipienti capovolti riversano la pioggia, per esse Ter-
ra e Asterismi celesti stanno saldi. Con Mitra, che ¢ il Patto perso-
nificato, egli ¢ il custode dei giuramenti; non a caso gli déi hanno



M. Piantelli La «religione» vedica 49

posto nella sua dimora, in pegno per la loro alleanza, i loro «cor-
pi prediletti», gli aspetti piu significativi in cui si manifestano.

L’opposizione/complementarita tra Mitra e Varuna € giocata
specialmente su quella luce-tenebre: Mitra ¢ ’autore del giorno,
Varuna della notte; al primo sono sacrificate vittime bianche, al
secondo nere; il primo domina sulla quindicina lunare chiara, il
secondo sulla scura; il primo puo addirittura esser considerato la
forma diurna del secondo: Varuna, & detto nell’ Atharvaveda, di-
viene la sera Agni (altrove considerato suo fratello) e si ridesta
al mattino come Mitra. La personalita cupa e inflessibile di Va-
runa, il suo stretto legame con 'oscurita, la morte e I'infermita,
contrastano con il carattere luminoso e gentile del suo compa-
gno, che ne placa la crudelta e collabora con zelo assiduo alle
sue attivitad connesse al buon funzionamento dell’universo; Va-
runa presenta infatti un notevole grado di «cosmicita»: il Vento
e il suo respiro, il Sole ¢ il suo occhio, ma anche il messaggero
dalle ali d’oro da lui inviato e il metro con cui misura la Terra,
ritto in piedi nello Spazio che la divide dal Cielo, Spazio ch’egli
e Mitra hanno dilatato. 11 vate vedico lo contempla con tratti an-
tropomorfici, vestito d’'un manto e d’un perizoma d’oro, in atto
di ascender dalla Terra al Cielo diffondendo Maya dal suo piede
luminoso, o sul suo carro celeste fulgido come il Sole, dai veloci
corsieri, altro tratto che I’accomuna a Indra, con cui collabora e
che, del resto, troviamo a tratti identificato con lui.

Con tutto cio, il tipo divino d’Indra ¢ piuttosto diverso: Geor-
ges Dumézil ha addirittura ritenuto di poter opporre alla «rega-
lita magica» di Varuna, basata sull’azione a distanza e sulla Maya,
affine al potere dei brahmani, la «regalita guerriera» del nume
armato del Fulmine. In realta entrambi gli dei impersonano lo
Ksatra. Indra, e vero, viene lodato come un formidabile combat-
tente su carro, un eroe archetipale strettamente connesso alle po-
tenze impersonali che operano nella sfera bellica: il Sdhas (la
«forza vittoriosa»; cfr. il gotico Sigis, il norreno Sig e il germani-
co Sieg), lo Savas (il «vigore/turgore eroico»), lo Sravas (la do-
de/proclamazione»; cfr. il greco kléos). GI'inni alludono alle sue
vittorie su numerosi antagonisti sovrumani:
~Vrtra (il «trattenitore/ostruttore» delle acque, assimilate alle vac-
che) il cui corpo informe, che invadeva lo Spazio tra Cielo e Terra,
Indra lacera con il Fulmine nella piu terribile delle sue battaglie,
che lo vede impegnato anche contro la madre del mostro;

— gli alter ego di costui: Ahi (il «serpente»; cfr. I'iranico AZi), Na-
muci («che non libera» le acque/vacche) e Vala (personificazio-



50 Hinduismo

ne della «cavita» in cui sono imprigionate; tale molteplicita non
deve stupire: un inno parla di 99 Vrtra uccisi dal dio; si con-
frontino le imprese sostanzialmente omologhe di Eracle contro
Gerione e Caco);

—ilbrahmano tricipite Visvarapa (I’«onniforme»), figlio di Tvastar
da lui decapitato, una colpa necessaria, da cui Indra deve nondi-
meno purificarsi.

— Accanto a costoro, incontriamo una serie di figure dall’incerta
fisionomia come I’orchessa Kusava, che il dio uccide appenanata,
Aurnvabha (il «figlio del ragno»), Dévaka (il «divino»), Sipru (il
«guanciuto»), Varcin (lo «splendido»), Sruta (il «famoso»),
Vrddha (il «vecchio»), i Druhyd («danneggiatori») e i maligni
Pani («mercanteggiatori»), che in un inno dialogato cercano in-
vano di corrompere la sua cagna Sarama («rapida»), inviata sulle
tracce delle vacche da essi rapite. Benché possa fare assegnamen-
to sulle sue braccia nerborute e sul suo valore sovrumano, che fa
tremar gli orizzonti e le stesse montagne, Indra ciappare come un
maestro del rito e un detentore della Maya non meno esperto di
Varuna, capace d’impiegare per distruggere i suoi avversari armi
sottili come la sua rete fatta d’illusioni (lo Indrajala, che diverra
nell’India classica sinonimo di «miraggio»), la schiuma del mare
(né secca, né bagnata e dunque astutamente esclusa da un patto
con il nemico che gl'impediva di impiegare entrambe le categorie
di sostanze) o le diverse melodie vediche; lo stesso Fulmine, de-
scritto come una mazza ferreairta di spuntoni, € talora invece pre-
sentato come una sorta di proiettile «sciamanico», fatto di pietra
o delle ossa del saggio Dadhydc: sia la sua preparazione che il suo
impiego richiedono un sapere sacro e segreto.

Correlativamente al ruolo di guerriero «magico», che lo vede
aiutato dagl’inni intonati dal gruppo dei figli di Rudra e della
vacca celeste Prsni (la «pezzata») noti come i Martit (i «Jampeg-
gianti», sacerdoti guerrieri che cantano nella tempesta, il cui nu-
mero varia tra 7 e 180), non ci sorprende che Indra rivesta all’oc-
casione aspetti molteplici: si allude al suo trasformarsi in franco-
lino, in cervo, in toro, in ariete (per bere il Soma; il dio ¢ rap-
presentato in atto di scuotere allegramente la barba mentre
riempie della bevanda sacra il capacissimo ventre), in sciacallo
(per conquistare agli déi la Terra, delimitata dalla sua corsa ve-
locissima). Come Zeus con Alcmena, egli assume la forma dello
sposo della virtuosa Ahalya (la «non arabile»), il veggente Gau-
tama, per goderne le grazie. Il suo appetito sessuale ¢ in effetti
gigantesco: dotato di «mille testicoli», e di «estesa virilita» (prathi-



M. Piantelli La «religione» vedica 51

taujas), egli feconda tutte le femmine, umane e animali, eserci-
tando una funzione di maschio universale che non ha paralleli
nell’orizzonte vedico. Fra le sue scorribande amorose, alcuni te-
sti alludono al suo soggiorno presso gli Asura in vesti femminili
per sedurre I'orchessa Vilistenga («dai gesti spezzati») e ai suoi
rapporti con la mostruosa Dirghajihvi («Lingualunga»), consu-
matrice del Soma dalla immensa vulva. Ma il Leitmotiv dei nu-
merosissimi inni che gli sono rivolti € il suo attivo coinvolgimento
nelle gesta umane, simile a quello di Yhwh nelle vicende del po-
polo ebraico: se un quarto del corpus rgvedico gli ¢ dedicato, €
perché i veggenti scorgevano in lui un vero dio «nazionale». In-
dra ¢ anzitutto per gli Arya un paterno protettore, che, in batta-
glie sovente ricordate, sconfigge al loro fianco gli autoctoni: il
dio ¢ salutato come Maghavat, «liberale/generoso» e Goda/Go-
dattra, «donatore del bestiame bovino» razziato a quegli empi,
che non sanno che farsene, dal momento che non sacrificano.
Egli distribuisce ai suoi fedeli seguaci (i bhaktd, lett. «destinatari
di spartizione») vacche da latte e cavalli a cento e a mille, villag-
gi, vesti, oro e vasi preziosi. Antichi eroi che godevano della sua
amicizia, oltre ad esser gratificati di siffatte prede e a vedere i lo-
ro nemici sterminati in battaglia, hanno beneficiato dei suoi
straordinarii poteri di risanatore: egli ridiede vista e integrita al
cieco Paravrka (il «reietto»), semidivorato dalle termiti, risuscito
il figlio del re suo devoto Upagu Sausravasd, decapitato dal veg-
gente Kitsa (nato dalla sua coscia, come Dioniso da quella di
Zeus, e divenuto suo acerrimo rivale), e fece la stessa cosa, into-
nando un possente saman, con i Vaikhinasa, uccisi dal misterio-
so Rahasyi (il «nascosto»).

Quest’ultima impresa sembra rimandare alla scelta dei guer-
rieri morti in battaglia, operazione effettuata dalle bellissime
Apsaras (lett. «che incedono sulle acque» delle nubi), fanciulle
divine che trasportano gli eroi nella dimora celeste di Indra per
farne i loro amanti, o li ricevono festosamente al termine del lo-
ro viaggio lungo la via «che mena agli déi» (il devayana), descritta
con dovizia di dettagli arcaici nella Kausitakyupanisad. Questo iter
dei defunti, che comporta il passaggio attraverso la fiamma del
rogo funebre, il giorno, la meta crescente del mese lunare e i sei
mesi in cui il Sole sale verso il settentrione — tutti periodi fausti
per morire — sottrae 1 morti ad una sorte anonima e negativa rap-
presentata dalla via «che mena ai padri» (il pitryana), culminante
in una eventuale rinascita. Si tratta d’una antica concezione in-
doeuropea, attestata presso i Balti; le Apsaras stesse offrono un



52 Hindaismo

interessante parallelo alla figura norrena della Valkyrja: come
questa pud divenire un cigno, esse assumono l'aspetto di oche
selvatiche (gli hamsd; cfr. il 1atino anser/anas) grazie a vesti di pen-
ne, che, se loro sottratte, non consentono il ritorno al cielo. Un
famoso inno riporta il dialogo di una di esse, Urvasi (la «ampli-
pervadente»), con il re Puraravas, ch’ella ha sposato a seguito di
un tale incidente e s’accinge ora ad abbandonare, riguadagnan-
do la sua sede immortale.

La vicinanza d’Indra agli uomini, la sua affettuosa benevo-
lenza, 'aperta partigianeria che mostra nei confronti di quanti
gli sono cari sono lontanissime dalla severa imparzialita di Va-
runa. Tuttavia anch’egli esercita importanti funzioni cosmiche:
rinsaldatore della Terra, tende su di essa il Cielo, che forma il
suo diadema regale, come una pelle; la sua vittoria su Vrtra (che
viene tagliato in due, come la gigantesca Tiamat da parte di Mar-
duk nell’Enuma elis babilonese) serve al tempo stesso a separarli
e a fare apparire, tracciandogli un sentiero, il Sole, con il quale
peraltro lo vediamo talora in conflitto; una volta il dio ne ha arre-
stato il corso, strappando una delle ruote del suo carro e serven-
dosene come di un’arma, dopo averla riempita di potenza. E In-
dra a porre il latte nelle vacche, a tendere nel Cielo il suo Arco
dai molti colori (lo Indradhaniis), a versare dalle nubi lacerate dal
suo Fulmine la pioggia, nutrendo la vegetazione e fecondando
la Terra, vacca divina di cui egli € il toro (donde il nome di lei
Indrarsabha); in questa funzione il dio si confonde con Parjinya,
corrispondente al baltico Perkinas e all’antico slavo Perunii, una
figura che nei Veda appare specializzata in un ruolo esclusivamen-
te pluvio e di rilievo abbastanza modesto. Come Parjanya, Indra
¢ appaiato a Vayi/Vata (cfr. I'avestico Vats, il latino ventus e il ger-
manico Wotan), importantissimo personaggio della remota anti-
chita indoeuropea, in cui la sua funzione di axis mundi s’accom-
pagnava al ruolo di soffio animatore universale, un tratto soprav-
vissuto nella prospettiva vedica: un ben noto inno, che canta con
suggestive immagini I'incedere tempestoso del suo carro rutilan-
te di fulmini, lo identifica con I’atman degli déi e I'utero/feto (il
garbha) del mondo.

D’altro canto, Indra € assai spesso associato ad Agni, che ¢
considerato suo gemello, nato come lui da Aditi. Con Agni In-
dra condivide il colore rosso di capelli e barba, nonché dei ca-
valli aggiogati ai loro carri d’oro; entrambi son detti «figli del
Sahas» e vengono invocati prima della battaglia per abbruciare e
legare i nemici, entrambi sono destinatari privilegiati dell’obla-



M. Piantelli La «religione» vedica 53

zione nei sacrifici. Nel mito, Agni presta a Indra valido aiuto nel-
la lotta con Vrtra e arde per lui le 99 cittadelle di Sambara. Il Ful-
mine stesso € una delle forme di Agni: quella ch’egli assume nel-
lo Spazio intermedio tra il Cielo, dove si manifesta come Sole, e
la Terra, dove é presente come Fuoco. Non meno importanti so-
no le relazioni che Indra intrattiene con il Soma. Fu lui, insieme
a Brhaspati, a scoprire la pianta divina presso la fiumana Am-
$umati (la «ricca di fibre»); altri miti oggetto di allusioni narra-
vano del suo parricidio per ottenerla, o della sua conquista del
prezioso liquido tramite il rapace che glielo reco dal Cielo. In un
inno famoso il dio in atto di consumare ritualmente la bevanda
d’immortalita ne evoca in prima persona gli effetti mirabili:

Come venti possenti in alto me le bevute han sollevato: forse che del
Soma non ho bevuto? In alto me le bevute han sollevato, come carro i
corsieri rampanti [...]. Non piu per me d’un bruscolo nell’occhio sono
le cinque gentes [...]. Piu del Cielo in grandezza/maesta son divenuto,
piu di questa vasta Terra [...]. Ah! Io questa Terra metterd o qui, o in-
vece qui [...]. In Cielo una mia ala, in basso I’altra ho strusciato [...]. Io
sono grande, grande, oltre le nubi alto volante: forse che del Soma non
ho bevuto?

E bene diffidare dell’impressione che qui sia semplicemente
descritta un’esperienza di carattere psichedelico: I'idea d’una
crescita della divinita fino a toccare il Cielo compare in un altro
inno, destinato a duratura fortuna in eta posteriore presso i de-
voti della Grande Dea.

Qui a parlare & Vac, la «Voce/Parola» personificata (cfr. I'ave-
stico vakhs, e il latino vox); si tratta forse della figura divina fem-
minile di maggior spicco tra le poche celebrate nei Veda. Come
Aditi, ella appare connessa all’ampia distesa dello spazio celeste
(i1 Dyiiloka): questo «dominio piu sottile del Fuoco», che tutto il-
lumina, € la sua base materiale e la troviamo anche descritta co-
me il «<sommo Cielo del Brahman», che giunge fin dove esso si
estende; i due principi sono identificati: Brhaspati € chiamato an-
che Vakspati/Vacdspati, un epiteto che lo designa come il suo si-
gnore/sposo; egli la sorregge e I'esprime, portandola verso
I'esterno a partire dal proprio intimo. La struttura complessa di
Vac & come quella di una corda dai molti nodi: ben mille fone-
mi formano il suo corpo divino. Identificata con la fiumana di-
vina Sarasvatl («che possiede il liquido che scorre»), Vac e salu-
tata come la Madre dei Veda e 1'«<ombelico della non-morte».



54 Hindiismo

All’ovvio ruolo primario della Voce/Parola nel sacrificio (in cui
ella talora ha la precedenza sullo stesso Agni!) s’accompagnano
funzioni cosmiche oggetto di allusioni oscure e suggestive, che
ci ricordano quelle della Hokmd nei testi sapienziali tardobiblici:

Io con i Rudra, con i Vasu incedo, io con gli Aditya e con «Tutti gli
Dei» [ad onta dell’epiteto, si tratta d’un gruppo di divinita tra gli altri],
io Mitra e Varuna, entrambi, porto, io Indra ed Agni, io gli Asvin, en-
trambi. [...]. Io, la Regina adunatrice di beni, sagace, (sono) la prima
tra i degni di sacrificio: € me che gli déi han ripartito in pia luoghi, in
molti sita, molti penetrante. Tramite me mangia cibo colui che discerne,
che respira, che ode quanto ¢ detto: senza pensarci, ¢ in me ch’essi di-
morano [...]. Io Cielo e Terra ho pervaso. lo figlio il Padre in capo a
questo {cosmo). La mia vulva € nelle Acque, si, nel mare: di la mi sono
largamente espansa, attraverso tutti i mondi, il Cielo con il vertice del
capo tocco. o stessa come Vento soffio, awiluppando i mondi tutti: ol-
tre il Cielo, oltre questa Terra: tale in grandezza/maesta son divenuta!

La distribuzione di Vac nei sette metri vedici (detti i «loqua-
ci»), narra un altro inno, segui al suo ritrovamento da parte de-
gli dei: s’era infatti nascosta nei veggenti e solo seguendone le
impronte riuscirono a scoprirla. Il «Padre» generato da Vac ¢
Prajapati, che tramite lei si rivela, inviandola a dispiegarsi in ogni
dove: il dio fa tutt’'uno con lei, ¢ insieme suo figlio, suo genito-
re e suo sposo; € adombrato qui 'antichissimo mito dell’incesto
primordiale, in origine commesso dal Cielo nei confronti della
bellissima figlia Usa/Usds, I’Aurora (cfr. il greco Eds e il lituano
Ausra), e punito con la castrazione del dio ad opera di Rudra:
questo tratto della narrazione € sopravvissuto anche quando la
vicenda € divenuta parte del ciclo relativo al Demiurgo personi-
ficante il sacrificio, che numerose e contraddittorie narrazioni
dei Brahmana pongono all’origine degli dei e del mondo. In ef-
fetti I'orizzonte vedico conosce un’impressionante proliferazio-
ne di miti cosmogonici, che gia nel decimo «libro» del Rgveda
raggiunge la solenne profonditi degl’inni al «Dio Ignoto», al Pu-
rusa e all’'Uno. Nel primo ¢ lodato Hiranyagarbha (I’ «aureo fe-
to» nato dalle Acque primordiali), una figura divina che sembra
un alter ego di Agni, ma qui ¢ identificata con Prajapati, cui ven-
gono ascritte le attivita demiurgiche gia magnificate in perso-
naggi come Varuna e Indra. Il refrain ripete ad ogni strofe la do-
manda: «Chi & questo dio, ché lo adoriamo con I’oblazione?». Ta-
le pronome interrogativo, Ka, diverra il nome segreto del De-
miurgo.



M. Piantelli La «religione» vedica 55

1l secondo inno, noto come Purusasikta, sviluppa la nozione
del rito perfetto, in cui vittima, sacrificante e sacrificio coincido-
no. L’'Uomo (Purusa) primordiale, al solito un essere gigantesco
che riempie Cielo, Terra e Spazio intermedio, ¢ sacrificato dagli
dei, che ne smembrano il cadavere producendo i diversi elemen-
ti dell’'universo dalle sue parti, accuratamente elencate. La narra-
zione, che offre un significativo parallelo a miti reperibili in altre
culture (quello babilonese dello squartamento di Tiamat, quello
iranico del macrantropo primordiale Gaya Maratan, quello nor-
reno dello smembramento del gigante Ymir, quello cinese del gi-
gante Pangu, quest’ultimo probabilmente mutuato dall’India),
comprende una strofe in cui i membri dei quattro grandi gruppi
sociali vengono fatti derivare da componenti via via meno nobili
della vittima divina: il brahmano dal volto/bocca, lo ksatriya dalle
braccia, il vaiSya dalle cosce e il servo, lo §iidra (solo qui nominato
nel Rgveda), dai piedi.

11 terzo inno, che prende il nome di Nasadiyasitkia dalle sue
prime parole (nasad), si apre con una celebre descrizione del
Nulla anteriore alla cosmogonia:

Né Non-ente era né Ente era allora [si tratta di Asat e Sat, rispetti-
vamente posti all’origine del mondo in narrazioni alternative dei Brah-
mana; il primo dei due non coincide con la semplice assenza di esse-
re/realta, ma ¢ un quid indifferenziato, dotato di un suo dinamismo e
capace di sviluppare da sé nomi e forme che costituiscono ’orizzonte
del divenire; piu oltre & detto che il legame/connessione del Sat € sta-
to scoperto nell’Asat dai vati sapienti], non era lo Spazio né il Cielo ch’e
al di Ia. Che fremeva? Dove? Sotto la protezione di chi? L’Acqua forse
che era, abisso profondo? Né Morte era, Non-morte neppure allora, né
di Notte e Giorno era segnacolo: soffiava senza Vento, per svadha [li-
bera «autoestrinsecazione/autocondiscendenza»], Quell’'Uno [«Tad
ekam», due parole destinate a divenire popolarissimi epiteti del Brah-
man]: oltre di Quello invero null’altro affatto era. Tenebra era, da te-
nebra nascosta in principio, illimitata Acqua tutto questo (universo)!

11 processo attraverso cui tale entiti innominata produce il
mondo ¢ evocato in allusioni criptiche, cui appaiono sottesi miti
diversi e complementari; ’evento ¢ evidentemente troppo miste-
rioso per poter essere descritto in modo univoco. «Quello», che
nel suo stato primordiale ¢ «ricoperto divuoto/nulla (il tucchyd)»,
genera I’«Uno», cioe se stesso, grazie alla grandezza/maesta del
Calore (il Tapas, potenza trasformatrice che interviene nel sacrifi-
cio e viene accumulata grazie alle pratiche ascetiche); gli soprav-



56 Hinduismo

viene Kima, che sembra comparire qui nelle vesti di una sorta di
Eros Protogonos semi-personificato, € questo intenso desiderio, che
nelle Upanisad sara descritto come brama di «essere molti», ¢ il
«primo sperma» della Mente (il Mdnas, una potenza connessa al
pensiero/progettualitd, che svolge al tempo stesso la funzione di
principio animatore del cosmo). La metafora sessuale & ap-
profondita: la corda dei veggenti/indagatori, che serve a misura-
re I’atto cosmogonico come si fa con I’area sacrificale, ¢ tesa di tra-
verso, delimitando un alto/maschile e un basso/femminile
nell’unita primordiale. La prima delle due componenti ¢ descritta
in termini di una pluralita di «depositori di sperma» e di un «do-
no/sforzo» (la prdyati) da essi esercitato, la seconda di «grandez-
ze/maesta» e della svadha ch’esse rappresentano. Le ultime strofe
sono una confessione d’impotenza, che getta un velo di dubbio sul-
la figura stessa della divinita suprema: chi dunque sa, chi mai po-
trebbe proclamare ’accadimendo donde questa «emanazione in
tutte le direzioni» (la visrsti) del cosmo ha avuto luogo? Gli stessi
déi sono posteriori ad essa; «se egli I'ha disposta/causata (Ndha-)
ono, lo sa Colui che nel sommo Cielo é il sorvegliante/spia di que-
sto mondo; o forse non lo sa?». L’ignoranza delle proprie origini
da parte del Demiurgo, qui adombrata, ¢ ripresa nelle Upanisad e
diverra un motivo ricorrente nella svalutazione di sapore «gnosti-
co» della figura divina di Brahma in eta classica.

Accanto alle narrazioni relative alla cosmogonia, invero assai
numerose e spesso discrepanti tra loro, i testi tardovedici pre-
sentano un ricchissimo panorama di interpretazioni simboliche
dei diversi momenti e dettagli del rito, variamente identificati
con elementi significativi del mondo divino e umano sulla base
di un sistema di etimologie volentieri costruite ricorrendo alle
raffinate risorse del linguaggio tecnico/sacrale. Tra le fitte ma-
glie di questa esegesi per «addetti ai lavori» si fa strada tutta una
serie di riflessioni e osservazioni che anticipano il clima intellet-
tuale e spirituale delle eta a venire.

Il culmine dell’elaborazione teologica tardovedica € rappre-
sentato dalla gia citata Svetasvataropanisad. Si tratta del documen-
to relativamente recente d’una devozione a tinte fortemente tra-
dizionali coltivata in ambienti brahmanici nei confronti d’una en-
tita polivalente che, pur rivelando i tratti di figure divine antichis-
sime —oral'inquietante Rudra, ora il Purusa primordiale dalle mil-
le teste e dalle mille braccia, ora il nume solare Savitr — viene in
molti luoghi identificata esplicitamente con I’ Atman universale, al
tempo stesso Origine del mondo e degli déi e interiore Testimone



M. Piantelli La «religione» vedica 57

in forma di omettino alto soltanto un pollice presente in ogni cuo-
re. Onnipresente, onniforme ed informe, uno senza secondo, piu
sottile del sottile, questo personaggio misterioso pervade e awi-
luppa tutti i mondi, signoreggiandoli con le sue Potenze domina-
trici (le Isani). Conoscerlo significa attingere I'immortalita, ripe-
te quasi ossessivamente il testo. In mezzo al fitto intrecciarsi di ci-
tazioni alludenti alle diverse rappresentazioni mitico/simboliche
del passato vedico, che costituisce la parte maggiore dell’ Upanisad,
fala sua comparsa un conciso repertorio di strofe illustranti la pra-
tica dello yoga, che conoscera in eta classica un vastissimo succes-
so. La minuziosa concretezza di questi precetti contrasta con il to-
no delle Upanisad piu antiche, combinando esercizi di attenzione
e respirazione controllata diretti a propiziare la presa di coscienza
liberatrice e trasfiguratrice del Divino immanente nel meditante
con un orientamento all’esperienza dell’Unita mistica vissuta co-
me attingimento del Dio che appartiene gia alla stagione succes-
siva del pensiero «religioso» dell’India:

Rinsaldato il corpo [reso] eguale, triplicemente eretto {scilicet nel
busto, nel collo e nel capo], fatti per bene [ri]entrare nel cuore i sen-
si con la mente (il manas), che il saggio varchi mediante la zattera del
Brahman le correnti tutte ingeneranti terrore! Energicamente trattenu-
ti qui i soffi vitali, con condotta ben doma, una volta estenuato il Prana,
tramite il naso lo si espiri. Che il saggio controlli non distratto la men-
te, quasi carro aggiogato a ombrosi cavalli. Che attenda alla pratica del-
lo Yoga in luogo eguale, puro, al tutto libero da ghiaia, fuoco, polvere
[cosi come] da rumori, stillicidio d’acque e simili, in armonia con la
mente, né, poi, sgradito agli occhi, quale una grotta, rifugio senza ven-
to. Di nebbia, fumo, sole, vento, fuoco, lucciole, lampi, cristallo di roc-
ca, luna: tali le forme trascorrenti innanzi al Brahman, che ne annun-
ciano la manifestazione nello Yoga. [...] Leggerezza, assenza d’infermita,
assenza di sete, splendore d’incarnato e bella risonanza di voce, odore
grato, paucita d’urina e feci: si enunciano [tali gli effetti del]la prima
pratica dello Yoga. Come tondo [specchlo] imbrattato di polvere: tutto
luce brilla esso una volta polito! In tal guisa il principio dell’Atman (At-
matattva) ben discerne chi ha corpo: [reso] uno, diviene un attingitore
del fine, da cui le pene si son dissipate via. Allorché, poi, valendosi del
principio dell’Atman a guisa di lampada, intento allo Yoga, ben discer-
na il principio del Brahman (Brahmatattva), conosciuto il Dio [come]
non nato, immoto, affatto libero da tutti i principii, ¢ disciolto da ogni
impurita/peccato.

E questa la promessa finale di Krsna nella Bhagavadgita, del
resto pesantemente indebitata nei confronti del nostro testo.



53 Hinduismo
BIBLIOGRAFIA

Testi tradott

Inni del Rig-Veda, prefazione, introduzione e note di Valentino Papesso,
2 voll., Bologna 1931.

Hymnes spéculatifs du Véda, traduits du sanskrit et annotés par Louis Re-
nou, Paris 1956.

Upanisad antiche e medie, Introduzione, traduzione ¢ note di Pio Filip-
pani-Ronconi, 3 voll., Torino 1960.

Mythes et légendes extraits des Brahmana, traduits du sanskrit et annotés par
Jean Varenne, Paris 1967.

Le Veda, premier livre sacré de 'Inde, a cura di J. Varenne, Paris 1967.
Upanisad, a cura di Carlo Della Casa, Torino 1976.

The Rig Veda. An Anthology, One Hundred and Eight Hymns Selected,
Translated and Annotated by Wendy Doniger O’Flaherty, Har-
mondsworth 1981.

Atharvaveda. Inni magict, a cura di Chatia Orlandi e Saverio Sani, Tori-
no 1992.

Rgveda. Le strofe della sapienza, a cura di Saverio Sani, Venezia 2000.

The Vedic Experience. Mantramanjarn: An Anthology of the Vedas for Modern
Man and Contemporary Celebration, a cura di Raimon Panikkar, Los An-
geles 1997 [trad. it. I Veda. Mantramanjari. Testi fondamentali della ri-
velazione vedica, Milano 2001].

Studi

Aguilar i Matas, E., 1991: Rgvedic Society, Leiden-New York-Kgbenhavn-
Koln.
Biardeau, M. - Malamoud, C., 1976: Le sacrifice dans U'Inde ancienne, Paris.

Chakravarti, U., 1997: Indra and Other Vedic Deities - A Euhemeristic Study,
New Delhi.

Chooudhuri, U., 1981: Indra and Varuna in Indian Mythology, Delhi.

Dandekar, R.N. (a cura di), 1986-1993: Vedic Bibliography, voll. 1-5, Poo-
na.

Elizarenkova, T.J., 1995: Language and Style of the Vedic Rsis, Albany.

Gonda, J., 1960: Die Religionen Indiens, vol. 1. Veda und dlterer Hinduismus,
Stuttgart-Berlin-Kéln-Mainz [trad. it. Le religioni dell’India. Veda e an-
tico induismo, Milano 1981%].

Idem, 1974: Dual Deities in the Religion of the Veda, Leiden.

Idem, 1980: Vedic Ritual. The Non-Solemn Rites, Brill, Leiden-Koln.

Idem, 1986: Prajapati’s Rise to Higher Rank, Leiden.

Idem, 1989: The Indra Hymns of the Rgueda, Leiden.



M. Piantelli La «religione» vedica 59

Hale, W.E., 1986: Asura - in Early Vedic Religion, Delhi-Varanasi-Patna-Ma-
dras.

Kosambi, D.D., 1950: On the Origin of Brahmin Gotras, in «Journal of the
Royal Asiatic Society», 26, pp. 21-80.

Mahony, W.K., 1998: The Artful Universe: An Introduction to the Vedic Ima-
gination, Albany.

Malamoud, C., 1989: Cuire le monde. Rite et pensée dans 'Inde ancienne, Pa-
ris [trad. it. Cuocere il mondo. Rito e pensiero nell'India antica, Milano
1994].

Michaels, A., 1978: Beweisverfahren in der vedischen Sakralgeometrie: ein Bei-
trag zur Entstehungsgeschichte von Wissenschaft, Wiesbaden.

Michiner, J.E., 1982: Traditions of the Seven Rsis, Delhi-Varanasi-Patna.

Miller, J., 1993: The Vision of Cosmic Order in the Veda, London-Boston-
Melbourne-Henley.

Oguibénine, B., 1988: La déesse Usas. Recherches sur le sacrifice de la parole
dans le Rgveda, Paris.

Patton, L.L., 1994: Authority, anxiety and canon: essays in Vedic interpreta-
tion, Albany.

Renou, L., 1955-1969: Etudes védiques et paninéennes, voll. I-XVI1, Paris.

Ronzitti, R., 2001: Campi figurali della «creazione» nel Rguedu, Alessandria.

Sani, S., 2000: Le sacre scritture det Brahmani, in AAVV., Le letterature
dell’India, Torino, pp. 7-65.

Sarmah, T., 1991: The Bharadvajas in Ancient Indiu, Delhi.

Sergent, B., 1997: Geneése de L'Inde, Paris.

Sharma, B.R., 1972: The Concept of Atman in the Principal Upanisads (in the
Perspective of Samhitas, Brahmanas, Aranyakas, and Indian Philosophical
Systems), Delhi.

Staal, F. (a cura di), 1983: Agni: The Vedic Ritual of the Fire Altar, vol. 1,
Berkeley.

Idem, 1990: Jouer avec le feu. Pratique et théorie du rituel védique, Paris.

Varenne, J., 1982: Cosmogonies Védiques, Milano.

Vesci, UM., 1985: Heat and Sacrifice in the Vedas, Delhi-Varanasi-Patna-
Madras.

Witzel, M., 1995: Rguvedic history: poets, chieftains and polities, in Language,
Material Culture und Ethnicity. The Indo-Aryans of Ancient South Asia, a
cura di George Erdosy, Berlin-New York, pp. 307-352.

Idem, 1997: The Development of the Vedic Canon and its Schools: The Social
and Political Milieu. (Materials on Vedic Sakhas 8), in Inside the Texts,
Beyond the Texts. New Approaches to the Study of the Vedas, a cura dello
stesso, Cambridge (Mass.), pp. 257-345.

Zysk, K.G., 1985: Medicine in the Veda. Religious Healing in the Veda, Phi-
ladelphia.






Lo hinduismo

I. Testi e dottrine
di Mario Piantelli

1. PREMESSA

L’impiego della categoria di <hindaismo» ¢ soggetto a numerose
cautele; quest’etichetta di comodo, infatti, anziché individuare
una religione piti o meno organica e organizzata del tipo di quel-
le che ci sono familiari in Occidente, ricopre — alquanto imper-
fettamente — un universo estremamente composito e discontinuo.
Ogni definizione restrittiva che ne venga fornita rischia di privile-
giare indebitamente un certo ordine di idee — e di correlativi fe-
nomeni - lasciando in ombra altri aspetti non meno significativi.
D’altra parte, ove la si voglia rigorosamente fedele al territorio che
intende descrivere, la mappa del preteso oggetto-<hindtiismo» ri-
schiera di presentarsi troppo dettagliata per essere ancora leggi-
bile. In effetti i confini dell’oggetto in discorso sfumano insensi-
bilmente in quelli della intera serie delle culture e societa che si
sono divise nei millenni il vasto subcontinente indiano: la storia di
queste € spesso tutt’uno con la storia «religiosa», ammesso e non
concesso che abbia senso parlare di «religione» a proposito
dell’orizzonte spirituale dell’India. Tentiamo qui di presentare al-
cune coordinate caratterizzanti siffatto orizzonte, cosi da permet-
tere al lettore di coglierne in qualche misura la peculiarita.

La domanda che dobbiamo anzitutto porci é: dove risiede nel-
la visione indiana I’ autorita?

Manca qui una Chiesa codificatrice di precetti e di verita di
fede, che convalidi il corpus biblico fissandone il canone e det-
tandone l'interpretazione; manca un apparato legalista quale



62 Hinduismo

I'Islam ha elaborato nella sua storia, appoggiato al Corano e alle
catene di trasmissione dei detti del Profeta e al tempo stesso ga-
rante della loro autenticita.

La tradizione antichissima dei Veda é via via pervenuta ad ogni
generazione senza giovarsi di tali supporti istituzionali, affidata
alla memoria degli «déi in terra» (i bhudeva), come sono volen-
tieri detti i brahmani. Costoro rappresentano il proseguimento
di un’antichissima figura indoeuropea di detentore del sapere sa-
cro rigorosamente orale, figura che si ¢ spenta a Roma gia con
la trasformazione dello ius non scriptum nel testo delle XII Tavole
ed € venuta meno da ultimo, al momento della redazione scrit-
ta dei Nemed, nell’estrema propaggine irlandese del mondo cel-
tico, I’'Irlanda.

Essendo venuta alquanto tardivamente, 1’edizione commen-
tata del corpus vedico (¢ questo il Vedarthaprakasa — «Luce sul si-
gnificato dei Veda» — curato nella seconda meta del secolo XIV da
una commissione di dotti sotto la presidenza dei fratelli brahma-
ni Madhava e Sayana, ministri dei re Bukka I e Harihara di Vijaya-
nagara; gia prima, sotto il regno di Parantaka I Maduraikonda Co-
la [907-954], si era avuta la redazione di un commento del Rgveda,
la Rgarthadipika — «Illuminatrice del significato delle R¢» —ad ope-
ra del dotto Venkatamadhava) non ha reso superfluo il ruolo dei
brahmani, consolidato nei millenni.

Correlativamente alla trasmissione del patrimonio vedico an-
cestrale, loro retaggio in quanto discendenti dai gotra facenti capo
agli antichiveggenti, gli «uomini del Brahman» hanno praticato da
tempo immemorabile — e in modo sempre piu esclusivo —1i rituali
ad esso connessi. Qui i brahmani stanno talora al di sopra dello
stesso re: al momento dell’intronizzazione lo presentano al popo-
lo con la formula: «Oh re, ecco il tuo popolo; oh popolo, ecco il
tuo re! I brahmani non hanno re» — e infatti il loro re €, tradizio-
nalmente, il Dio Soma... Accanto a tale funzione, essi hanno per
tempo appreso a distinguersi in ogni sorta di professione intellet-
tuale, cominciando da quelle di piu alto profilo (elaborazione e
insegnamento di testi sacrali — anche anti-vedici! — poetico/reto-
rici, scientifici, tecnici, ecc.) gia giu fino alla magia spicciola e
all’arbitrato delle piccole controversie nella vita di villaggio.

La figura del brahmano che i trattati e I’epica ci fanno co-
noscere contrasta in modo significativo con i quadretti realistici
— spesso resi con toni addirittura picareschi — affidati al teatro e
alla letteratura narrativa. Da una parte troviamo personaggi iera-
tici, che ad uno stile di vita semplice e puro accompagnano un’i-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 63

stintiva mitezza e un profondo rispetto della verita, tutti assorti
nelle occupazioni cultuali e culturali e non alieni dai semplici di-
letti della vita in seno alla natura, condotta in ridenti eremi sil-
vestri lontani dalla confusione e dall'impurita del mondo urba-
no; dall’altra ci sono descritti esseri vili, altezzosi, sovente igno-
ranti e superstiziosi, talora decisamente minus habentes, rapaci €
voraci. Tipicamente, vien riservato loro il ruolo buffonesco del
parassita (il vidusaka, lett. «corrotto/corruttore», un termine de-
signante anche gli omosessuali passivi), una maschera comica
che sembra ripresa da modelli della Nuova Commedia Attica in-
trodotti dai greci della Battriana, insieme ad altre convenzioni
come l'uso del sipario (la yavanika, lett. «ionica»).

Non mancano tracce di polemiche tra brahmani, segnatamen-
te da parte degli ambienti tradizionalisti dell’India nord-occiden-
tale, nei confronti dei loro piu rilassati confratelli risiedenti nella
piana gangetica orientale, specialmente bengalesi, considerati im-
puri e soltanto dei «sedicenti brahmani» (brahmanabruva). 11 bia-
simo nei confronti di un loro congenere, altamente peccaminoso
sulle labbra di qualcuno di condizione inferiore, ¢ in effetti fre-
quente da parte degli stessi appartenenti al mondo brahmanico.
Siffatte tensioni sono spie della policentricita di esso, che & lungi
dal costituire un sistema gerarchico chiuso e compatto.

La normativa di matrice brahmanica, in larga parte intesa a de-
lineare un disegno ideale degli ordinamenti che dovrebbero reg-
gere la societa piuttosto che a redigere codici effettivamente ap-
plicati — come ci rivela il confronto con le iscrizioni a contenuto
giuridico sopravvissute e, ancora una volta, con teatro e narrati-
va —, sottolinea adeguatamente il ruolo prestigioso di questi spe-
cialisti del Sacro, promulgando un’impressionante serie di tratta-
menti preferenziali destinati ad onorarli. L’ «ottimo tra i due volte
nati» (lo duvijottama, come ¢ altresi chiamato il brahmano) ¢ il so-
lo destinatario perfetto del dono, in forma anzitutto di cibo, poi
di bestiame bovino, terre e oro: si ricordi che il suo potere abbru-
ciaidemeriti connessi all’accettazione di tali beni, mentre tutti gli
altri membri della societa indiana devono accollarseli o ricambia-
re il dono con qualcosa di valore adeguato. Le terre di proprieta
dei brahmani, che possono comprendere interi villaggi, non de-
vono corrispondere gli abituali tributi al re o alle altre figure isti-
tuzionali, ma direttamente ai loro proprietarii, i quali, beninteso,
vanno esentati da ogni tassazione. In materia penale, i delitti com-
messi contro di loro vanno sanzionati con pene piu severe del nor-
male, mentre quelli di cui essi stessi si macchiano meriteranno



64 Hinduismo

un’ammonizione severa a non ripeterli o, nei casi di massima gra-
vita, la prigione, il disonorevole marchio a fuoco e 'allontana-
mento dal regno, conservando tuttavia intatti i proprii beni. In
nessun caso li si pud torturare, mutilare e tantomeno giustiziare.

Cio risponde ad una saggia prudenza: la pericolosita dei brah-
mani dipende dall’energia accumulata tramite le pratiche asceti-
che e rituali (il tapas, lett. «calore»), che essi possono convogliare
a vantaggio del loro patrono, ma anche contro di lui, cosi come
dal loro dominio della Parola, che in certo modo essi «<incarnano»
nell’orizzonte umano. Il brahmano adirato — benché per sua na-
tura lento alla collera e proclive alla pazienza... — arderebbe il mo-
narca e tutti i suoi sudditi con le sue temutissime maledizioni. So-
no queste gli fapa, Sapana o Sapatha («esternazioni/giuramenti»)
che, tramite I’esatta formulazione delle conseguenze minacciate,
impegnano gli dei e il cosmo stesso a realizzarle, pena il rendere
mendace chi ha per tutta la vita rigorosamente osservato 1’abitu-
dine alla veridicita. Talvolta siffatta formulazione & sub condicione,
in modo da lasciare una via d’uscita al destinatario, costringendo-
lo in pari tempo ad ottemperare a un dato modello di condotta.
Cio mette in relazione la pratica in discorso con la solenne enun-
ciazione che caratterizza i voti (i vrata, lett. «decisioni/comandi»),
altra essenziale manifestazione di volontd con efficacia sacrale,
con cui I’enunciatore lega pero se stesso piuttosto che altri.

[.a massima considerazione ¢ goduta dai brahmani immigra-
ti nell’India dravidica a partire dai primi secoli d.C. su invito dei
dinasti locali, desiderosi sia di rafforzare il carisma del loro pote-
re adottando lo stile vedico settentrionale per i riti regali, sia di
procurare officianti d’alto prestigio al nascente culto templare
da essi attivamente incoraggiato. Considerando impure le regio-
ni a sud dei monti Vindhya, i brahmani famosi interpellati da
quei monarchi aderivano in genere malvolentieri a tali sollecita-
zioni e soltanto la garanzia d’un trattamento eccezionalmente
onorevole aveva ragione delle loro reticenze. Il risultato di cio ¢
una forte selezione d’élite brahmanica importata dalle regioni set-
tentrionali: pochi e veneratissimi, i brahmani che si stanziano
lungo i secoli nel Sud del subcontinente indiano sono in genere
ricchi e circondati da mille premure, attivi nella produzione di
una copiosa letteratura dotta e devota, tanto in lingua sanscrita
quanto nei vernacoli locali, di contro ai confratelli sovente poco
o affatto abbienti che restano a vegetare relativamente numerosi
nella piana gangetica. E in questo contesto sociale peculiare, in
quello che potremmo chiamare il medioevo indiano — e segna-



M. Piantelli Lo hindiiismo. I. Testi e dottrine 65

tamente a partire dall’XI secolo —, allorché il Nord vacilla sotto
i colpi delle invasioni islamiche, mentre nell’India meridionale
le monarchie locali continuano a sostenere 1 establishment brah-
manico — ed anzi lo rafforzano per quanto € possibile —, che si
riscontrano fenomeni estremi come il divieto di camminare nel-
la stessa via che un brahmano sta percorrendo, comminato sot-
to pena di morte alle persone di bassa casta, o la pratica di su-
bornare giovani brahmani per sverginare a pagamento le spose
novelle di appartenenti ai ceti mercantili — usanza riportata con
facile ironia dai viaggiatori europei come il nostro Filippo Sas-
setti (in India dal 1583 al 1588).

Appunto quest’«epoca dei guai» vede la formazione della mas-
sima parte dei sampradaya oggi sopravviventi, che prestano alme-
no un ossequio formale al primato degli «déi in terra» e gene-
ralmente riveriscono diversi brahmani illustri per dottrina e san-
tita di vita come iniziatori della loro tradizione e continuatori di
essa attraverso la redazione degli scritti sacri che ne veicolano gli
insegnamenti.

In etd anteriore, durante i periodi preclassico e classico — ri-
spettivamente prima e dopo il III/IV secolo d.C. —"'impronta cul-
turale data dall’ortodossia vedica conviveva piu facilmente con i
prodotti di scuole soteriologiche pii o meno eterodosse, i cui
maestri peraltro assai spesso erano d’origine brahmanica.

La diade allora formata dai brahmani da un lato e dagli asceti
di tali scuole (gli sramana) dall’altro, come abbiamo avuto occa-
sione di osservare (Filoramo 2001, pp. 8 sg.), appare una costante
del panorama spirituale indiano, debitamente posta in rilievo an-
che dalle testimonianze straniere, a cominciare da quelle elleni-
stiche fortunosamente conservateci in Occidente. L’ opposizione
tra i due elementi della diade ¢ tale, che la loro incompatibilitd
¢ divenuta proverbiale: in ambiente brahmanico il brahmanasra-
mananyaya (lett. «regola del br.-sr.») viene impiegato come esem-
pio scolastico di una contraddizione in termini: non si puo usa-
re sensatamente un composto le cui due parti designano perso-
naggi in stridente contrasto fra loro. Ma la rivalita degli «déi in
terra» non ¢ solo con gli antichi asceti eterodossi: mutatis mu-
tandis, essa vige anche nei confronti dei pii moderni asceti che
si riconoscono, almeno dal punto di vista teorico, nell’orizzonte
vedico tradizionale. Tali personaggi — variamente denominati nel
contesto dell’ortodossia yogin, samnyasin/tyagin, «rinunciatarii»,
sadhu, <buoni», vairagin, «praticanti il distacco», ecc. — condivido-
no in larga misura il prestigio goduto dagli operatori tradiziona-



66 Hinduismo

li del Sacro, in seno ai quali compiono il pit delle volte la loro
formazione, ma al contempo rivaleggiano con costoro per le co-
noscenze segrete di cui si proclamano detentori, formanti un raf-
finato patrimonio spirituale che li pone ben al di sopra dell’esta-
blishment brahmanico. Tali conoscenze, peraltro, a differenza di
quanto avveniva con quelle coltivate dagli §ramana — che costoro
volevano attinte dai loro Maestri tramite la nuda ragione, even-
tualmente combinata con gli esiti dello yoga — risalgono anch’es-
se ad una figura istituzionale di Guru che si ricollega alla tra-
smissione ancestrale del patrimonio vedico. Il Guru ¢ qui in pri-
mo luogo un Maestro brahmanico che concretamente opera la
trasmissione del Brahman nella pit antica accezione del termine,
quello consistente nei Veda, conferendo il cordone sacrificale al
discepolo al momento dell’iniziazione (la diksa) che conclude il
periodo dell’alunnato e mormorando al suo orecchio il mantra -
generalmente la Gayatri — ch’egli dovra ripetere quotidianamen-
te un alto numero di volte per tutta la vita. E questa la «seconda
nascita» che abilita i maschi delle tre sezioni superiori della so-
cieta indiana al culto quotidiano del Fuoco assieme alle loro con-
sorti. Fin dall’eta tardovedica a questo ruolo di iniziatore alla vi-
ta rituale si sovrappone quello del detentore della Conoscenza
salvifica (la vidya, la prajia, lo jiiana/ vijiana, ecc.), che impartisce
a discepoli spiritualmente maturi tale sapere sacro e segreto, con-
cernente il Brahman in quanto Assoluto — coincidente, come si ¢
detto, con il sé umano (I’Atman), o comunque in intima relazio-
ne con esso. Possedere davvero tale sapere significa compenetrar-
si completamente di esso, scoprendo il Brakman nel fondo di se
stessi, anteriore all’individualitd empirica ed unico fondamento
di questa — cosi come del resto del cosmo. Fonte d’autorita allo
stesso livello dei Veda, I'esperienza vissuta in prima persona dal
Maestro ne conferma la validita, riattualizzandone nei millenni
la parola ancestrale: testo sacro e Guru si puntellano a vicenda,
ciascuno essendo legittimato dall’altro. La trasmissione dei man-
tra e delle formule che comunicano tale scoperta, generalmente
tratti dalle Upanisad (il gia ricordato Tat tvam asi, «<Tu Quello sei»;
Ayam atma brakma, «Questo sé [¢] il Brahman»; Aham brahmasmi,
«lo il Brahkman sono», ecc.), si compie di norma con modalita
analoghe alla diksa dianzi ricordata, ma qui il cordone sacrifica-
le & simbolicamente arso: I'iniziato diviene un morto vivente, af-
francato bensi dalle norme e dai tabu che reggono la condotta
dell'uomo mondano, ma per divenire prigioniero di una serie di
piu severe interdizioni, cominciando da quella rigida osservanza



M. Piantelli Lo hinditismo. I. Testi e dottrine 67

della castita che costituisce il proprium dell’asceta non meno che
dell’alunno brahmanico (il brahmacarin, lett. «[quello] dalla con-
dotta [connessa al] Brahman», in tale comportamento asessuato
consistendo appunto il érahmacarya per eccellenza, donde egli ri-
trae il suo epiteto). Giova a questo proposito notare che, mentre
nei testi tardovedici questo secondo tipo di Guru, che conferisce
la Gnosi liberatrice, si presenta come un personaggio di varia
estrazione sociale e che non ha necessariamente abbandonato il
mondo, in eta postvedica, evidentemente sotto I'influenza d’un’i-
deologia nuova, legata alla rigida ascesi per cui vanno famosi gli
$ramana, egli € destinato a divenire per lo piu I'archetipo stesso
del rinunciatario. In base alla considerazione spesso ripetuta che
nessuno puo dare cio che egli stesso non possiede, il Guru orto-
dosso a partire da questo periodo ¢ di regola un grande asceta,
che ha attinto appieno 'esperienza trasformatrice della propria
identita con il Brahman, o della presenza di esso al fondo del mu-
tevole trascolorare degli stati fisici € mentali che costituiscono il
normale orizzonte della coscienza. Divenuto — o scopertosi — uno
con I’Assoluto, tale Maestro non € piu un semplice essere uma-
no: dalle sue labbra parla lo stesso Mistero ultimo, nei suoi gesti
opera con infinita efficacia la Potenza/Energia (la Sakti) della Di-
vinita suprema. Di qui la preziosita senza pari del suo insegna-
mento iniziatico (1’upadesa) — che puo limitarsi, nel caso di di-
scepoli specialmente ricettivi, a un contatto tattile, uno sguardo,
un sorriso, o addirittura un intervento invisibile e impercettibile
— e la devozione premurosa e ardente da parte dei discepoli stes-
si, 1 quali, prendendosi cura della sua persona, giungono talora
a tesaurizzarne le stesse deiezioni corporee. Il paragone con il
ruolo insostituibile della figura del Cristo nella visione religiosa
occidentale s’impone. Canta un testo relativamente tardivo che
gode d’indubbio prestigio nei milieu ascetici, la Gurugita:

Colui dal quale sono risollevati tutti quanti, saliti sull’albero della
trasmigrazione di vita in vita, precipitano nell’oceano dei mondi infer-
nali, a quel venerando Guru [sia resa] prosternazione! 11 Guru ¢ Brah-
ma, il Guru Visnu, il Guru il Dio [Siva,] il Grande Signore, il Guru stes-
so € il Sommo Brahman: a quel venerando Guru prosternazione! Alla
Causa dei mondi/viventi, al ponte /diga [per varcare] 'oceano della tra-
smigrazione, al Signore di tutti i saperi, all’'Origine del bene (Sambhu)
[normalmente epiteto di Siva], al Guru prosternazione! A Colui per ope-
ra del quale, grazie all’'unzione con il collirio della gnosi, torna ad aprir-
si I'occhio di chi era cieco per la cataratta dell’ignoranza, a quel vene-
rando Guru prosternazione! Tu sei il padre e tu la madre mia, tu il con-



68 Hinduaismo

giunto e tu la Divinita! Al fine di [attingere] il risveglio dalla trasmi-
grazione di vita in vita [simile ad un sogno doloroso], a quel veneran-
do Guru prosternazione! A Colui in forza della cui verita/realta v'e¢ la
verita/realta dell’'universo vivente, per la cui luce esso rifulge [manife-
sto], grazie alla cui beatitudine esso esperisce [ogni] gioia, a quel ve-
nerando Guru prosternazione! [..] Coscienzialita eterna, in pace
profonda, al di sopra del cielo, che nulla puo ungere/insozzare, al di
la [delle diverse fasi della cosmogonia rappresentate nel mantra Om:]
Risonanza, Punto e Kala: a quel venerando Guru prosternazione! Colui
da cui & pervaso completamente l'intero universo vivente fisso e semo-
vente e cosi pure in moto e non in moto, a quel venerando Guru pro-
sternazione! Ergentesi al di sopra della Potenza di Conoscenza, adorno
della ghirlanda [consistente] dei principii cosmici, Colui che conferisce
fruizioni [mondane] e liberazione, a quel venerando Guru prosterna—
zione! A Colui che arde completamente ogni karman accumulato in na-
scite innumerevoli in forza della gnOSl del proprlo Atman, a quel vene-
rando Guru prosternazione! Non v’é principio superiore al Gury, non
v’e pratica ascetica superiore al Gury, non v'é realta al di 1a della gno-
si: a quel venerando Guru prosternazione' Il mio Signore ¢ il veneran-
do Slgnore dell’'universo, il mio Guru & il Guru del trimundio, il mio At-
man € 1I’Atman di tutu gll esistenti: a quel venerando Guru prosterna—
zione! Radice dell’esercizio continuato dell’attenzione (il dhyana) &
I'aspetto del Guru, radice del culto d’adorazione ¢ il piede del Gury, ra-
dice del mantra ¢ la parola del Guru, radice dello scioglimento [delle
pastoie che legano al ciclo delle rinascite] (il moksa) & la compassione
del Guru. Il Guru é il Principio [primo] e il Senza-principio, il Guru €
la Suprema Divinita, nulla assolutamente v’¢ che trascenda il Guru: a
quel venerando Guru prosternazione!

Un Guru — cui puo far capo una serie (la parampara) di suc-
cessivi Maestri, iniziati ciascuno dal suo predecessore — sta al-
I’origine e al centro della spiritualita di ogni sampradaya, proprio
come avveniva per le scuole eterodosse fiorite in eta preclassica
e classica sul suolo indiano. La comunita di asceti e «laici» che si
riconosce nei suoi sublimi insegnamenti gli rende generalmente
culto in quanto «Discesa» nel mondo (lo Avatara) dell'una o
dell’altra figura divina, talora identica alla Divinita suprema, ta-
lora — € il caso delle scuole cosiddette «dualistiche», che ricono-
scono una trascendenza incolmabile di questa nei confronti del
mondo e dell’'uomo — subordinata e insieme coordinata ad essa
in un rapporto privilegiato.

Siffatta posizione di sommo rilievo del Maestro €, beninteso,
la stessa che tale figura occupava nelle comunita degli asceti ete-
rodossi, in cui per soprammercato ’opzione ateistica — dominan-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 69

te nella stagione formativa del pensiero indiano — spingeva a so-
stituire senz’altro il suo culto a quello della Divinita suprema, fi-
nendo il Buddha o il Jina per occupare la nicchia lasciata libera
da quest’ultima dopo la sua negazione. Una volta notata la con-
tinuita funzionale del mondo medievale dei sampradaya e dei lo-
ro Maestri rispetto all’esperienza degli sramana — quest’ultima or-
mai estenuatasi fino a ridursi alle prospere, ma esigue comunita
locali dei jaina, nonché alla sopravvivenza soltanto in marginali
aree himalayane di portatori della visione sviluppata dalle scuo-
le ‘buddhistiche’ nella loro estrema stagione bengalese — ci si puo
domandare se la polarita asceti/brahmani sia in qualche modo
sopravvissuta con le sue caratteristiche d’un tempo in quella sta-
gione piu recente che, in mancanza di meglio, possiamo eti-
chettare con I’epiteto vulgato di «hindi».

Si deve ricordare come, in significativo contrasto con le specu-
lazioni delle antiche esperienze eterodosse, la letteratura espressa
in seno ai diversi sampradayaresti, malgrado una conclamata aper-
tura ai devoti di casta inferiore o addirittura infima, di matrice es-
senzialmente brahmanica, non solo per I'estrazione dei suoi au-
tori, ma anche per il carattere tecnico/ritualistico che di norma
essa presenta, cosi come per i riferimenti all’orizzonte vedico di
cui é ricca. Questo conservatorismo € la forza, ma anche il limite,
dell’orizzonte intellettuale indiano medievale e piu recente.

Il progressivo venir meno nel subcontinente indiano dei lie-
viti dell’eterodossia, stimolo costante a riadattare I’antica Weltan-
schauung panindiana secondo le prospettive di volta in volta dif-
fuse in un vivacissimo ambiente culturale costantemente rinfre-
scato dai dibattiti, ha lasciato alla sola componente brahmanica
il compito di trasmettere tale Weltanschauung, ormai piu o meno
imbalsamata, nella terra che I'ha vista nascere, fornendo una sor-
ta di compatto sfondo comune alle discrepanti dottrine dei di-
versi sampradaya.

2. LA SMRTI

Sia gli esponenti di essi, sia la gran massa della popolazione, at-
tratta dalla fama di santita localmente diffusa di guru insigni, ma
assai libera nell’operare, sulla base di quel che filtra fino ad essa
dei loro insegnamenti, delle sintesi ispirate a un sincretismo piu
0 meno appiattito e banalizzante, condividono il patrimonio di
concezioni abbastanza generiche e d’ideali espressi in forma clas-



70 Hindiismo

sicamente concisa informanti la prassi rituale ed ascetica, che tro-
va voce nell’estesissimo corpus anonimo, costantemente aggior-
nato e rimaneggiato nei secoli, in cui la tradizione brahmanica
ha calato i suoi ideali. Si tratta dei testi della cosiddetta Smyti (lett.
«memoria»), un termine convenzionalmente reso dagli studiosi,
sulla falsariga del contesto familiare agli occidentali, con «tradi-
zione», giacché ad essa € assegnato il compito di continuare e
chiarire la «rivelazione» vedica, chiamata Sruti (lett. «audizione»)
perché appresa ascoltandola e ripetendola sillaba per sillaba ai
piedi del Maestro: fuori del suo contatto con i Veda, la Smrti non
ha alcuna legittimazione. Pure, senza la rivisitazione da essa co-
stantemente compiuta del dato vedico, questo resterebbe lettera
morta € non pil compresa, impossibile a viversi nella sfera
dell’esistenza d’ogni giorno: & la Smrti che traduce in precetti ed
esempi chiaramente applicabili il linguaggio arcano ed i miti de-
sueti che fan parte di tale dato, che dona forma ed attributi alle
figure divine oggetto dell’adorazione del popolo. E qui che va
cercata, se pure ¢ possibile e sensato farlo, una forma di «catto-
licita» armonizzatrice delle diverse componenti del vasto e cao-
tico quadro dell’esperienza hindu negli ultimi mille e cinque-
cento anni. Alle fonti della Smrti, invero, si richiamano in modo
esplicito le comunita dei devoti appartenenti ai sampradaya in
cerca di un aggancio con il passato per le loro costruzioni dot-
trinali, pur non esitando a integrarle e manipolarle per esigen-
ze apologetiche: oggetto di un consenso quantitativamente e qua-
litativamente importante da parte di queste, il corpus in discorso
puo essere avvicinato per il suo ruolo «scritturale» nel mondo in-
diano ai poemi omerici ed esiodei in quello ellenico, o ai testi bi-
blici in quello ebreo/cristiano.

Ai Dharmasutra annessi ai diversi Veda, le scuole che li hanno
espressi sono venute aggiungendo una serie di Dharmasastra
(«trattati/testi autorevoli relativi al Dharma») piu sistematici e fa-
cilmente memorizzabili, data la loro forma spesso versificata. Fe-
deli al retaggio ancestrale, tali testi, detti anche Smyti, sono tut-
tavia in certa misura attenti alle esigenze di un mondo urbano
in rapida trasformazione, che vediamo giustapporsi nella secon-
da meta dell’'ultimo millennio a.C. a quello relativamente im-
mobile dei villaggi: integrando e chiarendo la portata degli anti-
chi Satra, i nuovi trattati vogliono servire d’ispirazione alla legi-
slazione positiva, a noi mal nota, ma certo soggetta a cospicue va-
riazioni rispetto a questi modelli ideali. Il re, destinatario princi-
pale delle prescrizioni contenute in essi, ¢ al centro della com-



M. Piantelli Lo hindaismo. I. Testi ¢ dotirine 71

plessa societa indiana e del tessuto d’obblighi giuridico-sacrali
ch’essa comporta; per la conoscenza dei suoi diversi aspetti, i det-
tagli di tali prescrizioni sono invero una fonte preziosa. Si € cer-
cato di fissarne un canone di 16, cui sono annesse altre 16 «sub-
tradizioni» (le Upasmti), ma in realta ci € pervenuto un centi-
naio di questi testi e di moltissimi altri, andati perduti, cono-
sciamo 1l titolo grazie a citazioni.

Particolare prestigio gode tra tutti il Manavadharmasastra, la parte
piu antica della cui attuale recensione ¢€ forse di un paio di secoli an-
teriore all’era volgare. Il commento piu autorevole, di diversi secoli po-
steriore, € quello di Medhatithi (VII-VIII secolo d.C.).

Lo Yajriavalkyadharmasastra, piu breve (circa 1000 strofe ripartite in
3 «libri»), ma abbastanza simile nella struttura, ¢ forse basato su perduti
Vajasaneyidharmasutra; si tratta di un prestigioso testo, largamente noto
(perfino nell’isola di Bali) e soggetto ad aggiornamenti fino al III se-
colo d.C. Il commento pit antico ¢ di Visvarupa (VII secolo), il piu au-
torevole di Vijhanesvara (XI secolo).

1 Visnudharmasutra o Visnusmirii, sono redatti sulla base di un nucleo
appartenente alla scuola vedica dei Kathaka, rimaneggiato fino al IV se-
colo sulla base dei due testi precedenti e influenzato qua e la dai testi
sapienziali del Mahabharata.

La Naradasmiti, che si dichiara dipendente da Manu, ma ¢ abba-
stanza distante dal testo posto sotto il suo nome, ha caratteristiche si-
stematiche che sembrano lasciar supporre per le sue due recensioni a
noi pervenute un’eta pit recente e una genesi nell’India settentrionale.

A dispetto delle evidenti differenze d’ambiente e d’epoca, que-
sti ed altrettali testi vengono considerati dalla tradizione di egua-
le antichita ed autorita e trattati come parti d’un edificio dottri-
nale compatto e coerente; ogni discrepanza é risolta in chiave di
modelli alternativi di comportamento egualmente ammissibili o
di regole vigenti in diverse eta cosmiche. Il lavoro di confronto e
di armonizzazione condotto su questa letteratura, intrapreso da
generazioni di commentatori, ¢ portato a termine in eta postclas-
sica dai redattori di tutta una serie di «digesti sul Dharma» (i Dhar-
manibandha), vere enciclopedie giuridico-«religiose».

Tra i pit antichi ¢ il «chiar di Luna della Smrti» (la Smyticandrika) di
Devannabhatta (vissuto nel XII-XIII secolo nell’India meridionale), arti-
colata in 5 sezioni, che trattano rispettivamente dei riti di passaggio, del-
le cerimonie quotidiane, del viver civile (il vyavahara), delle offerte ai de-
funti e delle purificazioni. Piti recenti sono il «<sorgere del Sole per Vira»
(Viramitrodaya), redatto da Mitramisra/Viramisra nella prima meta del



72 Hinduismo

XVII secolo per il re suo patrono Virasimhadeva, e il «Sole di Bhagavan-
ta» (Bhagavantabhaskara), dedicato negli stessi anni dall’autore Nilakan-
tha a Bhagavantadeva, principe di Bareha.

Il Manavadharmasastra € certo la piu nota delle Smrti e puo
servire ad esemplificare il genere letterario di cui fa parte, che
mescola questioni di natura politico-giuridica con altre ritenute
in Occidente tipicamente «religiose»: in 2694 strofe ripartite in
12 «letture»/capitoli (adhyaya) questo prestigioso trattato enun-
cia, dopo un preambolo sull’origine del mondo e le sue quattro
eta, le norme relative agli appartenenti ai quattro stadi di vita
(gli asrama): anzitutto I'alunnato brahmanico, poi il matrimo-
nio e la fitta rete di doveri connessi alla vita del capofamiglia e
della moglie di lui; da ultimo le restrizioni che devono rispetta-
re I'anacoreta e il rinunciatario. Segue un dettagliato manuale
di regole per il monarca, le cui tematiche appaiono vicine a
quelle che affrontava la letteratura dei MitiSastra, i «trattati sulla
retta condotta» regale intesa come oculato esercizio del potere
e della pubblica amministrazione, come ce le fa conoscere il piu
antico esemplare sopravvissuto, pur parzialmente rimaneggiato:
lo Arthasastra (il «Trattato della ricchezza/potere») dovuto al
«Machiavelli dell’India», il brahmano Canakya, detto per la sua
abilita nell’uso della frode in politica Kautilya/Kautalya (lo
«storto/contorto»), ministro del re Candragupta, contempora-
neo d’Alessandro il Macedone e iniziatore della dinastia dei
Maurya. La differenza sta nel taglio dato alla trattazione: rigida-
mente conforme ai codici di comportamento ancestrali nel
Dharmasastra, rigorosamente tecnico e alquanto smaliziato nel
piu esteso Arthasastra (che tratta in 150 sezioni ripartite in 15 «li-
bri» ben 180 argomenti relativi al reggimento della cosa pub-
blica). A questa materia si ricollegano nella Smyti tutta una serie
di argomenti specifici: il diritto commerciale, quello penale ed
ereditario, le pene/espiazioni per le trasgressioni piu gravi, le
regole per i quattro grandi gruppi sociali (i varna). Una serrata
esposizione della dottrina delle rinascite in dipendenza dai me-
riti e demeriti dell’azione (il karman), con un excursus sul desti-
no post mortem e 1’eventuale liberazione chiudono la Smrti. In ef-
fetti, buona parte di cio che € specifico della visione del mondo
propria della tradizione brahmanica vi appare, per quanto a trat-
ti piuttosto concisamente, evocato. Giova presentare i principa-
li elementi di questo quadro.



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 73

1. La cosmogonia

Da tempo infinito si succedono fasi di manifestazione/emana-
zione (systi/sarga) e di latenza/riassorbimento (samhrti/samhara/
pralaya) del cosmo. Durante queste ultime tutte le cose sono ri-
dotte allo stato seminale, quiescenti in una sorta di limbo tene-
broso e indifferenziato dove dimorano del tutto sottratte alla por-
tata d’ogni mezzo di conoscenza. Al cessare del periodo di la-
tenza avra luogo un nuovo sprigionamento di esse ad opera del
Demiurgo, che le emettera a partire dal suo stesso corpo. Questi
& «Colui che da se stesso sussiste» (Svayambhu), il Bhagavat, im-
manifesto, eterno/perenne, inaccessibile ai sensi e al pensiero,
sottile eppure fatto di tutti gli esseri/elementi (i bhiita), che al
principio appare vincendo le tenebre con la sua luce. Egli anzi-
tutto emana le acque, in cui depone il proprio sperma: grazie a
questa unione nasce un uovo d’oro dai mille raggi, entro il qua-
le il Demiurgo stesso, prima ingenito, prende da sé€ nascita in for-
ma di Brahma. Si tratta d’una figura divina che compare gia nel-
lo S'atapatha—, nel Gopatha- e nel Samavidhanabrahmana, nonché
in varie Upanisad, sotto diversi aspetti ricalcata sui pin antichi Hi-
ranyagarbha e Prajapati. La vivace polemica «buddhistica» nei
confronti dell’attribuzione ad essa del ruolo di manifestatore del
cosmo presuppone la sua centralita nel pantheon indiano. Il nu-
me ¢ presentato dai testi che danno voce a tale polemica con i
tratti della Divinita suprema, come si vede dalla formula stan-
dardizzata che ne riassume gli attributi teologici, desunti dalla
letteratura tardovedica: «Brahma, il Gran Brahma, il Sopraffat-
tore, il Non-sopraffatto, I’Onniveggente, il Dispositore, il Possen-
te/Signore [I$vara, in origine un epiteto di Rudraj, il Creatore,
il Formatore, il Migliore, I’ Assegnatore, il Padrone, il Padre degli
esseri passati e futuri». Brahma é dotato di quattro volti che guar-
dano verso 1 punti cardinali; dalle loro bocche enuncera i quat-
tro Veda (questa policefalia, che ne fa il principio strutturato/
strutturante di un cosmo spazialmente articolato, c¢i rammenta
quella di un’altra figura demiurgica, Phanes Erikepaios/Eros Proto-
gonos nato dall’uovo d’argento della cosmogonia orfica, che pre-
senta due teste di toro ai lati del volto centrale umano, donde il
suo epiteto «dalle quattro corna»). Dopo esser rimasto per un se-
colo nell’'uovo, Brahma lo spezza e ne esce: della parte superio-
re egli fa il mondo celeste, dell’inferiore quello terreno, mentre
in mezzo pone lo spazio che li divide: il trimundio e I'uovo pri-
mordiale coincidono, talché I'universo continuera ad esser chia-
mato «uovo di Brahma» (il Brahmanda).



74 Hinduismo

A questa descrizione, che rifonde elementi delle antiche co-
smogonie vediche, si sovrappone il resoconto dell’articolata ma-
nifestazione degli elementi del cosmo, che inizia dai piu sottili,
inerenti alla vita psichica degli esseri, e procede verso i piu gros-
solani, formanti I’orizzonte oggettuale: anzitutto il sensorium com-
mune (i1 manas, lett. «<mente»), poi la base dell’identita indivi-
duale (lo ahamkara, lett. quel «che fa/enuncia I'io»), infine il
principio ancora indifferenziato della manifestazione, che serve
di passaggio tra le componenti soggettive ed oggettive del mon-
do, essendo di entrambe l'origine (il mahad atman, lett. «gran
corpo/sé», o mahat, «grande»). Quest’ultimo, che altrove ¢ iden-
tificato o con lo stesso ahamkara o con il principio della com-
prensione/consapevolezza (la buddhi, che permette la determi-
nazione della alternativa corretta entro una rosa di possibilita og-
getto di dubbio), € mitologicamente personificato da Brahma.
Da esso si sviluppano in due serie parallele i sensi e i loro oggetti,
che a loro volta producono gli elementi sottili, a partire dalla
combinazione dei quali si formera tutto I’edificio cosmico:

1) All’'udito corrisponde — il suono, donde procede — I'elemento
etereo/spaziale (lo akasa), della cui presenza solo I'apparato udi-
tivo ci fornisce un indizio; cidé non soltanto per la percezione del-
le direzioni dello spazio (le dis) legata all’orecchio interno, ma al-
tresi perché il suono stesso ¢ — nella concezione indiana — perce-
pito tramite una vibrazione dello spazio in esso contenuto.

2) Al tatto corrisponde — lo sparsa, lett. «tocco», qui denotante
I'oggetto tattile, donde procede — I’elemento aereo/ventoso, av-
vertito anch’esso dall’udito (in forma di sibili, fruscii ecc.
dell’aria smossa), ma specificamente rivelato al tatto.

3) Alla vista corrisponde — il ripa, lett. «forma/colore», ogget-
to proprio di essa, da cui procede — I’elemento luminoso/igneo,
avvertito sia dall’'udito (in forma del crepitare, ruggire ecc. del-
la fiamma), che dal tatto (allorché se ne coglie il calore ecc.), ma
specificamente percepito dalla vista.

4) Al gusto corrisponde — il sapore, donde procede — I'ele-
mento liquido/equoreo, avvertito da udito, tatto e vista, ma spe-
cificamente assaporato dal gusto.

5) All’olfatto corrisponde — I'odore, suo oggetto, dal quale pro-
cede — I'elemento solido/ctonio, avvertito da tutti e cinque 1
sensi, ma specificamente dall’olfatto.

Questa sistermatizzazione, che ha le sue basi nella visione tar-
dovedica (la Terra ¢ considerata ad esempio essenziata d’odore
nell’inno ad essa indirizzato nello Atharvaveda), costituisce una



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dottrine 75

sorta di terreno comune per diversi indirizzi di pensiero, a co-
minciare da quello noto come Samkhya (lett. «dell’enumerazio-
ne» dei principi costitutivi del mondo), le cui dottrine, teorizza-
te nel perduto Sastitantra (il «Libro della sessantina» d’argo-
menti, verosimilmente risalente alla stessa epoca della stesura del
nostro Dharmasastra e variamente ascritto ai veggenti Kapila del
gotra dei Gautama, PancaSikha del gotra dei Parasarya e
Vrsagana/Varsaganya, tutti e tre citati nel Mahabharata), sono lar-
gamente accolte nell’epica e diverranno un Leitmotiv delle di-
verse scuole teistiche. Cio, anche se il sistema € divenuto ateo nel-
la sua classica sistematizzazione/semplificazione, sancita nel IV-
V secolo d.C. dal conciso manuale di Isvarakrsna (le Samkhyaka-
rika, «Strofe mnemoniche del Samkhya», in numero di 72, og-
getto d’una glossa ascritta a Gaudapada); la coppia di testi € la
base di numerosissimi commentari, tra cui il piu prestigioso € la
Samkhyatattvakaumudi, «Chiar di luna sui principi del Samkhya»,
del poligrafo Vacaspati Misra (IX-X secolo), ma il piu ricco di no-
tizie sul periodo precedente & I’anonima Yuktidipika, «Illumina-
trice delle argomentazioni razionali», recentemente scoperta.
Brahma procede poi a manifestare gli Déi, i misteriosi esseri
primigeni chiamati Sadhya, noti fin dalla letteratura vedica piu
antica, e il sacrificio; egli assegnera in seguito ai diversi esseri no-
mi, funzioni e attivita conformemente alla parola dei Veda, da
lui formati a partire dagli dei Agni (il Rgveda), Vayu (lo Yajurve-
da) e Sole (il Samaveda). La serie delle realta divine manifestate
a questo punto dal Demiurgo comprende da un lato il Tempo
con le sue diverse partizioni, Asterismi e Pianeti che servono a
misurarne lo scorrere con i loro moti, dall’altro Fiumane, Ocea-
ni, Monti e Terre, che costituiscono in qualche modo la colloca-
zione spaziale dell’'umanita nascitura, piu un gruppo di astrazio-
ni personificate: la potenza impersonale dell’Ascesi (il Tapas, lett.
«Calore», che in essa si sviluppa), la Voce/Parola (la Vac), la cop-
pia di Kama e Rati (Amore/Desiderio e la sua paredra Deli-
zia/Voluttd) e I'Ira (il Krodha). In vista della differenziazione de-
gli esseri in dipendenza dalle loro azioni il nume procede a que-
sto punto a produrre le coppie di opposti, Dharma e Adharma,
agio e disagio, caldo e freddo, ecc. e ad attribuire ad ogni specie
di viventi attitudini e qualita sue proprie. Per quanto concer-
ne I'origine dell’'umanita, Brahma, identificato ora con il Purusa
rgvedico, genera dalle sue diverse membra i quattro grandi grup-
pi sociali. Egli si scinde altresi in due meta, maschile e femmini-
le, secondo un mito cosmogonico attestato nella Brhadaranyako-



76 Hinduismo

panisad, e dal loro accoppiamento nasce Viraj (lett. I’«<Amplirag-
giante»), in origine una figura divina femminile oggetto di fre-
quenti allusioni nei Veda in correlazione alla cosmogonia, che si
presenta qui come alter ego maschile del Demiurgo, giocando sul-
la carica di androginia implicita nel nome (grammaticalmente su-
scettibile di entrambi i generi). Ricorrendo al Tapas, quest’ultimo
acquista la facolta di generare con il pensiero lo stesso Manu, il
quale con lo stesso metodo asessuato produce a sua volta dieci veg-
genti, detti vedicamente i Prajapati, deputati alla generazione di
tutti gli esseri, divini, semidivini, umani ed animali. Il gruppo dei
dieci Prajapati congloba le antiche figure rgvediche dei vati Atri,
Angiras, Bhrgu, Vasistha e Narada, cui s’aggiungono gli atharva-
nici Pulastya e Pulaha e alcuni esseri pit che umani: Marici (il
«Raggio di luce», gia citato nel Taittiriyaranyaka), Pracetas/Daksa
(rispettivamente |’«Intelligente» e il «Destro/ Abile», una figura
divina rgvedica legata alla cosmogonia) e Kratu (il Rito Sacrifica-
le personificato). Spesso in eta successiva i passaggi intermedi sa-
ranno saltati e Brahma in persona diverra il padre di questi au-
gusti personaggi, considerati gli antesignani della vita d’attivo im-
pegno nelle opere (la pravrtti) di contro ad altri quattro Veggenti
nati dal pensiero del Demiurgo: Sanatkumara (I’«Eterno Fanciul-
lo», noto gia alla Chandogyopanisad) e isuoi piu recenti alter ego Sa-
na (il «Vegliardo»; cfr. il latino senes) o Sanatana (I’«Eterno/pe-
renne»), Sanaka (I’«Antico») e Sanandana/Sanandaka (il «Bea-
to»), tutti considerati antichissimi maestri del Samkhya, i quali,
con il loro rifiuto di partecipare al processo cosmogonico per per-
seguire invece la Gnosi liberatrice, sono gl'iniziatori della via che
mena a questo altissimo fine tramite la rinuncia alle attivita mon-
dane (la nivrtti). Talora essi sono indotti al rifiuto in discorso dal-
la apparizione di Siva che li istruisce — attraverso il silenzio ~
sull’Assoluto e sull’irrealta del mondo delle forme. In questo
aspetto il Dio ¢ detto Daksinamirti («Colui che ha il viso volto a
destra/Sud>», probabile alter ego del Daksinagni sacrificale) e com-
pare come un momento iconografico essenziale nel ciclo di bas-
sorilievi che adornano i suoi templi nell’India meridionale. L’an-
tagonismo di Rudra/ Siva, autore della distruzione/riassorbimen-
to del cosmo e, in quanto tale, direttamente opposto al Demiur-
go e al suo ruolo attualizzatore di esso, fornisce materia a diverse
narrazioni mitiche: in alcune varianti della cosmogonia egli s’im-
merge in meditazione per meglio progettare il mondo, solo per
scoprire, una volta emerso dal suo stato di coscienza introverso,
che Brahma e i Prajapati hanno fatto a meno di lui. Indignato,



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dotirine 77

egli s’allontana dopo essersi evirato — un segnale non equivoco
della sua decisione di astenersi dal creare/procreare nuove vite —,
dando origine al culto del Linga. Alternativamente, Siva & richie-
sto da Brahma di collaborare nel processo cosmogonico, ma de-
clina tale onore, invitando il Demiurgo a farsi da sé degli esseri
destinati alla morte e alla sofferenza: per parte sua, egli accette-
rebbe solo di produrre esseri immortali e beati. Un tale atteggia-
mento di svalutazione del mondo e dei suoi limiti s’oppone alla
letizia con cui Brahma attende alla sua opera di «creatore»: ogni
volta che questi manifesta un nuovo settore della complessa fab-
brica del mondo, lo trova buono, come Yhwh nella Genesi biblica.
Le critiche mosse sovente dai jaina e dai «buddhisti» all’esistenza
mondana e le loro polemiche nei confronti di Brahma in quanto
creduto responsabile dei suoi aspetti negativi sono in perfetta sin-
tonia con questa visione e probabilmente I’hanno influenzata: lun-
go tutto I’arco della storia dello «hindaismo» il Demiurgo rimarra
in sottordine rispetto a Siva e a Visnu e si vedra negare sia un cul-
to templare — fatti salvi pochissimi santuari — che una devozione
paragonabile a quella ch’essi ricevono. Puo aver giocato in cio la
sua connessione con la «egge del karman» e con il Fato (il Dai-
va, lett. cio che viene «dal Dio») che ne dipende: in effetti egli
s’identifica con le dure esigenze della Legge universale che inca-
tena gli esseri alle loro responsabilita (tra i suoi nomi figura quel-
lo di Vidhi, «Comandamento») e si dice che alla nascita d’ognu-
no scriva con dita invisibili sulla sua fronte i piaceri e i dolori che
gli spetteranno in questa vita. Ultimata la manifestazione dei mon-
di, Brahma si riassorbe di nuovo in se stesso, divenendo invisibi-
le, ma conservando il controllo del cosmo.

2. La cosmologia

La serie delle entitd via via manifestate sembra corrispondere al-
le 14 «emanazioni a partire dagli elementi» (i bhautikasarga) teo-
rizzate dal piu antico Samkhya: queste formano una scala di-
scendente di mondi/regni che divide in altrettante fasce sovrap-
poste verticalmente la struttura del cosmo. Si comincia con gli 8
mondi divini, in parte rispondenti ad una classificazione athar-
vavedica, che ritroviamo integrati — con qualche modifica — an-
che nel modello cosmologico «buddhistico». Essi sono, in ordi-
ne discendente:

1. Il Mondo dello stesso Brahma (il Brahmaloka), dove il De-
miurgo dimora al vertice del proprio uovo/universo. Esso viene



78 Hinduismo

solitamente diviso in piu sub-mondi, ciascuno comportante di-
versi livelli abitati da entita indicate solo da designazioni collet-
tive, come gli appartenenti ai cori angelici nella teologia occi-
dentale; i loro nomi derivano da alcuni mantra vedici aggiunti
alle tre vyahrti allorché esse vengono preposte alla quotidiana re-
citazione della Gayatri. Questi «cori» divini comprendono, in or-
dine ascendente:

a) il «mondo delle genti» (il Janaloka), che consiste, in ordine
ascendente, dei 4 cieli dei Brahmapurohita (termine vedico desi-
gnante coloro che hanno i requisiti per ricoprire la carica sacer-
dotale di «cappellano» regale, impiegato nell’epica come epite-
to di Brahma), dei Brahmakayika (dal corpo fatto dei mantra ve-
dici, i brahman, anche questo epiteto di Brahma), dei Brahma-
mahakayika (i capi dei precedenti, il cui corpo mantrico & «gran-
de») e degli Amara (gl’«<immortali»). La durata di vita di ciascu-
na categoria ¢ doppia di quella immediatamente inferiore e tut-
te hanno il dominio degli elementi e dei sensi che ad essi corri-
spondono;

b) il «mondo del potere ascetico» (il Tapoloka), i cui abitanti do-
minano anche gli elementi sottili ¢ godono di una chiaroveg-
genza molto vicina all’onniscienza; esso include i 3 cieli degli
Abhasvara (i «Rifulgenti»), dei Mahabhasvara (<1 Grandi Riful-
genti») e dei Satyamahabhasvara (<1 Grandi Rifulgenti di Verita»,
che, dato il loro nome, sembrano dover essere immersi nella con-
templazione del mondo immediatamente superiore, la cui co-
noscenza é loro esplicitamente riconosciuta);

¢) il «<mondo della Verita» (il Satyaloka), sublime dimora di esse-
ri immateriali che permangono fino alla fine del mondo, in di-
versi stati di coscienza rarefatta corrispondenti a quelli raggiun-
ti da determinate categorie di meditanti, di cui costituiscono una
sorta di archetipo (o proiezione) celeste: occupano i suoi 4 cieli
gli Acyuta («imperituri»; il nome € anche epiteto di Visnu), con-
templanti gli oggetti grossolani del mondo esteriore, gli Suddha-
nivasa («dalla pura dimora»), contemplanti gli oggetti sottili, i
Satyabha («rifulgenti di Verita»), che prendono diletto nei sensi
astratti dai loro oggetti, e i Samjiasamjiin («consapevoli della
consapevolezza»), sprofondati nella meraviglia del loro io. L’an-
tico ideale indoiranico della Verita/Veridicita é ribadito con for-
za dalla Smyti, che ne fa il valore centrale dell’esistenza pia e ret-
ta: «Per la Veritd la Terra sta salda, per la Verita il Sole rifulge,
per la Verita il Vento soffia: tutto € fondato sulla Verita [...] la Ve-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 79

rita € il dono piu alto, la Verita ¢ la somma ascesi, la Verita € il
Bene supremo dei mondi: ecco cio ch’é stato rivelato».

2.1l «gran mondo dei Prajapati» (il Maharloka Prajapatya), i cui
divini abitanti si nutrono di meditazione e vivono 100 ere cosmi-
che; costoro sono ripartiti in 5 cieli: rispettivamente dei Kumuda
(lett. «letificanti»; il termine si riferisce ai loti in cui questi esseri
nascono, un tratto ripreso dai seguaci del Mahayana nel delinea-
re le caratteristiche del Paradiso Occidentale del Buddha Ami-
tabha, Sukhavati, la terra «dotata d’agi»}, degli Rbhu (i «saggi/in-
ventori»; il nome designa nei Veda tre artefici divini dimoranti
nell’orbe solare; i membri di questa gerarchia, venerati dagli stes-
si dei, privi di desideri € al di sopra di piacere e sofferenza, amo-
re e odio, ecc., sono immortali senza bisogno di ricever sacrifici,
né di assaporare il nettare), dei Pratardana (i «trafiggitori», un epi-
teto vedico riferito anche a divinita della cerchia di Manu), degli
Arjanabha («risplendenti d’unguenti») e dei Pracitabha («dallo
splendore accumulato» grazie ai meriti di vite precedenti).

3.1l «gran ‘mondo’ d’Indra» (il Mahendra), coincidente con lo
Svarga, dove il re degli déi e le schiere che lo attorniano siedono
in gloria circondati dalle bellissime Apsaras e godendo di piaceri
raffinati, inclusi quelli del sesso. I loro corpi non nascono pero dal
coito, ma si formano da pure particelle materiali allorché la divi-
nita che li «genera» li evoca con la forza del pensiero; oltre a que-
sto, godono degli altri poteri caratteristici sulla terra degli yogin:
quello di rimpicciolire o crescere a volonta, la levitazione, la tele-
patia, ecc. Oltre ai Trentatré Déi vedici, in questa celeste sede si
trovano 5 gruppi di beati: gli Agnisvatta (coloro che sono stati «as-
saggiati dal Fuoco» della pira funebre); gli Yamya («quelli di Ya-
ma», primo re e primo morto, figlio del Sole e fratello di Manu;
mutatis mutandis, quest’antica figura indoiranica ripropone in In-
dia il ruolo di giudice e signore dei defunti assegnato a personag-
gi come Osiride in Egitto, Gilgames in Mesopotamia e Minosse nel
mondo ellenico); i Tusita («appagati» tra cui, secondo i «buddhi-
sti», dimorano ogni volta i futuri Buddha in attesa della loro ulti-
ma nascita umana; I’attuale ¢ Maitreya — «il Compassionevole»; co-
me il precedente, anche questo epiteto ¢é riferito a Brahma); gli
Apara-/Aparinirmitavasavartin e i Para-/Parinirmitavasavartin (ri-
spettivamente «che attendono al dominio di creazioni mentali
proprie» — lett. «non-altrui» —, e «altrui»; anche queste gerarchie
divine, designate con termini che ricorrono tra gli epiteti di Brah-
ma, sono panindiane e i «<buddhisti» pongono al vertice della se-
conda il grande antagonista del loro Maestro, il Maligno, Mara —



80 Hinduismo

lett. «I’Uccisore» —, il Principe della sfera delle forme, dominato-
re degli esseri assoggettati al piacere e tentatore per eccellenza de-
gli asceti desiderosi di sfuggire alla sua tirannide).

4. Il mondo dei «Padri/Mani» (il Pitrloka). 1 Pity sono fin dai
Veda gli Antenati defunti, ma compaiono altresi come una spe-
ciale categoria di esseri divini, che s’aggirano per il mondo invi-
sibili — alla stessa guisa degli eroi delle epoche passate nella vi-
sione esiodea — o assumendo 'aspetto di uccelli e sovrintendo-
no alle nascite; la loro residenza ¢ specialmente connessa all’or-
be lunare, ma hanno anche un soggiorno celeste piu elevato, do-
ve servono Brahma, divisi in 7 o 31 differenti schiere.

5.1 mondo dei Gandharva (il Gandharvaloka), noto gia nello
Satapathabrahmana. Con i connotati piu sinistri propri del perio-
do vedico — come la tendenza a invasare le fanciulle — messi in
ombra, i Gandharva son divenuti un’elegante stirpe di «genii»
aerei musici e guerrieri, che s’accompagnano volentieri alle
Apsaras; essi comprendono 11 classi al cui vertice stanno i Deva-
gandharva, compagni di baldoria e di battaglia degli dei.

6. I regni degli Yaksa, in origine «ninfe» silvestri inabitanti al-
beri e boschetti sacri, e/o dei Naga, i cobra divini, entrambi que-
sti ordini di esseri essendo ritenuti custodi di tesori in plaghe de-
serte e regni sotterranei, dove tra gemme e metalli preziosi, par-
chi e palazzi di favola essi menano vita simile a quella degli am-
bienti urbani dell’'India, con i loro monarchi, brahmani, mini-
stri, armate e, naturalmente, principesse disposte a convolare a
nozze con eroi umani - per lo piu di stirpe regale.

7. 1l regno dei Raksas/Raksasa, che hanno conservato la fi-
sionomia vedica di mostri nottivaghi e antropofagi, ma si vedono
come i precedenti assegnate sedi e societa urbana, in luoghi re-
moti come l'isola di Ceylon, dove Lanka, la capitale dei Raksasa,
non ha nulla da invidiare alla sede settentrionale del suo primo
signore, il re degli Yaksa Vaisravana, gia noto all’ Atharvaveda e di-
venuto dio delle ricchezze con il nome di Kubera.

8.Ilregno dei Pisaca, anch’essiripresi dalla ricca demonologia
vedica, le cui abitudini repellenti (infestano rovine e campi di cre-
mazione, si nutrono di feci e di fluidi corporei impuri, violentano
le donne dormienti, ecc.) li avicinano ai parassiti animali.

A questi mondi/regni segue quello umano, che coincide con
la pura terra abitata dagli Arya (lo Aryavarta; cfr. la nozione ira-
nica di Airyanam Va3jjah); questa € in eta pit antica tutt’'uno con
il «territorio mediano» (il Madhyadesa) compreso tra lo Himalaya
e i monti Vindhya, dove alligna I’antilope nera (Antilope cervica-



M. Piantelli Lo hindiismo. I. Testi e dottrine 81

pra); in seguito verra estesa anche all’India meridionale, pur se
guardata con diffidenza dai brahmani, che accettano di stabilirvi-
si solo su istanza di patroni regali particolarmente generosi. Nel-
la cosmologia mitica, il cui modello ¢ stato introdotto in Occi-
dente nel VI secolo dall’alessandrino Cosma Indicopleuste nella
sua Topographia Christiana, le nozioni geografiche sono pesante-
mente condizionate dall’immagine simbolica del mondo, secon-
do cui il subcontinente indiano é I’estrema propaggine di un piu
vasto continente del Sud, il Jambudvipa, che prende nome da un
colossale albero di melarosa (Eugenia jambolana) dai frutti grandi
come elefanti che s’erge sulle pendici meridionali del monte (Su-
/Maha-)Meru, I’Olimpo indiano, sito a Nord della catena dello
Himalaya. Tale monte, vero axis mundi, ha un’altezza di 84.000
yojana (lett. «giogate», la distanza coperta viaggiando nel perio-
do in cui il giogo non & tolto dai buoi), pari a 470.000/940.000
km, a seconda di come ¢ computata questa misura; il Meru si pre-
senta in forma d’immensa piramide rovesciata a base quadran-
golare, con il vertice che penetra negli inferi e nei regni sotter-
ranei fino al fondo dell’'uovo di Brahma e le quattro facce da Est
a Nord rispettivamente di rubini, d’oro, di zaffiri e di cristallo di
rocca. Attorno alla stella polare (un personaggio divino chiama-
to Dhruva, lett. «Fisso») che lo sovrasta girano gli astri nel loro
corso e sull’'ampio altipiano che lo domina s’erge la dimora
terrena di Brahma, circondata dalle citta degli dei Custodi dei
punti cardinali e intermedi (i Lokapala, gia noti, in una piu sem-
plice quadripartizione, nell’ Atharvaveda): Amaravati, la rutilante
capitale d’Indra e degl’Immortali, ad Oriente; Tejasvini, la reg-
gia splendente di Agni, a Sud-Est; Yamapura, rocca del Signore
dei morti, a Meridione; Krsnavarna, la citta nera di Nirrti (che
da dea della morte e della menzogna nei Veda s’¢ trasformata in
temibile figura virile signoreggiante i Raksasa) a Sud-Ovest;
Suddhavati, la pura sede di Varuna, ad Occidente; Gandhavati,
la profumata citta di Vayu, a Nord-Ovest; Mahodaya/Alaka, la ric-
chissima capitale di Kubera, a Settentrione; Yasovati, I’argentea
dimora dal luminoso candore di Rudra/ I$ina a Nord-Est.

Alla base del Meru si stende un’immensa massa continentale,
lo Ilavrtavarsa (il nome allude al fatto che vi si trova la sede del-
la dea equorea/terrestre gia nota nei Veda come Ila/Ida) da cui
si dipartono, come i petali di un loto dischiuso, diversi sub-con-
tinentl. Tutt’attorno € I’oceano salato, circondato a sua volta da
una serie di sette continenti anulari ed oceani alternati, fino al-
la catena esterna dei monti Lokaloka (lett. «del mondo e non-



82 Hinduismo

mondo»; cfr. i monti Qaf nella cosmologia dell’Islam, in Iran Ha-
raborazaiti/Alburz, mitico luogo di resurrezione/eterna giovi-
nezza) che coincide con la circonferenza della Terra. Questa
struttura amplia e precisa, moltiplicandone gli elementi, I’antico
quadro indoiranico che vede il mondo formato da un divino
monte centrale circondato da una settemplice massa di terra at-
torniata a sua volta da un fiume e da un continente anulare.

Al mondo terrestre appartengono le 5 «matrici ferine»:
1) gli animali puri/domestici (i pasu), atti ad essere sacrificati;
2) quelli selvatici (i mrga), che talora troviamo assimilati agli es-
seri semidivini, assegnando ad essi una vita sociale e addirittura
sedi urbane, come le mitiche citta delle scimmie o quella delle
tigri, in cui le abitazioni sono costruite con ossami e pelli d’ani-
mali uccisi;
3) gli «alati» (i paksin), uccelli /o insetti volanti;
4) gli «striscianti» (i sarisrpa), rettili €/o insetti terrestri;
5) gli «stazionari» (gli sthavara, opposti ai «semoventi», i janga-
ma) che comprendono tutti i vegetali, dall’albero venerabile e se-
colare «signore della foresta» (il vanaspati) al filo d’erba.

Altrove, Manu adotta una diversa struttura classificatoria, sem-
pre in sintonia con le categorie del Samkhya: sulla base d’una tri-
partizione delle possibili nascite/specie (le gati, lett. «esiti»} in
corrispondenza del predominio di ciascuna delle tre componenti
(i guna, lett. «fili» formanti una corda) presenti sia nella Natura
primordiale sia nel mondo fenomenico che ne deriva, il nostro
testo distingue nove classi di creature, in cui compaiono di volta
in volta affiancati animali, esseri umani e divini.
1} Gati in cui predomina il tamas (lett. «tenebra»), principio
dell’opacita mentale, della pesantezza e dell’inerzia: a) livello in-
fimo: vegetali, vermi/insetti, pesci, serpenti, tartarughe, pasu e
mrga; b) livello mediano: elefanti, cavalli, servi e barbari impuri,
leoni, tigri e cinghiali; ¢) livello superiore: menestrelli vaganti,
paksin, ingannatori abituali, Raksas e Pisaca.
2) Gati in cui predomina il rgjas (lett. «polvere/vapore» rossa-
stro; il termine designa anche il flusso mestruale), principio del-
la tensione mentale dolorosa, dell’attivita e del moto: a) livello
infimo: mazzieri/lottatori, pugili, mimi/attori, armigeri, gioca-
tori, ubriaconi; ) livello mediano: re, nobili guerrieri, purohita
e professionisti del dibattito; ¢) livello superiore: Gandharva, spi-
riti delle grotte, Yaksa, accoliti degli deéi e Apsaras.
3) Gati in cui predomina il sattva (lett. «entita/mente»), princi-
pio della chiarezza mentale, della leggerezza e della trasparenza:



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 83

a) livello infimo: asceti, brahmani, «genii» su carri aerei, asteri-
smi lunari e Asura; &) livello mediano: sacrificatori, Veggenti, Dei,
i Veda personificati (rappresentati talora in forma teriocefala: il
Rg- con capo asinino, lo Yajur- caprino, il Sama- equino e I’Athar
va- scimmiesco), i Luminari celesti, gli Anni, i Pitr e i Sadhya; ¢)
livello superiore: Brahma e i Prajapati, il Dharma personificato,
il Mahat personificato, la «Natura» immanifesta.

Questo procedere ascendendo dalla tenebra alla luce, secon-
do uno schema cosmologico che si rinviene anche nel mondo
iranico, si traduce in un modello classificatorio di cui le scuole
eterodosse ci forniscono altre varianti. Cosi i jaina ripartiscono i
tipi umani secondo 6 aloni luminosi colorati (le lesya) visibili al-
lo yogin, cui corrispondono presso gli ajivika 6 livelli di nascita
(le abhijati):

1) nera, dei peccatori professionali: cacciatori, pescatori, uccel-
latori, banditi, boia ecc.;

2) blu notte, degli asceti mendicanti d’altra dottrina, che «ruba-
no» il loro vitto; i jaina assegnano il grigio a costoro, mentre ri-
servano questo colore agl'ingannatori, lussuriosi e invidiosi;

3) rossa, dei jaina: costoro pongono sotto questo colore i ben di-
sciplinati e gli studiosi;

4) verde/gialla, dei discepoli «laici» del movimento; i jaina col-
locano qui i calmi ed attenti;

5) bianca, degli asceti di esso; per i jaina questo € il colore di
quanti meditano sul Dharma e sono in procinto di liberarsi dal-
le passioni;

6) bianchissima, dei Maestri; per i jaina questi non hanno piu co-
lore.

3. Le eta del mondo

11 periodo in cui il mondo € manifesto e quello in cui esso rien-
tra nello stato di latenza sono il giorno e la notte di Brahma, cia-
scuno della durata di 1000 yuga (lett. «<generazioni»; il termine €
vedico) degli déi; ognuno di questi consta di quattro (sub-)yuga
che si succedono con durate decrescenti, secondo un modello di
decremento della durata di vita e della rettitudine umane in cia-
scuno di essi che richiama le eta esiodee dell’oro, dell’argento,
del bronzo e del ferro. I termini che li individuano sono presi
dal lessico del gioco dei «dadi» indiani; essi sono rispettivamente:
1) il Krtayuga («era perfetta»), di 4000 anni degli déi, durante il
quale nel mondo regnano il Dharma, la veridicita e il Tapas, e



84 Hinduismo

nessun bene € ottenuto ingiustamente dai mortali, che vivono
400 anni, senza infermita e ottenendo tutto cid che desiderano;
2) il Tretayuga («era della tripletta»), di 3000 anni divini, duran-
te il quale la pratica della virtu cessa d’essere spontanea, mentre
I’acquisizione del sapere diviene il valore piu alto per gli uomi-
ni, la cui vita € di tre secoli;

3) lo Dvaparayuga («era del punteggio doppio»), di 2000 anni di-
vini, allorché il sorgere delle passioni comincia ad incrinare pe-
ricolosamente 1'osservanza dei doveri e il sacrificio viene consi-
derato il bene primario dai miseri mortali, ridotti a vivere soli
200 anni;

4) il Kaliyuga («era del punteggio singolo/perdente»; il termine
non ha nulla a che vedere con la dea Kali, con cui € erronea-
mente messo in relazione dagl’indotti) di 1000 anni divini, la pre-
sente eta di spontanea peccaminosita, in cui i beni sono ottenu-
ti tramite furti, frodi e violenze, mentre I’elemosina resta 1’'uni-
co atto virtuoso € I’'umanita, afflitta dai mali, arriva nel caso piu
felice ad appena un secolo di vita.

Questi periodi di quattro sub-yuga vengono preceduti e se-
guiti da un «crepuscolo» di altri 1000 anni divini, raggiungendo
un totale di 12.000. Ciascun anno divino consta di 360 giorni di-
vini, pari ognuno ad un anno umano. Ne risulta che il giorno di
Brahma conta 4.320.000.000 anni e lo yuga degli déi 4.320.000,
mentre 'attuale «eta perdente» del mondo ¢ di 432.000, ’esatta
durata del Grande Anno babilonese riportata da Berosso: ¢ pre-
sumibilmente sotto I'influenza dell’astrologia mesopotamica che
in India si & giunti ad adottare questi valori numerici. In ogni ca-
so I'inizio del Kaliyuga viene calcolato sulla base di un ricorrente
allineamento di tutti i pianeti, inclusi Sole, Luna e nodi lunari
ascendente e discendente — la coda e la testa del Drago coinci-
dendo, nell’astrologia indiana, con i due pianeti oscuri chiamati
Rahu («Ghermitore») e Ketu (lett. «Stendardo», donde «Come-
ta»), che vengono ritenuti responsabili di eclissi solari e lunari,
con il loro orbe opaco che si sovrappone ai due luminari, € so-
no mitologicamente rappresentati come la testa e il corpo di un
Asura decapitato dopo aver sorbito il nettare dell'immortalita.

La periodizzazione della storia umana in ricorrenti cicli di
progressivo declino non ¢ soltanto caratteristica del nostro Dhar-
masastra. Essa € stata accettata praticamente da tutte le tradizio-
ni indiane, ed elaborata con un’impressionante dovizia di sinistri
dettagli per cio che tocca I'eta attuale e il futuro sempre piu cu-
po che attende il mondo nei prossimi millenni, attingendo lar-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dotirine 85

gamente a temi di critica sociale combinati con I'esperienza do-
lorosa del caos prodotto dalle invasioni straniere che piu volte
flagellarono il subcontinente. Per citare qualche tratto desunto
dalle descrizioni puraniche del Kaliyuga, la terra si fa avara, ca-
restie e siccita s’alternano a piogge eccessive, mentre il ritmo del-
le stagioni € sempre meno attendibile. Il tempo €& sconvolto, le
costellazioni cambiano posto, si hanno eclissi fuor del loro mo-
mento stabilito. La vegetazione impazzisce: nascono frutti da frut-
ti e fiori da fiori. Nubi mostruose coprono in permanenza il so-
le, terribili incendi devastano le selve terminando I'opera insen-
sata dell’'uomo, che sradica sistematicamente parchi e boschetti
sacri. Sciacalli e topi s’aggirano nelle citta e nei campi, appor-
tando pestilenze. Le vacche non danno piu il loro puro latte, che
vien sostituito da quello di capre e pecore, fame e malnutrizio-
ne si diffondono, la dieta carnea ¢ invalsa a tal punto che i tem-
pli vengono gradualmente sostituiti da macellerie (un tratto del
culto ellenistico che doveva impressionare particolarmente i vi-
sitatori dei regni cosiddetti indo-greci, sorti dopo Alessandro nel
Nord-Ovest del mondo indiano), mentre si fa larghissimo con-
sumo di alcoolici. Come conseguenza di tutto cio, memoria e in-
telligenza degenerano, salute e longevita sono sempre piu com-
promesse: alla fine la vita media si riduce a venticinque anni o
meno. Mendicanti e finti asceti sono dappertutto, come caval-
lette, tentando di procurarsi il loro vitto quotidiano con ogni sor-
ta d’espedienti e contribuendo con la predicazione di false dot-
trine all’immoralita generale. La ricchezza diviene 'unico metro
per misurare virtu e nobilta di qualcuno, la forza ¢ ormai il solo
criterio di giustizia, I’aggressivita di sincerita, le chiacchiere di
dottrina, le chiome lunghe, sozze e scarmigliate di bellezza (cor-
relativamente a cio, l'igiene ¢ sostituita dal magquillage), le pre-
stazioni sessuali di virilita e /o femminilita. Anche i sedicenti dot-
ti badano soltanto a gratificare ventre e genitali. Le donne, di
piccola statura, vellose e senza pudore raggiungono precoce-
mente la puberta, partoriscono a sette anni infanti deboli € ma-
laticci, dominano con la lussuria i mariti — che le odiano e sono
odiati da loro. La vita familiare & vessata da adulterii, aborti e
continue rimostranze tra i coniugi tormentati dalla gelosia; i ge-
nitori sfruttano i figli senza pieta e vengono da essi uccisi o ab-
bandonati nell’indigenza quando divengon vecchi e malati. La
generale degenerazione coinvolge, com’é lecito attendersi, an-
che gli aspetti istituzionali della societa: i re e i nobili guerrieri
sono i primi a scomparire, poi anche i ricchi e generosi vaisya



86 Hinduaismo

vengono meno e restano soltanto gl'impuri §adra, i fuoricasta e
i barbari, cui si mescolano brahmani degenerati, che fanno com-
mercio dei Veda e s’improvvisano maestri di dottrine eretiche e
cortigiani, servendo barbari e altra gente di nascita vile con fio-
ri ed inchini. Tutti costoro dominano spietatamente le miserabi-
li popolazioni, sottomettendole a tasse sempre piu onerose, € op-
primono la Terra con il fardello dei loro peccati e della loro ti-
rannide, fino a farle invocar l'aiuto di Visnu.

E questo il momento dell’ultima discesa (lo Avatara) del nu-
me, destinata a verificarsi sul finire del Kaliyuga. Gia in alcuni si-
gnificativi passi nell’epica appaiono i tratti essenziali della car-
riera di questo personaggio, che sembra rappresentare in India
cio che il Saosyant venturo significa nel mondo persiano e la se-
conda venuta del Cristo nella visione chiliastica occidentale.
Quando le sorti dell’'umanita toccano il fondo, il Tempo inverte
il suo procedere e il mondo comincia a rigenerarsi, a partire, na-
turalmente, dai brahmani. Allorché in uno stesso segno zodiaca-
le si produrri la congiunzione di Sole e Luna con Giove e I'aste-
rismo lunare Tisya (in corrispondenza della stella 8 della costel-
lazione del Cancro), vaticina il Mahabharata, tornera il Krtayuga:
le stagioni riprenderanno il loro corso, carestia, infermita e pau-
ra saranno bandite. Nascera infatti nella citta di Sambhala (gia
nota a Tolomeo col nome di Sambalaka; si tratta probabilmente
dell’odierno villaggio di Sambhal 80 miglia ad Est di Delhi) un
brahmano di nome Kalki/Kalkin Visnuyasas, dotato di formida-
bile valore e devoto al Dharma, il quale con il solo pensarle chia-
mera a sé le diverse armi divine. Con una pia armata di brah-
mani, egli fara strage di barbari e banditi, ristabilira la monar-
chia universale, celebrando il sacrificio vedico del cavallo, e, do-
po aver donato la terra ai suoi seguaci, al termine di un regno
prospero e felice si ritirerd nella selva a chiudere i suoi giorni
nella meditazione.

L’ambiente visnuita arricchira il quadro della profezia fino a
fornire una completa e minuziosa biografia dell’Avatara futuro
nel tardivo Kalkipurana. Fra i tratti piu caratteristici della sua ico-
nografia é il cavallo bianco Devadatta che sara montato dal divi-
no personaggio, impugnando una spada invincibile. Come sem-
bra logico attendersi, diversi re liberatori dell’India dagl’invaso-
ri stranieri sono stati identificati con Kalkin, a cominciare da Can-
dragupta II Vikramaditya della dinastia dei Gupta, il quale sul fi-
nire del IV secolo d.C. si distinse per le sue campagne contro i
Saci, che si spinsero fino alla Battriana e culminarono nella vit-



M. Piantelli Lo hinditismo. I. Testi e dottrine 87

toria sul loro satrapo Rudrasimha. Anche in ambiente «buddhi-
stico» questo tema conoscerd un certo successo: Sambhala di-
verra per i seguaci della scuola del Kalacakra (a partire dall’XI
secolo) una terra meravigliosa sita in una sorta di Altro Mondo
cui si accede da una caverna sita nel Turkestan cinese e popola-
ta da esseri santi e sereni, possessori del sapere salvifico, dove su
96 regni minori domina con perfetta giustizia la dinastia dei Ku-
lika, sovrani ideali (i Dharmaraja) in attesa di salvare i fedeli
dall’oppressione dei musulmani, allorché uno di loro, il pio Ru-
dracakrin, marcera sul suo cavallo bianco contro i barbari alla te-
sta di armate innumerevoli. L’elevata condizione spirituale degli
abitanti di questa sorta di «Gerusalemme sotterranea» anziché
celeste € un tratto antico del mito escatologico: i sopravvissuti al-
la terribile guerra che conclude il Kaliyuga sono trasformati, la
loro mente torpida e opaca si fa intelligente e limpida come cri-
stallo di rocca, i loro corpi sono risanati ed essi divengono il se-
me dell’'umanita futura che vivra serena e virtuosa nel mondo
tornato all’antica armonia.

I1 Krtayuga rappresenta, in effetti, una «eta dell’oro» indiana
che oscilla fra I'archetipo di una societa gerarchica ideale, in cui
ciascuno conosce il suo posto e adempie esattamente i doveri fis-
sati dal suo Dharma di casta e stadio di vita, e quello di un pri-
mordiale stato d’innocenza dove ogni differenza sociale e addi-
rittura individuale € bandita, e la storia & del tutto assente. Le
isole e i continenti che circondano il mondo centrale dell’India
— in effetti il solo soggetto alle vicissitudini del divenire ed alla
esasperata differenziazione di caste e tipi umani — sono spesso se-
de, nelle narrazioni geografiche dell’epica e dei Purana, di gen-
ti presso cui vige eternamente il Krta- o il Tretayuga. Ci troviamo
di fronte ad una tipologia che richiama al tempo stesso lo stile
di vita ascetico (in se stesso un tentativo di uscire dalle panie
d’ogni condizionamento sociale) e quello idilliaco del «buon sel-
vaggio»: aggirandosi sereni e senza incombenze di sorta sulle
sponde di oceani di vino, latte o succo di canna da zucchero, go-
dendo della visione diretta e continua degli dei, dotati di loge-
vita eccezionale (5000, 14.000, 50.000 anni e piu) o addirittura
immortali, immuni da malattie e vecchiezza, beneficiando di un
clima mitissimo, senza piogge e siccita, questi felici abitanti
dell’ «<altro mondo» si nutrono di frutti spontaneamente prodot-
ti dalla terra o fanno a meno di qualsiasi cibo, e osservano la piu
rigorosa castita. Essi hanno tutti la stessa veste, o ne fanno a me-
no, e rispondono esattamente ad uno stesso tipo fisico (pelle can-



88 Hindiismo

dida, dorata, nera, o d’altri colori, statura eccezionale, mancan-
za di sudore e odori corporei sgradevoli, occhi senza palpebre,
enormi teste, sessanta denti ecc.). L’uniformita si spinge talora
fino al punto che tutti gl’individui sono dello stesso sesso.

E frequente, nelle fonti brahmaniche come in quelle etero-
dosse, la descrizione del passaggio da una tale condizione di bea-
ta impersonalitd, caratteristica in antico dello stesso continente
centrale, al duro mondo del vivere sociale in dipendenza da una
specie di «peccato originale» alimentare: talora cié comporta la
distruzione delle liane che forniscono gratuitamente e senza sfor-
zo il vitto all’'umanita, dovuta all’insano proposito di accrescerne
il rendimento con lo scavarne le radici, altrove — come nel pit-
toresco racconto dello Agannasuttanta del Canone pali — gli in-
nocenti esseri primordiali, asessuati, che fluttuano sospesi sulla
Terra illuminando le tenebre col fulgore dei loro corpi inso-
stanziali, assaggiano la sostanza ctonia, caratterizzata — come si €
visto — da sapore e odore, e ne restano contaminati, perdendo la
loro luce e divenendo terreni. Compaiono solo allora il Sole, la
Luna e gli astri, il ciclo delle stagioni si mette in moto, i corpi svi-
luppano i genitali e si comincia a discriminare fra belli e brutti.
Un processo d’inarrestabile decadenza porta alla istituzione del
coito e poi del matrimonio, alla nascita della proprieta terriera,
al furto, alla menzogna e alla fondazione della monarchia attra-
verso una sorta di «contratto sociale», un tema che appare anche
nell’epica e nello Arthasastra. La protezione del Dharma ¢ in ef-
fetti il compito precipuo dei re, costituendo esso il fondamento
delle norme che devono reggere la societa umana e salvare i de-
boli dalla sopraffazione dei forti (il deprecato stato di natura, det-
to matsyaniti, «condotta dei pesci», in cui i piccoli sono divorati
dai grandi). Cio esige I'impiego della severita nell’applicazione
delle pene. Le origini del potere regale vengono ricondotte ad
un mitico patto, con cui gli uomini, stanchi dell’anarchia, scelto
per prestanza, belta e coraggio uno di loro (chiamato nella ver-
sione «buddhistica» il Mahasammata, «Grande Onorato»), si im-
pegnano a versargli sotto forma di tasse una cospicua quota dei
loro redditi e gli riconoscono il monopolio dell’esercizio della
costrizione/punizione, simboleggiata dal Danda («scettro», ma
anche «bastone»), personificato in un minaccioso personaggio
nero, dagli occhi iniettati di sangue e dalle zanne terrificanti,
sempre pronto a incrudelire sui trasgressori. Il mondo civile del
subcontinente indiano, che occupa spazialmente e temporal-
mente il centro dell’universo, una volta ridotto a societa e assog-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 89

gettato al monarca, € il luogo delle differenze individuali, che in
un processo di continuo feed back alimentano la varieta dei com-
portamenti e ne dipendono a loro volta: la nozione di karman
presuppone tali differenze e serve anzitutto a spiegarle.

4. Il karman e le rinascite

La concezione, largamente diffusa presso gl'indoeuropei, del pe-
riodico rinnovarsi €/o rinascere del macrocosmo appare in cer-
to modo riflettersi in quella, relativa al microcosmo individuale,
che vede nelle nuove nascite il ritorno dei defunti. Si tratta di
un’idea che ritroviamo in diverse culture indoeuropee: oltre al-
la ben nota dottrina orfico/pitagorica della metempsicosi, per
cui, se fosse un fenomeno isolato, si potrebbero supporre origi-
ni extra-elleniche, una Chronica Polonorum del XIII secolo riferi-
sce che la nozione d’una rinascita — umana o animale — era dif-
fusa tra i Balti di Prussia («exutas corporibus animas nascituris
denuo infundi corporibus, quasdam etiam brutorum assumptio-
ne corporum brutescere...»), mentre diversi autori classici — Ce-
sare («non interire animas, sed ab aliis post mortem transire ad
alios...»), Diodoro Siculo, Strabone, Lucano («vitae mors media
est»), forse dipendendo tutti da Posidonio — I'attestano per il
mondo celtico. Il dato trova conferma piu tardi in narrazioni mi-
tiche irlandesi come quella relativa a Tian mac Cairill, vissuto
successivamente diversi secoli come cervo, cinghiale, falco e sal-
mone prima di rinascere appunto come figlio del re Carell ed es-
ser convertito da san Patrizio. Qui I'ultimo passaggio avviene at-
traverso l'ingestione da parte della madre umana del corpo pre-
cedente, quello del salmone, tratto che connette la rinascita
all’assunzione di determinati cibi, come nel quadro indiano tar-
dovedico. Quest’ultimo comporta la consumazione rituale da
parte della futura madre di una porzione di riso bollito con lat-
te e burro strettamente collegata all’offerta — destinata ai morti
deceduti da un anno — del pinda (lett. «globo/boccone», una
masserella sferica formata degli stessi ingredienti; il termine ¢ im-
piegato a designare uno dei primi stadii nella formazione del fe-
to nel lessico dell’embriologia indiana). Tale offerta, che ha luo-
go insieme a quella d’acqua, serve a porre in essere per quei de-
funti che, non essendo in grado di seguire la via «che mena agli
deéi» (il devayana), sono ridotti a prendere quella «che mena ai
padri» (il pitryana), un «corpo di fruizione» sottile (il bhogadeha),
tramite cui essi potranno godere d’una serena esistenza nel mon-



90 Hinduismo

do lunare, cui ascenderanno durante la meta del mese che va dal
novilunio al plenilunio. Quando, per il venir meno delle offerte,
tale corpo decada, essi ricadranno sulla Terra sotto forma di ru-
giada, allorché la Luna si svuota nella seconda meta del mese.
Qui penetreranno nelle piante — segnatamente nel riso e in al-
tre granaglie — e verranno assunti insieme ad esse da madri ani-
mali o umane che se ne cibino; queste ultime torneranno poi a
generarli come propri figli. Questo modello di rinascita, che ¢
possibile ricostruire almeno nelle sue linee generali, presuppo-
ne una visione del mondo che accorda notevole importanza alla
risicoltura, certamente assimilata al pit antico contesto vedico so-
lo quando le popolazioni degli Arya s’insediarono nella piana
gangetica: par lecito supporre che I'elemento di passaggio for-
nito dal cibo fosse in eta piu antica concepito meno restrittiva-
mente. La presenza dell’elemento in discorso sembra permette-
re di prescindere dal ruolo paterno nel processo generativo —
tratto attestato presso numerosi popoli di cultura arcaica, ma in
netto contrasto con la nozione largamente diffusa nel mondo in-
diano del predominio di tale ruolo. Se, come sembra, sono le
preferenze della madre per cibi puri ad assicurarle una prole
eletta, il modello in discorso combina una razionalizzazione del-
le norme dietetiche sancite dai codici di condotta sussunti ne] si-
stema del Dharma con la nozione largamente diffusa — e gia pre-
sente nelle piu antiche Upanisad — dell’imputazione di meriti o
demeriti responsabile della rinascita in una determinata condi-
zione sociale: i pii/puri entrano in alimenti vegetali che sono la
base della pia/pura dieta dei brahmani e di altri gruppi sociali
degni di rispetto, gli empi/impuri sono destinati a passare nella
catena alimentare di animali e persone dalle abitudini meno di-
scriminanti in fatto di cibo.

11 Manavadharmasastra tratta la cosiddetta «legge del karman»
impiegando il termine in una triplice accezione: a denotare a)
'attivita/azione di carattere positivo o negativo; #) i frutti/con-
seguenze di essa, che ne ripetono tale carattere; e ¢) i soli mo-
delli di condotta trasgressivi o peccaminosi.

Consideriamone la formulazione:

Arrecante frutti belli/buoni e brutti/malvagi (§ubhasubha) & il kar-
man nato da mente, voce/parola, corpo; generati dal karman sono gli
esiti per gli uomini, ottimi, infimi o mediani. [...] Il meditare bramosa-
mente sulle cose altrui, ’'almanaccare con la mente su cid che non &
desiderato/desiderabile e I’adesione a nozioni non conformi ai fatti: tri-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dotirine 91

plice ¢ il karman mentale. Linguaggio ingiurioso e menzogna, maldi-
cenza sotto ogni rispetto e chiacchiere sbrigliate: quello consistente nel-
la parola & quadruplice. Di cose non date I’appropriazione, la violen-
za/uccisione secondo modalita non prescritte dai comandamenti vedi-
ci e il prestare servigi sessuali [lett. «I’esser sub-servienti»] alle altrui spo-
se: il corporeo ¢ ricordato come triplice. Il mentale con la mente sol-
tanto si fruisce, bello o brutto, con la parola il karman operato con la
parola, con il corpo soltanto il corporeo.

La prima parte della formulazione riprende I'insegnamento
ancora volutamente criptico di Yajnavalkya ad Artabhaga nella
Brhadaranyakopanisad: «Puro/santo (punya) si diviene tramite il
karman puro, impuro (papa) tramite I'impuro». Anche la tripar-
tizione in azioni mentali, vocali e corporee ¢ un momento classi-
ficatorio assai antico, gia presente nel mondo indoiranico, come
testimonia I'ideale zoroastriano che oppone «buoni pensieri (hu-
mata), buone parole (hukta), buoni atti corporei (huvarsta)» al
loro contrario. Il carattere della dottrina indiana é duplice: se da
un lato essa insegna il principio della esatta retribuzione d’ogni
azione in questa vita ¢ /o dopo la morte, con speciale attenzione
alle azioni vietate, come spesso avviene anche sotto altri cieli (si
pensi al Decalogo), dall’altro essa considera come particolar-
mente importante, ai fini della retribuzione stessa, il momento
della rinascita. Manu, come le altre autorita dei Dharmasastra,
enuncia una minuziosa tipologia di trasgressioni commesse nel-
le precedenti vite, ciascuna con il suo contrappasso in forma di
nascite non desiderabili o di difetti congeniti, secondo una logi-
ca semi-proverbiale che rammenta le scelte dei modelli di vita
narrate da Er redivivo nella Repubblica di Platone. Se ne possono
citare alcune:

— L’uccisore di un brahmano rinasce nell’'utero d’una cagna,
d’una scrofa, d’'un’asina, d’'una cammella, d’una vacca (malgra-
do si tratti d’'un animale puro e venerabile!), d’'una pecora, d’'una
cerva, d’'una donna della spregevole casta dei candala tra i quali
si reclutano macellai, carnefici e becchini, o dei selvaggi pukkasa.
— Un brahmano che si macchi del furto d’oro rinasce per 1000
volte ragno, serpe, lucertola, coccodrillo o Pisaca.

— Il ladro di gemme, perle, coralli e simili nascera nell’utero del-
la moglie di un orefice (che il nostro testo considera persona
estremamente spregevole).

— Il ladro di granaglie rinasce topo, quello di miele tafano, di latte
corvo, di carne avvoltoio, d’olio scarafaggio, di frutta e radici
scimmia, ecc., con lo stesso sesso di quando era un essere umano.



92 Hinduismo

— Chi manca ai doveri del proprio stato rinasce come servo di co-
loro che erano i suoi peggiori nemici nell’ultima esistenza umana.
— Chi insozza con ’adulterio il letto del maestro rinasce per 100
volte erba, cespuglio, liana o carnivoro.

Tutto ci6, dopo un congruo periodo di supplizi infernali. V’é
stato nei secoli, tra esponenti della ortodossia brahmanica e delle
tradizioni anti-vediche, un intenso scambio di dati relativi alla geo-
grafia degl’inferi (i naraka) e alle pene che i peccatori vi scontano,
che fanno impallidire talora quelle dantesche. Manu conosce 21
mondi inferi, che nei testi posteriori, epici e puranici, diverranno
28 o0 35, con numerosissime suddivisioni, come le 86 «bolge» (i na-
rakakunda) deputate ai tormenti di particolari categorie di tra-
sgressori meritevoli di speciale severita. Il quadro, pur con diverse
varianti, € abbastanza riconoscibile da un testo all’altro.

Uscito dal proprio corpo, il morto & preso in consegna dai
messi di Yama, figlio del Sole, primo re e primo morto, che ha
le funzioni di giudice dei trapassati e di loro signore. Se si tratta
di un peccatore, questi personaggi gli appaiono neri e terribili,
di statura gigantesca, gli occhi iniettati di sangue. Caratteristiche
altrettanto sinistre hanno per lui il luogo del giudizio e il dio che
vi siede. Il pio ha invece una serie di luminose e serene visioni
paradisiache. Yama consulta il divino scriba Citragupta, che ri-
cerca nei propri registri le azioni pure e/o impure del giudica-
to, in base a cul viene emesso il verdetto: afferrato dai messi del
signore degl’inferi, il peccatore ¢ immediatamente precipitato in
uno dei diversi settori del suo dominio, circondati dalla spaven-
tevole fiumana «da attraversare» (la Vaitarani), gonfia di sangue
e di pus, che trascina cadaveri e mostri nelle sue acque lutulen-
te. Dato che le azioni umane sono per loro natura limitate, le pe-
ne ch’esse meritano — cosi come i premi — hanno durata finita,
ancorché estremamente lunga, ed ¢ possibile che i peccatori deb-
bano passare da un settore all’altro per scontarvi i diversi con-
trappassi richiesti dal loro agire. I dannati infernali stanno al po-
lo opposto dei beati, che dai cieli li contemplano capovolti, e vi-
ceversa; 1 corpi ch’essi rivestono, particolarmente resistenti, sono
praticamente immortali; alternativamente, essi possono venire
uccisi, cido che comporta I’assunzione di sempre nuovi involucri
di carne sofferente da parte dei miseri. Qualche esempio puod
mostrare come la temperie culturale indiana, che grazie allo ze-
lo missionario «buddhistico» ha informato di sé la visione dell’ol-
tretomba di tutta 1’Asia, s’awvicini sotto questo rispetto a quella
che ci € familiare nell'immaginazione del Medioevo occidentale.



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 93

Influssi reciproci hanno certamente avuto luogo, dapprima in eta
ellenistica, poi durante il dominio mongolico sull’Asia centrale,
come mostra lo studio dell’iconografia tardomedioevale da par-
te del Baltrusaitis. Vediamone alcuni dettagli.

a) Banditi e ladri, spergiuri e falsi testimoni sono puniti nel Rau-
rava (il «luogo delle antilopi ruru») abbruciando loro la pianta
dei piedi e sottoponendoli ad attacchi di questi animali dalle cor-
na acuminate, o vengono precipitati ripetutamente dalla vetta di
un alto monte nell’Avici (il «luogo senz'onde»), uno degl'infer-
ni piu profondi, baratro costituito dal fondo d’un oceano dis-
seccato irto di spuntoni rocciosi.

b) Adulteri e seduttori, insieme a quanti si lasciano corrompere
da re tirannici, finiscono nel Tamisra (il «luogo della tenebra»)
dove errano cercando invano cibo e bevanda, mentre invisibili
carnefici li aggrediscono selvaggiamente; alternativamente, essi
sono costretti a congiungersi carnalmente con statue di ferro in-
candescente effigianti il partner del loro peccaminoso rapporto.
¢) Re tirannici, funzionari e giudici persecutori d’innocenti sono
precipitati nel Sikaramukha (la «Bocca di cinghiale») dove so-
no stritolati come canna da zucchero.

d) Matricidi, colpevoli d’aborti, uccisori di brahmani e di con-
sanguinel, ladri d’oro e di vacche, traditori, sfruttatori della pro-
stituzione delle loro caste mogli e usurai vengono torturati con
ferri roventi nel Kumbha (la «pentola»).

¢) Nello Rjisa (la «padella») vengono attuffati nell’olio bollente
quanti hanno inflitto ad animali innocenti lo stesso trattamento.
Quelli che hanno tagliato alberi senza necessita e i maestri di fal-
se dottrine sono puniti nello Asipatravana (la «selva dalle foglie
come lame di spada»), i cacciatori che hanno impiegato le cru-
deli frecce a mezzaluna per abbattere la loro preda finiscono nel
Vahnijvala (la «Lingua di fiamma»). In generale, chiunque abbia
indebitamente soppresso un animale ¢ destinato a subire la stes-
sa sorte tante volte, quanti sono i peli sul corpo della sua vittima.
f) Un buon numero d’inferni comporta un vitto impuro e re-
pellente: coloro che si nutrono senza aver prima offerto il cibo
a dei e antenati, come quelli che citano in modo erroneo i testi
autorevoli, sono puniti nel Lalabhaksa (il «Mangiasaliva»); 1
membri delle caste superiori decaduti e 1 candala, che hanno un
debole per questo tipo di dieta, sono condannati allo Svabhoja-
na (il «Mangiacani»); gli odiatori di brahmani e divinita, cosi co-
me coloro che insozzano i confini e quanti omettono i cinque sa-
crifici quotidiani, vanno nel Krmibhaksa (il «<Mangiavermi»), un



94 Hinduismo

enorme pozzo formicolante di queste schifose creaturine; chi in-
fligge alla propria pia consorte un ripugnante coito orale €& at-
tuffato in un vasto oceano di sperma e costretto a nutrirsene.

2) Le ricompense dei virtuosi sono state oggetto di assai minore
interesse e si confondono con le caratteristiche fiabesche delle
dimore divine; ¢ interessante come durante il dominio panindia-
no della dinastia Maurya (IV-Il secolo a.C.) esse venissero presen-
tate al popolo in sfilate di carri allegorici in occasione di festivita
religiose; cio € in sintonia con la notizia che il re Asoka (consa-
crato verso il 270 a.C.), prima della sua conversione alle miti dot-
trine del Buddha, avesse creato per proprio diletto ed edifica-
zione del popolo una sorta di «giardino dei supplizi», dove i con-
dannati venivano messi a morte applicando loro le pene infer-
nali descritte nei nostri testi.

$. LE DUE MIMAMSA

Accanto ai Dharmasutra e -Sastra, la tradizione brahmanica trova
espressione in una raccolta di Sitra che servono di base alla va-
sta letteratura della Mimamsa (I’esegesi vedica, lett. «esame ap-
profondito/investigazione» del testo), destinata a fornire al pen-
siero smarta la sua armatura concettuale piu robusta e raffinata.
Tale raccolta ¢ tesa ad approfondire la sezione rituale dei testi
vedici (il Karmakanda) in opposizione a quella gnostica (lo Jia-
nakanda), comprendente le sole Upanisad, che & oggetto del te-
sto parallelo costituito dai Brahmasutra. Ognuna delle due fonti
tien conto dell’altra, cié che indica un’elaborazione parallela e
ad opera degli stessi ambienti: piu generazioni di dotti devono
aver atteso a redigerle, integrandole via via con nuove sezioni a
seconda delle polemiche e dei dibattiti dottrinali con cui si con-
frontavano. La differenza dei punti di vista che trovano espres-
sione in esse non osta alla loro comune origine: non a caso il pri-
mo commentatore di cui abbiamo notizia, Upavarsa (ritenuto fra-
tello del leggendario Varsacarya, maestro del grammatico Pani-
ni, IV secolo a.C.), le ha glossate entrambe.

1. La Parvamimamsa o la Prima Esegest
I (Parva-) mimamsasitra («Aforismi della [Prima] Esegesi») ascrit-

ti al veggente Jaimini, eponimo d’una «branca» del Samaveda, so-
no stati verosimilmente portati ad una forma vicina a quella in



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dottrine 95

cui li possediamo nel I1I/1I secolo a.C. Si tratta di 2621 aforismi
(pit un’appendice di altri 364, il Sankarsakanda), estremamente
congisi, in sintonia con le convenzioni della letteratura gram-
maticale che verso la stessa epoca produceva i Sittra ascritti a Pani-
ni. Ripartiti in 12 adhyaya (donde il titolo di Dvadasalaksan: da-
to all’opera) a loro volta suddivisi in 60 subsezioni (i pada), essi
affrontano 890 «argomenti» (gli adhikarana), fissando le regole
per 'ermeneusi dei Veda in quanto fonte del Dharma. Questul-
timo ¢ risolto in modelli di comportamento — in primo luogo ri-
tuali (Kratudharma), ma anche inerenti alle incombenze della vi-
ta quotidiana (Manusadharma) —, che ci vengono fatti conoscere
dai passi, generalmente appartenenti ai Brahmana, contenenti
dei comandamenti positivi (i vidhi) o negativi (i nisedha), passi i
quali talora subordinatamente ¢’informano anche dell’esistenza
di realta sovrasensibili. Ad esempio, la formula svargakamo yajeta
(«chi brama il mondo celeste sacrifichi») non solo ingiunge di
compiere il rito, ma enuncia lo adhikara (la competenza specifi-
ca, il diritto/dovere) a compierlo, individuato dalla presenza del
predetto desiderio; inoltre, implicitamente, essa insegna: a) che
esiste un mondo celeste; b) che esso € attingibile post mortem; c)
che il sacrificio € un mezzo adeguato per tale fine; d) che v’é un
modello di condotta sacrificale suscettibile d’esser messo in atto,
comportante diversi gesti, parole, ecc.; ¢) che tutti questi gesti,
parole ecc., benché vengano meno appena eseguiti, lasciano via
via delle tracce impercettibili, ma reali (gli apurva, lett. «<non pri-
ma» esistenti, termine vedico in origine riferito ad un sacrificio
specifico) suscettibili di combinarsi per produrre I'effetto del ri-
to, una volta portatolo a compimento, ancorché il modo in cui
cio si verifichi sia ignoto.

Gli enunciati vedici di questa fatta forniscono la conoscenza
di una realta normativa appartenente alla sfera del «dover esse-
re» (il sadhya, lett. «che va/puo esser realizzato»; nel lessico lo-
gico indiano questo termine designa il probandum), totalmente
inaccessibile ai sensi e ai processi conoscitivi che ne estendono
la portata basandosi sulle leggi della logica, i quali sono in gra-
do di cogliere soltanto I'«essere» (il siddha, lett. «realizzato»; nel
lessico logico, cio ch’é provato). 1l salto tra questi due ordini di
realta € impossibile: la ragione € assolutamente inetta a provare,
partendo da dati di fatto, che un certo modello di comporta-
mento vada o meno osservato, in assenza della parola dei Veda.
Ma che tale parola sia sempre e universalmente valida ¢ condi-
zione imprescindibile affinché funga veramente per I'uomo da



96 Hinduismo

fonte sicura di conoscenza del Dharma. Pertanto i Veda devono
essere eterni, come eterno € lo stesso Dharma, indistruttibile nel
suo limbo deontologico. Cidé comporta che anche il linguaggio
dei testi sacri, in opposizione ai mutevoli vernacoli impiegati nel-
la vita d’ogni giorno, sia eterno.

In particolare, eterni sono: le proposizioni vediche, le parole
che le compongono e i fonemi di cui consistono queste ultime,
sottratti nella loro realta trascendente e perenne alla vicenda del
prodursi e del venir meno dei suoni che servono a manifestarle
in un certo tempo e luogo; tali proposizioni sono prive di auto-
re umano (apauruseya) ¢ dunque esenti dai difetti eventualmen-
te dipendenti da limiti ed errori del parlante. I Veggenti odono
nella loro meditazione questi enunciati impersonali e li trasmet-
tono ai loro figli e discepoli, in modo da assicurarne la ripeti-
zione secondo le modalita dell’apprendimento tradizionale, ma
non ne sono gli autori.

Eterni sono, altresi, i referenti delle parole vediche, inclusi i
nomi propri d’'uomini e divinita, ridotti a meri epiteti: ad un ta-
le requisito non pud infatti rispondere 'individuo, che nasce e
muore, ma solo I'universale, ben distinto dall’insieme di tutti gli
individui che lo rappresentano: esso € quanto tali individui han-
no in «comune» (il samanya), sia ci6 inteso come il loro genus (la
jati, ad esempio il fatto di essere un bovino, il gotva) o come la
«forma» (la akrti) che condividono; se il linguaggio sembra rife-
rirsi anche a degli individui, ci6 aviene solo nel mondo profa-
no, e grazie alla provvisoria attribuzione ad essi di caratteri
dell’'universale gia noto con cui sono pro tempore identificati.

Eterna, poi, ¢ la relazione che intercorre tra tali parole e refe-
renti, la quale non nasce da alcuna convenzione umana, ma vie-
ne appresa insieme allo stesso linguaggio sacro durante I’alunna-
to brahmanico. Se, nel linguaggio d’ogni giorno, nuovi significa-
ti vengono assegnati alle parole, cio & possibile solo designando
prima cié che s’intende ricollegare da questo momento ad esse,
designazione che presuppone sia gia in atto la relazione con al-
tre parole.

Da ultimo, eterno ¢ il mondo cosi come lo conosciamo, perché
da sempre e per sempre devono esistere coloro che tramandino i
Veda. Quest’ultima tesi spinge la scuola della Mimamsa a confu-
tare la nozione comunemente ammessa di uno o piu Demiurghi
che periodicamente rimanifestano il cosmo; i passi vedici che sem-
brano insegnare cio ricadono nella categoria del «discorso sulle
cose» (lo arthavada), che serve a confinare la maggior parte dei nu-



M. Piantelli Lo hindiismo. I. Testi e dottrine 97

merosi miti reperibili nei Brahmana nel limbo di excursus mera-
mente esornativi, destituiti di ogni valore conoscitivo — in quanto
non veicolano alcuna conoscenza del Dharma — e tutt’al piu val-
gono a lodare o biasimare certi modelli di comportamento gia al-
trove appresi. Per fare un esempio familiare al lettore occidenta-
le, questo criterio esegetico imporrebbe di considerare il raccon-
to della creazione nella Genesibiblica nulla pit che un modo di rac-
comandare 1’osservanza del Sabato. Qui si va contro la tradizione
brahmanica piu diffusa, che rivaluta costantemente tali miti ed e
di norma incline all’una o all’altra forma di teismo; nondimeno,
la metodologia dei Mimamsasutra fa autorita: si distingue con cu-
ra, da parte di quanti non appartengono alla scuola, tra le dottri-
ne di essa ritenute inaccettabili, come ’ateismo, e la sua lezione
ermeneutica, largamente condivisa e imitata.

Il primo commento pervenutoci dei Sitra & di Sabara(-sva-
min), identificato da alcuni con il padre del famoso astrologo Va-
rahamihira (VI secolo d.C.), ma probabilmente fiorito verso il
200 d.C.; in seguito si sono distinti tra i suoi interpreti i maestri
Prabhiakara e Kumarila(-bhatta, lett. «Signore», un titolo di ri-
spetto riservato aj dotti), il secondo ritenuto, forse anche a cagio-
ne del suo nome, un Avatara del dio Kumara/Skanda, impegna-
to nella sconfitta e distruzione degli empii seguaci del Buddha.
Vissuti tra il VII e I'VIII secolo, essi hanno fondato rispettivamen-
te le sottoscuole dei prabhakara, sostenitrice della forza cogente
contenuta nei comandamenti vedici, che spingono essi soli, sen-
za riferimento a dei fini personali, chi li ode ad agire in confor-
mitd ai loro dettami, e dei bhatta, secondo cui tali fini sono in-
vece determinanti perché il destinatario dei comandamenti im-
puti tali dettami a se stesso. Mutatis mutandis, queste discrepanti
costruzionj sembrano anticipare le nozioni occidentali dell’im-
perativo categorico e dell'imperativo ipotetico. La rispettiva teo-
rizzazione dell’azione da parte dei maestri delle due scuole ¢ in
armonia con la loro visione del Dharma; in ogni caso, affinché
si abbia un vero karman produttore di meriti e demeriti, anziché
un mero comportamento istintuale privo di rilevanza etica (il
Jwanayoniprayatna, «conato d’origine vitale»), € necessario che
I'uomo compia una scelta razionale, motivata e responsabile.

Per i prabhakara, la volonta presuppone anzitutto l'appren-
sione della teorica possibilita/necessita d’intraprendere 1'azione
(il karyatajiiana), nota principalmente dal Dharma, ma anche da
altri modelli di condotta conosciuti dall’interessato; a cio tengo-
no dietro il «ricollegamento» (il pratisandhana) dell’azione, in se



98 Hinduismo

e per se considerata, al potenziale agente, che egli opera riferen-
dola specificamente a se stesso (€ questo lo svavisesana) e il con-
seguente sorgere dell'impulso ad agire (la cikirsa), cui s’accom-
pagna la consapevolezza che il modello di condotta verso cui ta-
le impulso indirizza puo/deve essere concretamente realizzato
(il krtisadhyatajnana). Solo allora si verifica il vero e proprio vol-
gersi all’azione (la pravrtti), che comporta sia I'inizio di essa, in
forma di «fremito» (la cesta) animante la persona dell’agente, sia
il perseguimento di un’attivita prolungata nel tempo (la kriya)
eventualmente formata da una serie di atti successivi.

Per i bhagta il momento conoscitivo che precede la scelta €
duplice: da un lato esso investe il fine perseguito, che deve esser
presente alla coscienza del potenziale agente, dall’altro ’azione
che costituisce il mezzo per attingerlo. Quest’ultima € oggetto sia
della conoscenza della sua effettiva strumentalita in vista del fine
desiderato (lo istasadhanatajiiana), sia della possibilita d’intra-
prenderla con successo (il krtisadhanatajriana). A cio deve accom-
pagnarsi, perché il processo decisionale sia appieno razionale, la
consapevolezza che non sussiste una ragionevole probabilita di
effetti non desiderati suscettibili di verificarsi in concomitanza
con I'azione da intraprendere o in conseguenza di essa (il balava-
danistananubandhitvajiana). L'uomo € perfettamente libero, una
volta edotto di tutto cio, di intraprendere o meno la condotta
che sa utile al suo fine. I1 Dharma contenuto nei testi autorevo-
li non ci obbliga come si comanda uno schiavo, ma € messo in
pratica in quanto efficace in vista del nostro bene. Resta alquan-
to difficile, in questa prospettiva improntata all’ottimismo etico,
spiegare come qualcuno possa agire peccaminosamente: i segua-
ci del sistema dell’indagine critica (il Nyaya), che nella loro ri-
costruzione del karman dipendono in buona parte dalla variante
bhatta della Mimamsa, ipotizzano che ci6 avvenga per una specie
di miopia, che impedisce al soggetto, tutto intento alla conside-
razione del fine desiderato (ad esempio il godimento sessuale in
un rapporto adulterino) di badare alle conseguenze spiacevoli
dell’attivita compiuta in vista di esso (ad esempio le pene infer-
nali previste nel caso anzidetto). Se il peccatore € perfettamente
consapevole di queste, non resta che postulare la presenza d’una
malattia vera e propria che corrompe i suoi processi mentali.
Grande ¢ l'importanza dell’edificio dottrinale elaborato dagli
esponenti della Purvamimamsa nella sua variante bhatta anche
per la storia del Vedanta, i cui maestri ne accettano sostanzial-
mente I'impalcatura gnoseologico-metafisica.



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 99

2. L'Uttaramimamsa o la Seconda Esegesi

In effetti, la loro tradizione affonda le sue radici nella seconda rac-
colta di cui s’¢ detto, concepita in stretto rapporto con la prima.
Sono questi 1 Brahma(vicara)-/ Vedanta (mimamsa) sitra, «Aforismi
del(I'indagine sul) Brahman», o «del(I’esegesi del) Vedanta», det-
ti anche Uttara-/ Brahma-/Sarirakamimamsasitra, «Aforismi dell’E-
segesi Ulteriore» rispetto alla Prima, o «dell’Esegesi relativa al
Brahman», o ancora «dell’Esegesi relativa al [Brahman] incorpo-
rato» in vesti di sé individuale. Si tratta di 554 o 555 sutra, rag-
gruppati in 4 adhyaya (donde il titolo alternativo di Caturlaksani)
ciascuno suddiviso a sua volta in 4 pada. Essi sono rispettivamente
dedicati: a) alla concordanza (il samanvaya) dei passi upanisadici
sul Brahman; 4) alla non-contraddizione (lo avirodha) con le dot-
trine tradizionali; ¢) all’approccio meditativo (la sadhana) al Brah-
man; d) al frutto (il phala) della conoscenza del medesimo.

Gli argomenti affrontati — almeno stando al piu antico com-
mento sopravvissuto, del principale sostenitore della dottrina del
Vedanta cosiddetto «non-dualistico» (Advaitavedanta), Sankara
(-acarya), risalente al VII-VIII secolo — sono in tutto 191, in altret-
tante subsezioni (adhikarana), comprendenti uno o piu aforismi.
Il testo € ascritto a un autore indicato dall’epiteto di Badarayana,
forse un patronimico da Badari, un maestro citato in 4 siitra e no-
to anche altrove (nei Katyayanasrautasitra e nei Purvamimamsasi-
tra), che pero viene tradizionalmente interpretato come «Quello
del giuggiolo», con allusione all’Eremitaggio del Giuggiolo, il Ba-
darikasrama, sito in una valle himalayana presso la fonte di un ra-
mo dcl Gange dove egli avrebbe vissuto e insegnato. Sotto tale epi-
teto si vuole — almeno a partire dal IX secolo — che sia indicato il
mitico Ordinatore dei Veda, Vyasa, un personaggio ritenuto tut-
tora presente nel mondo indiano, dove egli ama errare sotto le
spoglie d’'un anonimo asceta, interagendo con i principali maestri
succedutisi nei secoli. Safikara sembra ascrivere alcuni aforismi ad
un diverso personaggio, che indica col nome generico di «autore
del sttra» (il Satrakara). Nel testo restano le tracce di precedenti
maestri, le cui opinioni sono citate con approvazione o criticate:
— Kasakrtsna (il nome ¢ un patronimico da Kasakrtsni, forse in-
dicante un seguace di questo antico grammatico), sostenitore
dell’identita totale o parziale del Brahman con il sé individuale
anche prima della liberazione;

— Atreya (un appartenente alla stirpe del veggente Atri), che as-
segna al sacrificatore la meditazione sul Brahman;



100 Hinduismo

— Audulomi, anch’egli a quanto sembra un grammatico, che I’as-
segna ai sacerdoti officianti nel sacrificio e asserisce 1'identita del
sé liberato, ormai ridotto a pura coscienza, con il Brahman;

- ASmarathya, uno specialista del rituale citato negli Asvalayana-
Srautasutra e neil Purvamimamsasutra, secondo il quale il Brahman
si trasforma nel s€ individuale e diviene altresi I'omino alto un
pollice evocato nel cuore dal meditante.

Il Brahman ¢ definito nei Brahmasitra, riprendendo una de-
finizione della Taittiryopanisad, come «Cio donde procedono na-
scita, permanenza e riassorbimento di quest’universo e dei suoi
esseri»: si tratta d’una Realtd cosciente e divina, che manifesta
spontaneamente 'universo. La metafora impiegata per tale suo
ruolo ¢ quella del gioco (la fla), unica attivitd umana senza fini
estrinseci. La maggior preoccupazione veicolata dal testo nella
sua forma attuale sembra esser quella di prendere le distanze dal
Samkhya e dalla sua identificazione del Brahman con la Natura
primordiale, destituita di coscienza e animata da un cieco dina-
mismo che le fa assumere forme diverse in vista della fruizione
da parte d’'una pluralita di soggetti/spettatori coscienti impassi-
bili e distaccati. Gli altri sistemi di pensiero ricevono un tratta-
mento pil sommario, ancorché perspicuo; specie per cio che toc-
ca le posizioni «buddhistiche» sembra vi siano stati alcuni ag-
giornamenti relativamente tardivi (fino ai primi secoli d.C.) ad
integrazione degli aforismi piu antichi.

Le interpretazioni cui si prestano le formule estremamente
concise del testo sono numerosissime, e gli esponenti delle diver-
se scuole che si rifanno al Vedanta ne hanno proposto commenti
discrepanti, tesi a difendere i loro rispettivi edifici dogmatici.

1) Non ci ¢ pervenuto il commento di Bhartrprapanca, un mae-
stro che si suole identificare con Bhartrhari, celebre grammatico
del VII secolo, autore di tre centurie di strofe gnomiche (lo Sa-
takatraya) e di un trattato «Sulla proposizione e sulla parola» (il
Vakyapadiya) che consta di 700 strofe divise in tre sezioni (kanda),
nella prima delle quali egli discetta sul Brahman. Questo ¢ pre-
sentato come la Parola/Linguaggio trascendente, eterno Princi-
pio di tutto (lo Sabdatattva), di cui la sillaba Om — forma succin-
ta del Veda uno e insieme molteplice come lo stesso Brahman -
costituisce I’enunciazione perfetta. E tale «Verbo» trascendente
che, attraverso l'intervento del Tempo (Kala, una figura divina
gia presente nello Atharvaveda), si manifesta nel mondo sotto for-
ma dei diversi oggetti che servono da referenti alla sua dimen-
sione lessicologica. Come Bhartrhari, Bhartrprapanca sostiene,



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 101

secondo quanto & possibile ricostruire della sua dottrina, che il
Brahman ¢ al contempo uno e molteplice: I'unita ¢ la sua forma
suprema (il Parabrahman), presente come universale nella serie
delle infinite forme particolari in cui si fenomenizza e che in essa
si riassorbono al loro venir meno: tali forme costituiscono il suo
aspetto inferiore (lo Aparabrahman), altrettanto reale dell’altro.
La figura divina vedica di Hiranyagarbha costituisce il volto per-
sonale del Brahman, ed & con essa che chi é liberato dal ciclo
delle rinascite attraverso una combinazione di conoscenza e riti
entra in comunione salvifica.

2) Il piu antico commento sopravvissuto, come s’¢ detto, & quello
di Sankaracarya, il cosiddetto «Aquinate dell’India», un brahma-
no dell’influente stirpe dei Nambitiri della regione meridionale
del Kérala considerato dai suoi seguaci Avatara di Siva, ritenuto
fondatore dei 5 grandi centri cenobitici (i matha) i cui aderenti for-
mano appunto la spina dorsale degli ambienti smarta dell’India
intera nonché del Dasanamisampradaya, la «tradizione dei porta-
tori dei dieci nomi», corrispondenti alle 10 branche dell’ «ordine»
ascetico correlato a tali centri. Le designazioni delle branche in di-
scorso, apposte al nome assunto dall’asceta al momento dell’ini-
ziazione, sono ispirate ad epiteti della Dea della sapienza (-Bharati
e -Sarasvatl) e alla tipologia dei luoghi sacri di residenza degli asce-
ti (rispettivamente -Giri e -Parvata, «<Monte»;-Vana e -Aranya, «Sel-
va»;-Purl, «Citta [templare | »; -Sagara, «Oceano»; -Tirtha, «Guado
sacro»; € -ASrama, «Eremitaggio»). A questa prestigiosa figura, il
cui nome é portato come titolo di venerazione dai capi dei matha
anzidetti, sono ascritti piu di 400 testi, tra cui i commenti alle piu
significative Upanisad e alcuni popolarissimi trattati in versi; ma in
gran parte si tratta d’inni devozionali indirizzati a diverse figure di-
vine, tuttora cantati nelle loro festivita e amati anche dagli espo-
nenti delle tradizioni «settarie» che non ne accettano la dottrina.
Questa ¢ variamente denominata Aupanisada-/ Vedanta (-vada),
«(dottrina delle) Upanisad o del Vedanta» tout court; Kevala-/Nir-
visesadvaitavada, «dottrina del Non-dualismo [scilicet tra sé indivi-
duale/mondo e Brahman] Puro o Senza-residuo»; Brahma-/Brah-
makaranavada, «dottrina del Brahman» o «del Brahman quale
causa» intrinseca soggiacente al mondo fenomenico; Atmaikatva-
darsana, «Sistema dell’'unita del Sé» e (dagli avversari) Mayavada,
«dottrina dell’Illusione» cosmica che, dopo aver gettato il suo ve-
lo sull’Assoluto (funzione dello avarana), proietta su di esso la
fantasmagoria del divenire (funzione del viksepa). Sulla falsariga
dei passi che nelle Upanisad piu antiche asseriscono con forza



102 Hinduismo

Iidentita fra il conoscitore del Brahman e il Brahman stesso, que-
sto indirizzo dottrinale predica I'unita tra sé individuale e Asso-
luto, ricacciando nel limbo dell’lllusione cosmica tutto cid che
sembra separarli, a cominciare dal mutamento che contraddistin-
gue l'universo della molteplicita, giocato sulla diade soggetto/
oggetto del conoscere. Il Brahman ¢ pertanto totalmente sottrat-
to a pensiero e linguaggio: non si puo predicare di esso a) che € o
non ¢; b) ch’e¢ uno o molteplice; ¢) ch’é dotato o privo di attributi;
d) che conosce o non conosce; ¢} ch’é creatore/causatore o inat-
tivo; f) che ha o non ha effetti; g} che ha o non ha causa; &) ch’¢
piacere/agio o dolore /disagio; 7) ch’é¢ o non € centrale rispetto al-
le altre cose; ) ch’é vuoto/nulla o non lo &; m) ch’é trascendente
o immanente.

Strettamente parlando, la sua vera e sola definizione & il Neti ne-
ti («Né cosi, né cosi») della Brhadaranyakopanisad, o meglio anco-
ra il silenzio eloquente con cui, in un’Upanisad perduta che
Sarnkara cita, il veggente Baskalin per tre volte rispose a Badhva
che gli chiedeva d’insegnargli il Brahman. Se, tuttavia, se ne vuo-
le fornire un’idea in termini di categorie fondate sulla visione dua-
listica che accompagna il nostro conoscere, € possibile indicarlo fi-
guratamente attraverso una serie di descrizioni relazionali (i fata-
sthalaksana, lett. «definizioni date da chistasulla riva» del gran ma-
re del Brahman) che lo presentano in rapporto al mondo come
suacausaintrinseca/ «materiale» (lo upadanakarana), dotatad’on-
niscienza, onnipotenza, ecc., o enunciando alcuni attributi non-
relazionali che sembrano riferirsi al suo modo d’essere in se stes-
so (gli svarupalaksana, lett. «definizioni della forma propria»):

— nityd, eterno/permanente, non nel senso di una durata nel tem-
po: il Brahman non ha passato né futuro, essendo per sua stessa
natura sempre e dovunque nuda presenzialita (sarvada vartama-
nasvabhavatva);

— Suddha, puro/limpido/non-mescolato/intero/santo/vero — la
gamma dei significati di questo termine suggerisce, mutatis mu-
tandis, 1a portata semantica dell’ebraico gados;

~ buddha, qui epiteto non di un maestro che ha raggiunto il sa-
pere liberatore, ma di un’entita che ¢ soltanto coscienza (la cit)
ed eterna visione (nitya drsti), illuminante di volta in volta gli sta-
ti mentali che si susseguono innanzi al suo sguardo immutabile
e sereno di «testimone oculare» non coinvolto (il saksin);

— mukta, lett. «liberato, sciolto», ma qui libero dasempre e per sem-
pre, d’una liberta che si tratta di scoprire piuttosto che d’attinge-
re: 'uomo € gia il Brahman, si tratta soltanto di accorgersene. In



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 103

realta la certezza della propria coscienza/realta (nessuno puo du-
bitare di esserci, osserva Sankara, anticipando in certo modo il Co-
gito cartesiano) ¢ la certezza stessa dell’Assoluto, fondata sull’in-
tuizione che ognuno, senza saperlo, porta in cuore (lo svahrdaya-
pratyaya). Solo la gnosi, che mette fine alla nescienza senza prin-
cipio (la avidya) che incatena gli esseri all’illusoria identificazio-
ne con corpi e menti, € in grado di liberare dal ciclo delle rinasci-
te: i riti vedici, che presuppongono tale identificazione, possono
tutt’al piu purificare l'intelletto e propiziare una rinascita nel
mondo celeste di Brahma (il Brahmaloka). Solo allorché il De-
miurgo, al termine della sua lunghissima vita, entrera nel Brah-
man riconoscendo la propria identita con esso, gli abitatori del
suo paradiso ne seguiranno il destino, in una apoteosi collettiva
ch’é detta «liberazione graduale» (la Kramamukti) per distinguer-
la da quella in vita (la Jivanmukti) attingibile hic et nunc da chi si
rende conto d’essere I’Assoluto — per il quale, oviamente, non v'é
né legame né liberazione! La meditazione opera anch’essa solo in
via propedeutica al sorgere della conoscenza salvifica, contri-
buendo a purificare la mente in vista di essa.

I Signore personale del mondo (I§vara) é soltanto una ma-
schera di quest’Assoluto; i miti cosmogonici dei Veda servono
meramente a presentare la continuita tra I’Ente (il Saf) da cui
déi e mondi traggono origine e la Realta che soggiace tuttora al-
lo spettacolo cangiante e illusorio delle apparenze che s’avvicen-
dano nel teatro dell’esperienza. L'ontologia sottesa a questa con-
cezione ¢ simile a quella parmenidea: il Sat ¢, ed ¢ esso solo; il
non-Sat (lo Asaf) non €. La molteplicita di nomi e forme (na-
maripa) di cui la Maya ¢ intessuta riceve — in apparenza — il suo
essere solo in quanto sovrapposta al Sat: la sua condizione para-
dossale, almeno finché continuiamo a scorger tali nomi e forme
come entita distinte dall’unica Realta, non € pertanto esprimibi-
le in termini di Sat né di Asat (sadasadanirvacaniya). Raggiunta
la gnosi, si riveleranno null’altro che Asat: il mondo del divenire
si dissolvera per lasciar posto alla luce indivisa dell’Assoluto. Que-
st’esperienza ¢ cantata in alcune strofe d’un celeberrimo poe-
metto didascalico ascritto a Sankara, il Vivekacidamani (lett. la
«Gemma posta [per la sua eccellenza] al vertice del capo della
Discriminazione» tra Reale e irreale):

Il pensiero ¢ dissolto, & svanito via il volgersi all’azione, grazie all’at-
tingimento della unita di Brahman e Atman. Non so piu nulla di que-
sto mondo, non so pit nulla dell’altro, né che sia, né qual sia la gioia



104 Hinduismo

senza rive! Dire con parola ¢ impossibile, né si riesce a pensare con la
mente la gloria manifesta dell’oceano del Parabrahman ricolmo della
piena del nettare della beatitudine ch’¢ tutt’'uno con me stesso! [...] Do-
ve € andato, da chi ¢ stato portato via, in che si € riassorbito quest’uni-
verso? Or ora era veduto da me, e non c’¢ piu! Oh gran meraviglia! Che
vi & da rifiutare, che vi &€ da accettare, che vi & d’altro, che vi & di di-
stinto nell'immenso oceano del Brahman gonfio del nettare della bea-
titudine indivisa? Nulla qui scorgo, né odo, né conosco io! Sono, sem-
plicemente, in quanto me stesso, in forma di beatitudine eterna asso-
lutamente distinta (da ogni altra cosa).

3) Sarkara ¢& la voce piu significativa, ma non 'unica, della sua
scuola, il cui primo testo sopravvissuto, ascritto a Gaudapada — che
la tradizione vuole maestro del suo maestro, Govindapada —, ¢ lo
Agamasastra (<Testo autorevole della Tradizione»), un breve trat-
tato di 215 strofe ripartite in 4 adhyaya che formano un’appendi-
ce alla tardiva Mandukyopanisad, donde il titolo di Mandukyakarika.
Si tratta in sostanza d’una riutilizzazione dei modelli dialettici svi-
luppati dalla scuola «buddhistica» del Sentiero Mediano fra af-
fermazione e negazione, il Madhyamika di Nagarjuna, per dimo-
strare l'irrealta del mondo e dei processi causali che gli appar-
tengono. E questo lo Ajativada («dottrina della non-nascita» dei
fenomeni).

4) Pit importante ¢ il contributo di un maestro che la tradizio-
ne vuole contemporaneo pidl anziano di Sankara e da lui vinto
in un memorabile dibattito, Mandana(-misra), vicino alle posi-
zioni di Bhartrprapanca e Bhartrhari, di cui ci restano due trat-
tati: la Sphotasiddhi («Dimostrazione dell’esistenza dello Sphota»,
lett. lo «Schiudersi», termine che designa la dimensione eterna
e indivisa del linguaggio — identica al Brahman -, che si rivela
istantaneamente alla coscienza al termine del succedersi dei fo-
nemi pronunciati ed uditi nell’atto concreto del parlare) e la
Brahmasiddhi («Dimostrazione dell’esistenza del Brahman»), che
ha ispirato una sottoscuola del Vedanta non-dualista rivale di
quelle piu schiettamente Sankariane.

5) Dopo Sarikara, infatt, & proliferata una serie d’indirizzi dot-
trinali che ne swluppdno i temi in direzioni divergenti. Se ne pos-
sono ricordare i piu significativi:

a) Suredvara, discepolo diretto di Sankara, che ne glossa in due
voluminosi poemi i commenti alla Brhadaranyaka- € alla Taittiriyo-
pamsad stabilisce in essi e nella Naiskarmyasiddhi (la «Dimostra-
zione dell’inattivita») lo Abhasavada, «dottrina del riflesso» appa-
rente della luce della coscienza del Brahman nella nescienza pri-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 105

mordiale in forma di testimone interiore e nelle diverse menti in
forma di soggetti empirici individuali.

b) 11 gia citato poligrafo Vacaspati Misra, alias Sarvatantrasvatan-
tra/Saddarsanivallabha, un brahmano di Mithila, con la sua glos-
sa al commento di Sankara ai Brahmasitra, 1a Bhamati («Illumi-
natrice», si vuole dal nome della moglie che con il suo silenzio
gli permise di redigere il testo), fonda lo Avacchedavada, «dottri-
na della limitazione» apparente del Brahman, in quanto Isvara
da parte della nescienza primordiale di cui € oggetto, in quanto
sé individuale da parte dei prodotti di tale nescienza a cominciar
dalla mente, di cui € substrato.

¢) Prakasatman(-yati), un asceta vissuto nel XIII secolo, con il suo
esteso subcommento (il Vivarana)alla Pasicapadika—una glossa so-
lo parzialmente conservata al commento di Sankara ai Brahmasii-
tra ascritta ad un altro diretto discepolo del maestro, Padmapada
— inizia la prestigiosa scuola detta appunto del Vivarana, predi-
cante il (Bimba-) pratibimbavada, ossia la «dottrina (dell’oggetto ri-
flesso e) dell'immagine speculare», dove il primo ¢ il Brahman ap-
parentemente condizionato, in quanto I$vara, dalla nescienza pri-
mordiale, il secondo il sé individuale che ne rappresenta il rifles-
so in tale nescienza limitata da mente ecc. Tale riflesso, si noti, &
qualitativamente diverso da quello di un volto in una superficie
speculare, che non ha vera relazione con tale superficie; lo si puo
considerare piuttosto come quello dello spazio in una distesa d’ac-
qua, dove lo spazio ¢ bensi presente al di sopra di essa, nell’aere e
nel cielo in alto, ma si estende fino ad abbracciarla. Questa scuola
si suddivide a sua volta in diverse posizioni:
- Lo Ekajivavada, «dottrina dell’unico sé individuale», introdot-
to da Prakasananda, un maestro secentesco che nella sua Vedan-
tasiddhantamuktavali («Vezzo di perle delle conclusioni definitive
del Vedanta») spinge la dottrina Sankariana verso un coerente
solipsismo, applicando il principio di parsimonia (il laghutva)
che occupa nell’orizzonte del pensiero indiano la nicchia tenu-
ta in Occidente dal rasoio di Ockham: dato che la nescienza ¢
una, ¢ inutile postulare una pluralita di sé individuali in essa ri-
flessi. Gli altri esseri da cui I'unico sé individuale si crede cir-
condato, I$vara incluso, sono destituiti di coscienza propria, illu-
sori come i corpi veduti in sogno, ovvero sono ricollegati alla sua
sola coscienza come una serie di «doppi» proiettati da uno yogin
dotato del potere di bilocazione. Gli oggetti materiali sono crea-
ti illusoriamente dall’unico sé individuale al momento di perce-
pirli. E questo il Drystisystivada («dottrina della visione/emana-



106 Hinduaismo

zione»), che ribalta in certo modo la prospettiva dell’esse est per-
cipi occidentale.

— 11 Nanajivavada, «dottrina dei molti sé individuali», che s’avvi-
cina alla concezione di Vacaspati e ammette un diverso riflesso
per ogni mente: tali riflessi formano altrettanti sé individuali. La
formulazione matura di questa opzione dogmatica ¢ contenuta
nella concisa e tersa Vedantaparibhasa («Esposizione di regole er-
meneutiche del Vedanta») di Dharmaraja (-dhvarin/adhvarin-
dra), un fine loico vissuto tra il XVI e il XVII secolo a Kantra-
manikkam presso Tanjore che nel suo manuale, commentato dal
figlio Ramakrsnadhvarin, riduce more geometrico il sistema ad una
perfetta catena di definizioni e sillogismi formulati secondo le re-
gole rigorose fissate dalla scuola del «Nuovo Nyaya».

— Altri, che si situano in posizione intermedia tra le due dottrine,
li considerano solo soggetti empirici (i pramatr, «conoscitori») in
cui apparentemente si moltiplica un unico sé€ individuale, iden-
tificato con la persona divina di Hiranyagarbha. Vicina a costoro
¢ la posizione di Madhustidana(-sarasvati) alias Kamalajanayana,
I’autore, insieme ad altri dieci trattati, della celebre Advaitasiddhi
(la «Dimostrazione della non-dualita»), vissuto a cavallo tra il XV
e il XVI secolo, che unisce paradossalmente un’accesa devozio-
ne visnuita alla convinzione che vi sia un unico sé individuale,
che, fungendo al tempo stesso da causa «materiale» ed «efficien-
te» del mondo, pone in esistenza i fantasmi dei diversi oggetti via
via che crede di percepirli sullo sfondo immutabile del Brahman,
nel sogno entro I'orizzonte di un’unica mente, nella veglia di una
pluralita di esse.

6) (Vidyapati) Bhaskara(-bhatta), un brahmano del gotra degli
Sandilya posteriore a Sankara, ma anteriore al X secolo, prende in
piu punti le distanze da lui e dissente dalle sue letture di diversi
aforismi nel commento indipendente ai Brahmasutra da lui redat-
to, che non sembra aver fondato alcuna scuola, ma serve qua ¢ la
d’ispirazione ai successivi maestri dissenzienti dal non-dualismo
vedantico. Secondo Bhaskara, che € un sostenitore dello Au-
padhikabhedabhedavada (la dottrina della distinzione /indistinzio-
ne reale, ma non eterna, tra il sé individuale e il Brahman), il pri-
mo sta al secondo come i fili al tessuto che essi formano, o le scin-
tille al fuoco da cui promanano. Il mondo non ¢ illusorio, e gl'in-
volucri corporeo e mentale imprigionano effettivamente il sé in-
dividuale nei loro angusti confini. Solo una attenta combinazione
di riti, conoscenza e meditazione sull’aspetto trascendente del
Brahman puo affrancarlo da questa condizione anchilosata: alla



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dottrine 107

morte il liberato si dilatera divenendo onnisciente e onnipotente
come il Tutto cui ha fatto finalmente ritorno.

4. 1L MAHABHARATA

Almeno altrettanto importanti dei Sitra e degli Sastra come fonti
della Smrti sono i testi dell’epica, che si sogliono raccogliere sotto
la diade formata dagli Itihasa (lett. «cosi dunque fu», da una for-
mula d’incipit proverbiale) e dai Purana (i testi «antichi»), che ven-
gono accostati gia in eta tardovedica (nello Atharvaveda, nel Tait-
tiriyaranyaka e in diversi Dharmasitra) a formare un quinto Veda,
patrimonio degli aurighi regali (i siifa), consistente soprattutto in
canti di lode delle gesta degli avi delle diverse famiglie della no-
bilta guerriera e che erano recitati in occasioni solenni legate ai ri-
ti della regalita. La rifusione di questi materiali nel vastissimo cor-
pus di letteratura anonima noto come la «grande narrazione dei
Bharata» (il Mahdbhdmtdkhydna) prese certamente diversi secoli:
il processo era gla avanzato fra I'VIII e il IV secolo a.C., allorché
troviamo la menzione d’un testo chiamato Bharatain alcum Srau-
tasutra e nei famosi aforismi grammaticali di Panini. Nel poema
stesso, tale designazione ¢ riservata ad una redazione d’estensio-
ne mediana dell’opera limitata alla sola vicenda principale, di
24.000 strofe, opposta alle redazioni concisa (chiamata Jaya, «vit-
toria») di 8500 strofe, e diffusa (il Mahabharata nella recensione
cosiddetta vulgata), con tutte le divagazioni e gli episodii collate-
rali, di 100.000 strofe, divise in 100 sezioni o «libri» (i parvan), rag-
gruppate in 18 «libri» maggiori. La redazione definitiva di questo
gigantesco poema € ascritta in esso ad uno dei suoi personaggi, il
veggente Krsna Dvaipayana (il «Nato sull’isola»), un Avatara mi-
nore del dio Visnu detto anche (Veda-}Vyasa, il «Diascheuaste»
(dei Veda) per 'opera di sistematica revisione dei materiali vedici
che gli viene attribuita. L.a continuita tra questi e I’epica é sottoli-
neata da tale attribuzione, che compare anche per i Purana: Vyasa
impersona la tradizione brahmanica e il suo nome & garanzia di
ortodossia per qualsiasi testo, né sorprende di vedergli imputati
autorevoli trattati, i quali comprendono, come si € visto, i Brahma-
sutra e il prestigioso commento (che sembra esser del VI/VII se-
colo d.C.) agli Yogasutra (questi ultimi sono ascritti a Patanjali, ce-
lebre grammatico anch’egli del II secolo a.C., ma certamente al-
quanto posteriori nella loro redazione che il commento stesso ha
fissato; Isvara vi compare come I’archetipo divino dello yogin, che



108 Hinduismo

soccorre nella sua pratica specialmente fornendogli un degno og-
getto di meditazione).

Per quanto l'attribuzione in discorso sembri appartenere agli
strati piu recenti del Mahabharata, la materia dell’epica ¢ certo in
buona parte estremamente antica: la sua trama principale pre-
senta tratti d’unasaga che si puo ritenere risalga ad un remoto pas-
sato indoeuropeo. Stig Wikander e Georges Dumézil hanno mo-
strato i notevoli paralleli tra la narrazione indiana e quella scandi-
nava della mitica battaglia di Bravellir riassunta da Saxo Gramma-
ticus nelle sue Gesta Danorum: qui il re cieco dei Dani, Haraldr Hil-
ditonn, che capeggia una spedizione multinazionale contro il ni-
pote Ringo, re di Svezia, ode narrare dal proprio auriga Bruno, in
realta il dio Odhinn sotto mentite spoglie, le fasi principali dello
scontro, tra cui I’abbattimento dell’eroe Ubbo trafitto da 144 frec-
ce, come avviene al vegliardo Bhisma nel poema indiano. Altre e
non meno importanti analogie compaiono nella celebre leggen-
da ellenica della guerra dei Sette contro Tebe: qui € Edipo a cor-
rispondere al re cieco Dhrtarastra, il cui malvagio figlio — Avatara
della personificazione del Kaliyuga — Duryodhana/Suyodhana
(«difficile» o «facile a combattersi», a seconda dei punti di vista del
parlante...) rifiuta — malgrado i patti — di rendere il regno al suo
quasiHratello buono Yudhisthira dopo un periodo d’esilio, come
Eteocle a Polinice. Forte d’una rete di alleanze politico-matrimo-
niali, I’esule ritorna con sette re schierati al suo fianco per riven-
dicare il suo buon diritto: ne segue I'evento centrale della batta-
glia. In India essa si svolge nella piana nota come «Campo dei Ku-
ru» (Kuruksetra) e per 18 giorni oppone 18 corpi d’armata in un
colossale eccidio collettivo destinato ad alleggerire la Terra dal
peso dei troppi nobili guerrieri che la opprimevano. Il tema
dell’alternanza tra il dominio malvagio e quello buono ricompare
anche in Iran, dove il sommo Dio nazionale, Ahura Mazda, cede
per 3000 anni il mondo al proprio tenebroso antagonista Angra
Mainyu, salvo riprenderselo con un conflitto finale che lo ricac-
cera definitivamente negl’inferi. Fuori della visione zoroastriana
ortodossa, 1 due avversari che si misurano nel campo di battaglia
cosmico sono gemelli, entrambi figli del deus otiosus Zurvan/Zor-
van, personificazione del Tempo e/o della Volta Celeste, dal cui
dubbio/accecamento Angra Mainyu € venuto in esistenza secon-
do un modulo teogonico presente anche in India e nella Gnosi
mediterranea.

Come avviene nelle altre culture indoeuropee, ciascuna delle
quali ha calato la saga nel proprio mondo mitico e le ha assegna-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 109

to per protagonisti eroi ben inquadrati nelle genealogie locali, la
vicenda del Mahabharata appare saldamente radicata nel passato
vedico; a tacere degli episodi collaterali, che spesso riprendono
miti vedici, numerosi personaggi sono oggetto di allusioni in anti-
chi testi: Dusyanta/Dusmanta padre di Bharata, eponimo della di-
nastia cui appartengono i protagonisti del poema, compare nello
Satapathabrahmana; Devap1 fratello maggiore del re Santanu, pa-
dre dell’eroe Bhisma, ¢ noto gia nel Rgveda; Dhrtarasl;ra € citato
nella Kathakasamhita dello Yajurveda nero e nello Satapathabmh—
mana; sia le samhita del Rgveda e dell’ Atharvaveda, che lo Sata-
pathabrahmana e | Aitareyabrahmana conoscono il re Janamejaya e
il padre di costui Pariksit (il nipote dell’eroe Arjuna la vendetta
per la cui uccisione fornisce la storia-cornice del poema), mentre
isuoidiscendenti, i Pariksita, sono considerati antichissimi gia nel-
la Brhadaranyakopanisad. Quanto a Krsna, nell’epica si tratta d’'un
principe del clan guerriero dei Vrsni, parte della nobilissima stir-
pe degliYadava, ch’¢ in effetti un Avatara di Visnu, disceso con una
sua particella nel grembo della principessa Devaki al fine di alleg-
gerire la Terra dal peso opprimente dei re guerrieri e di difende-
re il Dharma periclitante, il quale sischiera fin dall’inizio con la fa-
zione vincente nel poema e ne diviene una vera «eminenza gri-
giar; la Chandogyopanisad lo conosce come figlio di Devaki, un trat-
to rimasto nell’epica, e discepolo di Ghora Angirasa, padre del
veggente Kanva, la cui discendenza ha fornito un importante con-
tributo al corpus del Rgveda; € possibile che si tratti del veggente
Krsna padre di Visvaka, egli stesso un Angirasa, al cui ritrovamen-
to del perduto figlio Visnapu, dovuto alla grazia degli Asvin, allu-
de un inno dello stesso Rgveda. I nomi del figlio e del nipote del
Krsna vedico suggeriscono che 'epiteto di Visnu (lett. «desidero-
so di pervadere/fare») che si rinviene assegnato a quest’ultimo
nel Taittiryaranyaka, potrebbe, anziché riferirsi ad una identifica-
zione con il nume compagno d’imprese d’Indra, risolversi sem-
plicemente in un secondo appellativo del veggente in discorso. Sia
Visva che Visnu figurano in ogni caso preminenti tra i 1000 nomi
del Dio riportati nel Mahabharata. 1 tratti della biografia dell’Ava-
tara cosi come ’epica li ha fissati richiamano antichissime saghe
indoeuropee: come accade a Romolo e Remo, egli e il fratello (Ba-
la-)Rama («Rama il vigoroso»; si notera che il nome di questi ¢
'esatto corrispondente del latino Rémus) sono allevati in segreto
dai pastori e, appena raggiunta la maggiore eta, uccidono il mal-
vagio zio che li perseguitava (il terribile Kamsa, che qui ha il ruo-
lo di Amulius), rimettendo sul trono il nonno vegliardo (Ugrase-



110 Hinduismo

na, che corrisponde nella versione indiana della leggenda al Nu-
mitor della «<saga» romana). Non manca nemmeno la fondazione
di una nuova capitale dopo questi eventi: si tratta di Dvaraka/Dva-
ravati, la «Porta» dell’Oceano occidentale, nel Gujarat, che sara
sommersa dalle onde alla morte dell’'uomo-Dio. Quest’ultima av-
viene, come per Achille nella leggenda ellenica, allorché una frec-
cia lo colpisce incidentalmente a un piede. Anche se lo sprofon-
damento della citta nell’Oceano a prima vista appare ispirato ad
un mito analogo a quelli altrove diffusi, gli scavi d’archeologia su-
bacquea condotti sul luogo mostrano che il fatto si € effettivamen-
te verificato; il santuario attuale di Krsna Dvarakadhisa, uno dei set-
te principali dell’India, che s’erge su un’isoletta sopravvissuta al ce-
dimento, contiene interessanti frammenti di decorazioni risalenti
all’eta ellenistica, che documentano I’antichita del sito.

Allo stesso modo in cui la battaglia di Bravellir, la spedizione
contro Tebe e la fondazione di Roma figurano come eventi «stori-
ci» nel passato eroico delle rispettive culture, la grande guerra del
Mahabharata e le vicende che le servono di contorno sono consi-
derate in India eventi remoti, ma perfettamente inquadrabili dal
punto di vista cronologico: gia nel poema una serie di puntuali ri-
ferimenti astronomici sembrano collocare i fatti principali da es-
so narrati tra il 1486 e il 1414 a.C.; piu recentemente il grande
astrologo Aryabhata (nato nel 475/476 d.C.) fissera I’inizio
dell’attuale Kaliyuga, coincidente con la morte di Krsna, in con-
comitanza con una congiunzione dei pianeti e dei nodi lunari av-
venuta il venerdi 18 febbraio 3103/3102 a.C., il che sposta la bat-
taglia di Kuruksetra nel 3139/3138, data tutt’ora accettata come
storicamente attendibile dalla maggioranza dei tradizionalisti.

Come avviene nei poemi omerici, ad onta del costante ricor-
so a deliberati arcaismi nello stile di vita e nelle istituzioni, il qua-
dro geografico e sociale dell’epica indiana é per lo pin un’idea-
lizzazione di quello del periodo in cui ’elaborazione di essa ve-
niva compiendosi: monarchi regnanti in un ricco e raffinato am-
biente urbano coincidente con il bacino occidentale del Gange
vi si affrontano in un conflitto che oppone popolazioni ben no-
te dell’India intera. Questa risulta divisa in circa 250 regni gran-
di e piccoli includenti, accanto a quelli antichi dei Kuru, dei Pan-
cala, dei Matsya, dei Cedi, degli Usinara importanti nel periodo
anteriore all’emergere degl'imperi orientali dei Kosala e dei Ma-
gadha (IV-HI secolo a.C.), anche questi ultimi, accanto al domi-
nio occidentale di Paurava del Panjab (forse il Poro vinto da Ales-
sandro Magno) e alle principali entita politiche dell’India dravi-



M. Piantelli Lo hindiismo. 1. Testi e dottrine 111

dica. Si tratta in realta della proiezione in un passato immemo-
rabile del quadro indiano familiare agli uditori dell’eta classica
e dei secoli immediatamente precedenti e successivi ad essa.

1. Il Dharma regale

L’ingentissima massa di varianti ed integrazioni al Mahabharata
ne ha fatto una gigantesca enciclopedia del sapere sacro e pro-
fano del mondo indiano, fissato, almeno per cio che tocca la
maggior parte dei materiali confluiti in esso, nella forma che era
venuto assumendo nel periodo tra il V secolo a.C. e il V d.C. Pu-
re in mezzo ad accrezioni d’ogni sorta, il vero tema centrale del
poema € ancora ben individuabile: esso € costituito dalla rifles-
sione sul Rajadharma, il complesso delle norme che devono reg-
gere il comportamento regale, oggetto di una importante sezione
del poema, ma anche dei principi etici a cui tale comportamen-
to € ispirato. La maggior parte degli episodi servono a lumeg-
giarne i problemi e le aporie, avvalendosi di esempi con valore
paradigmatico e ponendo articolati discorsi, per lo pit in forma
aforismatica, in bocca ai diversi personaggi dell’epica. Le dure
esigenze della difesa del Dharma implicano ’laccumulazione del-
la ricchezza/potere, lo Artha, che i re sono chiamati istituzio-
nalmente, dalla loro specifica vocazione/diritto/dovere (adhika-
ra), a procurarsi € conservare con zelo implacabile, impiegando
il Danda anche fuori del contesto strettamente punitivo, si da sot-
tomettere o annientare rivali e nemici attuali o potenziali, impa-
dronendosi dei loro beni. Cié mantiene in vigore la matsyaniti
nei rapporti tra stati, almeno finché un re dei re, che «fa girare
la ruota» del Dharma (il Cakravartin), s’impadronira dell’intera
terra civilizzata, coincidente con il subcontinente indiano, fa-
cendo cessare la lotta di tutti contro tutti. «Al possente tutto ap-
partiene» € la massima che deve reggere ’azione del monarca.
L’Artha ¢ al di sopra del Dharma, giacché ¢ dall’Artha che esso
trae sostentamento, come 1 viventi dalla terra, ed é all’Artha che
esso s’appoggia, come una liana all’albero. Ma questo non signi-
fica che I’Artha vada perseguito come fine a se stesso: ¢ pur sem-
pre dall’imperativo primario della protezione del Dharma che la
sua coltivazione ¢ legittimata. Chi cerca il potere per il potere ¢
spregevole e merita d’esser soppresso come un empio e un ucci-
sore di brahmani, mentre chi cerca il Dharma per il Dharma si
conforma al piu alto ideale morale ed ¢ degno d’ogni lode. Del
resto, il Dharma, protetto, protegge a sua volta il reggitore e il



112 Hinduismo

suo regno: la sua sacra efficacia assicura fecondita e prosperita,
lunga vita e ogni sorta di benedizioni a chi ¢ tanto fortunato da
vivere dove esso esercita appieno il suo benefico dominio: tra
Dharma e Artha intercorre un rapporto di mutua dipendenza co-
me tra il mare e le nubi. Il re & dunque tenuto, ove le circostan-
ze lo consentano, ad una condotta virtuosa, che deve concretarsi
specialmente nella generosita verso i brahmani: ’armonia tra co-
storo e la nobilta guerriera, tra Brahman e Ksatra, ¢ necessaria
al successo in ogni intrapresa regale, e particolarmente nella di-
struzione dei nemici. Il realismo indiano, ben presente nell’epi-
ca, prende in considerazione anche il caso di chi, trovandosi in
difficolta altrimenti insormontabili, ¢ forzato a transigere nei
confronti del codice di condotta regale generalmente approvato.
I diritti/doveri del monarca colpito dalla sventura (lo Apaddhar-
ma) gli concedono una notevole elasticita di coscienza: egli non
solo pud, ma deve trasgredire le norme comuni, non arretrando
neppure di fronte al delitto, al venir meno ai patti giurati, al piu
abietto tradimento nei confronti di maestri e benefattori. Anche
fuor di questo caso-limite, v'’é una netta opposizione tra il profi-
lo etico degli ksatriya, che coltivano I'indignazione di fronte al
male, il desiderio di gloria e il valore guerriero come imperativi
assoluti, non esitando a «bagnar le mani fino al gomito» nel san-
gue dei loro nemici, e il modello di comportamento mite e pu-
ro (appannaggio specialmente di brahmani e asceti, ma propo-
sto all’osservanza di tutti, per quanto le loro condizioni di vita lo
permettono) che s’ispira agli ideali pit elevati, quali:

a) la compassione (la karuna, «tristezza» innanzi alle pene altrui,
la krpa, «gemito» condiviso con chi soffre, la daya, «tenerezza»
verso i deboli e i miseri);

b) 'innocenza (la ahimsa, lett. la «<non-uccisione»; si tratta di una
regola di vita che comprende I’astensione non solo da ogni for-
ma di attivita suscettibile di arrecare nocumento agli esseri, ma
dalla malevolenza e dall’approvazione esplicita o implicita di at-
tivita siffatte; la resa consueta con «non-violenza» € in qualche
misura riduttiva);

¢) lafedelta alla Verita (il Satya; il suo rispetto comprende non sol-
tanto la veridicita, ma la coerenza nell’agire e la conformita del
pensiero a cio che la percezione e gli altri mezzi di conoscenza ri-
velano all’'uomo; cid va pur sempre combinato con I'esigenza pri-
maria della ahimsa: la Manusmyti invita ad astenersi dall’enuncia-
zione di verita nocive non meno che da quella di menzogne grate
all’interlocutore);



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 113

d) 'umilta (il vinayae, «<modestia/buona educazione», la laja,
«vergogna/pudore»);

¢) la pazienza (il dama, auto-«dominio», la ksama, «sopportazio-
ne/indulgenza»).

Figura di grandissimo rilievo nel Mahabharata, il gran re
Yudhisthira, che, essendo egli stesso figlio del Dharma personifi-
cato, viene spesso nell’epica gratificato del titolo di «re del Dhar-
ma» (Dharmaraja, altrove anche epiteto di Yama in quanto giu-
sto giudice dei trapassati), incarna fino in fondo tali valori, vi-
vendo nella piu stretta osservanza di essi anche sotto i colpi di
un Destino avverso, che sembra tirarsi addosso egli stesso per il
suo impegno a rispettarli ad ogni costo. Sconfitto a piu riprese
dal re dei Gandhara Sakuni (lett. «Avvoltoio»), campione del suo
antagonista Duryodhana, in una simbolica partita di vibhitaka
(lett. <spaventevole»; si tratta di un gioco di destrezza che prende
il suo nome dai gusci a cinque facce dei frutti della Terminalia bel
lerica, usati in esso come dadi) — cui non puo sottrarsi perché il
suo dovere di guerriero gl'impone di non ricusare, mai posto di
fronte ad una sfida —, egli perde successivamente tutte le sue ric-
chezze ed il regno, poi i fratelli amatissimi — che sono altrettan-
ti semidei: 1 gemelli Nakula e Sahadeva, figli degli Avin, I'invin-
cibile Arjuna, figlio e alter ego di Indra, il fortissimo e vorace Bhi-
ma(-sena), figlio di Vayu — e infine la sposa di tutti e cinque,
Krsna Draupadi, nata dal fuoco sacrificale su istanza di Drupada
re dei Pancala, per procurare la distruzione di Drona, un brah-
mano guerriero suo rivale. Mestruante e discinta, ella € trascina-
ta per i capelli in mezzo all’assemblea regale dei Kuru e trattata
da serva, senza che Yudhisthira, legato dalle norme del gioco a
dadi (il dyuatadharma) possa reagire o permettere ai fratelli di far-
lo. Dopo che gli € stata resa ogni cosa per intercessione della mo-
glie, Duryodhana lo provoca ad un’ultima partita: perduta anche
quella, Yudhisthira e costretto, per tener fede alla parola data, ad
errare nelle selve con i fratelli e la sposa per dodici anni, tra-
scorrendone un tredicesimo sotto mentite spoglie, senz’essere
scoperto, servendo alla corte di un monarca vicino. Le condizioni
sono puntigliosamente rispettate dal Dharmaraja, ma quando il
regno dovrebbe essergli restituito Duryodhana rifiuta: questo
personaggio tutto d’un pezzo, che ¢ l'incarnazione dei lati piu
sinistri del carattere degli ksatriya, tiene testa inflessibilmente ai
tentativi di pace condotti da Krsna in persona e appoggiati dai
saggl vegliardi della corte dei Kuru. Nella grande battaglia che
seguira, le due parti in lotta verranno coinvolte in una crescen-



114 Hinduismo

te degenerazione, obbligate a venir meno via via ai dettami del
cavalleresco codice di guerra ancestrale. Lo stesso Yudhisthira
sara costretto dalle circostanze a tradire la fiducia del suo anzia-
no maestro Drona, eletto comandante supremo dei nemici, prof-
ferendo, sia pure in forma d’una proposizione formalmente ve-
race, una sostanziale menzogna: alla sua dichiarazione che «&
morto ASvatthaman» (tale il nome del figlio diletto di Drona, ma
anche di un elefante abbattuto all’'uopo), quel venerando brah-
mano perderd ogni volonta di vivere e si lascera uccidere senza
combattere. Da questo momento il carro da guerra del Dhar-
maraja, che incedeva al di sopra del terreno senza insozzarsi, al-
lo stesso modo di quelli degli déi, sprofonda come gli altri nella
mota insanguinata del campo di battaglia: egli ¢ divenuto un uo-
mo come gli altri. A differenza di Duryodhana, Yudhisthira non
riesce a vivere fino in fondo il ruolo assegnatogli dalla sua nascita
regale: la sua squisita sensibilita, insieme al dolore per la morte
di familiari e maestri, lo spinge a maledire il Dharma degli
ksatriya e solo gli sforzi congiunti dei fratelli e di Krsna riusci-
ranno a fatica a dissuaderlo dall’eludere i suoi obblighi regali, ri-
tirandosi in un eremo silvestre.

2. La Bhagavadgita

Simile € I'attitudine che, all’inizio del conflitto, mostra I’eroe piu
prestigioso tra quanti combattono al suo fianco, il fratello Arjuna.
Afferrato da un’intensissima angoscia alla vista di maestri, amici e
parenti schierati contro di lui, egli lascia cadere dalle mani sner-
vate il divino arco Gandiva, che il dio Agni in persona gli aveva do-
nato, e dichiara che non combattera. Krspa, che funge da suo au-
riga, lo esorta con un discorso misto d’insegnamenti e d’esorta-
zioni che segna il punto piu alto del Mahabharata: la famosa Bha-
gavadgita (lett. la «Cantata del Bhagavat»), detta per il prestigio in-
comparabile di cui gode in ogni eta il «Vangelo dell’India» e for-
mante, con le Upanisad e i Brahmasitra, la «triade dei punti di par-
tenza» (il Prasthanatraya) del Vedanta, che sintetizza i temi piu im-
portanti della riflessione epica su la Divinita, il mondo, I'uomo e
le diverse vie che menano alla liberazione dal ciclo delle rinascite.
Articolato in 18 adhyéya il testo «canonico» della Gita, fissato con
le sue 700 strofe dal primo commento pervenutoci, il Bhagavadg:-
tabhasya ascritto a Sankara, & accettato dalla massima parte dei
commentatori successivi, anche i pit fieramente avversi alle posi-
zioni di costui, come i visnuiti Ramanuja (XI secolo, Srimadbha-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 115

gavadgitabhasya) e Madhva (XIII secolo, Gutatatparya). Ci restano
tuttavia tracce di redazioni anteriori, che dovevano essere alme-
no leggermente pia estese e comportavano alcune varianti di mi-
nor conto: le testimonianze piu interessanti per la storia del testo
ci vengono fornite dalla recensione kasmira, commentata dai
maestri — Sivaiti! — Ramakantha (VII/VIII secolo, Sarvatobhadra) e
Abhinavagupta (X/XI secolo, Gitarthasamgraha), nonché dalla pa-
rafrasi di Hamsayogin (forse VIsecolo) e dai passi conservatiin un
riassunto indonesiano del Mahabharata, che mescola qua e la il
sanscrito all’antico giavanese (forse redatto verso 1'XI secolo).
Gl'insegnamenti di Krsna, che culminano in una visione mera-
vigliosa e terrificante in cui egli si presenta ad Arjuna come Kila,
il Tempo/Morte personificato, in atto di colmare con infinite
membra 'universo e d’inghiottire con le fauci terribili i guerrieri
schierati a battaglia, abbracciano praticamente tutta la gamma dei
teologumeni contenuti nelle Upanisad, specie la Svetasvatara-
I'Isa- e la Mundakopanisad; nei colofoni apposti a ciascuno deisuoi
adhyaya, la Gita ¢ qualificata essa stessa Upanisad, oltre che «scien-
za del Brahman» (Brahmavidya) e «testo autorevole sullo yoga»
(Yogasastra). Non sorprende che la sua audizione fosse in antico
vietata a donne e membri di caste inferiori, come del resto avveni-
va per altre sezioni dell’epica dedicate alla stessa tematica, quali
— il Sanatsujatiya, anch’esso corredato da un commento attribui-
to a Sankara e che comprende 4 adhyaya d’insegnamenti impar-
titi a Dhrtarastra dal fanciullo immortale chiamato Sanatsujata
(I’«Eterno Bennato»),

—e il piu esteso Moksadharmaparvan, il quale in 191 adhyaya racco-
glie la summa del sapere relativo alla Divinita e alla liberazione dal
ciclo delle rinascite, esposto — con dovizia d’apologhi e un ric-
chissimo florilegio di citazioni di testi andati perduti — a Yudhisthi-
ra dal vegliardo Bhisma, mentre questi giace in attesa della morte
sul glorioso giaciglio formato dalle frecce che I’hanno trafitto.

3. La teologia dell’epica

La Divinita suprema del Mahabharata e della Bhagavadgita — men-
tre puo venire identificata di volta in volta con diverse figure vedi-
che, tra cui sono specialmente in rilievo Visnu e Rudra/ Siva, cia-
scuno dei quali sembra fungibile con I’altro (i due grandi numi so-
no alquanto arricchiti nel loro corredo mitico e simbolico rispet-
to al passato e formano gid I'oggetto di una devozione esclusiva da



116 Hinduismo

parte di comunita pii o meno «settarie» che sono occasional-
mente menzionate nell’epica) — coincide anzitutto con il Brah-
man stesso, 'unico Ente/Realta (il Sat) fondamento del mondo
del divenire, che insieme esso trascende e manifesta, ricolmando-
lo della propria presenza, una presenza che € ovunque avvertibi-
le, ma si concreta specialmente in un vasto repertorio di vibhuti
(lett. «glorie/ricchezze») comprendente deita, entita e fenomeni
caratterizzati dalla loro eccellenza e/o singolarita in seno alle di-
verse categorie di cui fanno parte. Esse vengono elencate nella G-
ta: il Sole tra i luminari celesti; la Luna tra gli asterismi; il Samave-
da tra i Veda; Indra tra gli Déi; Visnu tra gli Aditya; Siva tra i Ru-
dra; Agni tra i Vasu; Brhaspati tra i purohita; Bhrgu tra i veggenti
vedici; il manas fra gli organi dei sensi; la coscienza/ragione (la ce-
tana) tra gli esseri/elementi (i bhuta); il monte Meru tra le vette;
I’Oceano tra le distese d’acqua; la sillaba Om tra i mantra; la ripe-
tizione mormorata dei Nomi divini (il japa) tra i sacrifici; lo
Asvattha (Ficus religiosa) tra gli alberi; il Fulmine tra le armi da lan-
cio; il Tempo/Morte tra coloro che computano/annoverano; il
leone tra le fiere; il Gange (la dea Ganga) tra i fiumi, il lancio dei
dadi tra i giocatori, il coraggio tra i prodi, il silenzio tra i segreti.
Caratteristica del Mahabharata € altresi la nozione d’una se-
rie di aspetti del Dio connessi ai vari settori dell’architettura del
COSMO:
a) in relazione all’'uomo (adhipaurusa), di cui costituisce il fine
ultimo (la gati);
b) in relazione alla persona (adhyatman), con il cui nucleo im-
mutabile s’identifica senz’altro in quanto intimo Sé fondante la
realta di ogni individuo;
¢) in relazione agli elementi (adhibhuta), di cui € I'origine in
quanto Natura primordiale;
d) in relazione alle divinita (adhidaivata), di cui & al vertice in
quanto Dio degli déi (Devadeva) e Signore dei signori (ISvare-
svara), che puo essere identificato con ciascuno di essi;
¢) in relazione ai mondi (adhilokya), entro la cui compagine com-
pare come Satyaloka;
) in relazione alla conoscenza/consapevolezza (adhivijriana), da
cui risulta inattingibile, ma che al tempo stesso da lui procede ed
€ convalidata;
g) in relazione al sacrificio (adhiyajfia), con cui si identifica se-
condo la concezione tardovedica del Demiurgo.
L’assoluta imparzialita di questo Principio universale nei con-
fronti delle vicende dei singoli — che gli fa assumere talora i trat-



M. Piantelli Lo hindiiismo. I. Testi e dottrine 117

ti di un Destino impersonale e ineluttabile con cui il re costan-
temente si misura, nient’affatto sicuro che la sua giustizia e ret-
titudine gli garantiscano il successo — viene ad incrinarsi con I'in-
tervento di una vera e propria elezione, comportante un rap-
porto privilegiato tra la Divinita e I'individuo. Questo rapporto €
vissuto dall’'uomo in termini della personale intensa dedizione
propugnata segnatamente dagli ambienti visnuiti (la bhakti, lett.
«partecipazione /godimento», un termine derivato da una radi-
ce che esprime la spartizione e, per traslato, la fruizione sessua-
le, ma anche il pio affetto/rispetto verso i genitori e i maestri e
la devota fedelta nei confronti d’un capo), che riveste nella pro-
spettiva dell’epica i tratti di un lucido amor fati e insieme quelli
d’un appassionato desiderio d’unione con I’Assoluto. Il perse-
guimento del Dharma diviene allora compimento disinteressato
del proprio dovere, mentre i frutti delle azioni giuste e sante so-
no offerti come oblazione sacrificale alla Divinita, annientando
cosl il karman positivo che non portera piu il saggio a rinascere;
il Brahman personificato € allora il rifugio/asilo (lo Samna)
esclusivo del devoto e gli accorda la sua protezione potente sia
in vita che dopo la morte, allorché il ciclo delle rinascite termi-
nera e¢ il riassorbimento nella Realta suprema (il Brahmanirvana)
avra finalmente luogo. La Gita esprime, in alcune celebri strofe,
che hanno fissato nei millenni la fisionomia del pio «hindu»,
I'ideale dell'uomo perfetto, che solo ¢ in grado di raggiungere
tale altissima meta, liberandosi dal desiderio, la molla prima del-
I'agire che incatena i mortali a sempre nuove rinascite:

Senza odiar nessuno degli esseri, amichevole e compassionevole,
senza «mio», senza «io», per cui agi e disagi sono la stessa cosa, pazien-
te, appagato perfettamente sempre, aggiogato, domator di se stesso, dal-
le salde risoluzioni, in Me fissi la mente e ’attenzione consapevole, co-
lui ch’e¢ Mio bhakta Mi ¢é caro. E colui dal quale non ¢ turbata la gen-
te/mondo e che dalla gente/mondo non é turbato, da esaltazione e de-
pressione, paura e turbamento sciolto, questi Mi € caro. Non condizio-
nato da rispetti umani, puro, destro, assiso in disparte, da cui le preoc-
cupazioni se ne sono andate, che rinuncia ad intraprendere qualsiasi
attivita, colui ch’é Mio bhakta Mi é caro. Colui che non rabbrividisce di
gioia né aborrisce, non s’angustia né brama, che rinuncia al bene e al
male, provvisto di bhakti, questi Mi € caro. l.'uomo identico verso il ne-
mico e I'alleato, e cosi pure nei confronti di considerazione e disprez-
zo, freddo e caldo, agi e disagi identico, del tutto libero da attaccamenti,
per cui sono pari lodi e biasimi, silente, pago di qualsiasi cosa gli av-
venga, senza fissa dimora, saldo nel suo pensiero, prowisto di bhakti,



118 Hinduismo

Mi € caro. Coloro, poi, che quest’ambrosia dharmica cosi com’¢é stata
enunciata rimeditano, prowisti di sicura fede, aventi Me quale [ideale]
supremo, questi bhakta Mi sono estremamente cari!

Nella forma in cui ci € pervenuta, ’epica fa larga parte alle
nozioni cosmogonico/cosmologiche confluite nell’architettura
del Samkhya. Nel Mahabharata il termine designa in particolare
I'approccio “gnostico” alla liberazione dal ciclo delle rinascite;
come tale, il Simkhya € veduto in opposizione/complementarita
con lo Yoga, termine che nel contesto dell’epica sta non soltanto
per la ben nota disciplina psicofisiologica perfezionata dagli asce-
ti in vista del conseguimento di stati di consapevolezza e poteri
al di la della comune umanita, ma per ogni metodologia «prati-
ca» adottata in vista della liberazione stessa.

4. Il Pasicaratra

Accanto a questa componente ¢ avvertibile con un certo rilievo,
specialmente nel mosaico di citazioni fornito dalle parti sapien-
ziali del poema, I'apporto dell’antica scuola visnuita dei (parama-)
ekantika/ ekantin, «Monoteisti/monolatri (supremi)» o seguaci
dello Ekayana, un quinto Veda segreto (citato nella Chandogyopa-
nisad e identificato con una perduta branca dello Yajurveda bian-
co), scuola detta anche, specie dai suoi avversari, dei satvata, dal
nome di una sottocasta abbastanza umile, cio che indica una pos-
sibile prevalenza tra loro degli appartenenti a tale gruppo sociale.
Il nome sotto cui essa & piu nota ¢ quello di Pazicaratra, «del [pe-
riodo] di cinque notti», durante le quali cinque autorita con i lo-
ro insegnamenti fondano il sapere sacro della sua tradizione: la
notte d’Indra, quella dei Veggenti, quella di Siva, quella di Brah-
ma e quella di Brhaspati; simbolicamente, questa designazione ri-
copre — oltre ad altre pentadi come quelle dei 5 sensi con i loro ri-
spettivi oggetti, distrutti al momento della liberazione, e delle 5
parti del giorno in cui riti specifici devono essere eseguiti —il grup-
po dei «Cinque Eroi» (i Pancavira) del clan dei Vrsni, in persona
dei quali Visnu ha operato la sua discesa nel mondo, che sono al-
trettante figure dell’epica specialmente venerate dal movimento:
oltre a Krsna/Vasudeva (ch’¢ al centro della pieta dei pancaratrin,
per cio dettianche bhagavata, «Quelli del Bhagavat»), figurano tra
costoro suo fratello (Baladeva/Balarama Samkarsana, il «feto tra-
piantato», allusione ad un evento prenatale di cui fu protagoni-
sta), i suoi figli Pradyumna (lett. «Pre-potente») e Samba (lett.



M. Piantelli Lo hinditismo. I. Testi e dottrine 119

«che ha madre») e il nipote Aniruddha (lett. «<senza ostruzioni»).
Questa tradizione ha prodotto un imponentissimo corpus di lette-
ratura in sanscrito comprendente 225 testi sacri piu volte rima-
neggiati nei secoli, variamente detti Siddhanta («conclusioni defi-
nitive»), Bhagavat-/ Divyasastra («testi autorevoli relativi al Bhaga-
vat» o «divini»}, Agama («[tradizioni] a noi pervenute»), Tantra
(«libri»; il termine letteralmente designa uno strumento per tes-
sere; esso € morfologicamente affine al latino tenctorium) o Samhi-
ta. Tra questi si distinguono quelli di origine divina, quelli enun-
ciati dai veggenti vedici e quelli riconosciuti opera umana; ciascu-
no si divide, almeno in linea di principio, in 4 sezioni, rispettiva-
mente dedicate ad esporre la conoscenza (il ffiana), I'azione cul-
tuale (la Kriya), lo Yogae le regole di condotta (la Carya): tale qua-
dripartizione ¢ caratteristica di tutta la letteratura «tantrica», qua-
le che ne sia Iaffiliazione. Tra le piu interessanti dal punto di vista
speculativo sono la Sanatkumara-, la Isvara-, la Pauskara- € la Ahir-
budhnyasamhzta Le dottrine piu caratteristiche del movimento
s’accentrano sulla figura di Visnu, identificata con Krsna e conce-
pita come Dio degli déi, unico Signore personale di tutto (Isvara).
La sua iconografia, curata in ogni dettaglio, costituisce un poten-
te sistema simbolico, in cui le categorie del Samkhya hanno larga
parte. Cosi:

— la tinta della pelle del Dio € blu notte, il che allude allo spazio
sottile e onnipresente, ma ¢ anche connesso con I'attuale eta del
mondo: nelle precedenti, infatti, il Dio ¢ rispettivamente bianco,
rosso e giallo — si notera che si tratta dei quattro colori (i varna)
simbolici dei principali gruppi sociali dell’India, predominanti
ciascuno in uno degli yuga; la veste ¢ gialla e rappresenta i Veda
attraverso 1 quali traluce il mistero divino;

— a sinistra del petto di Visnu figura il neo cruciforme detto Sri-
vatsa («<beneamato di Sri», la Signora della buona sorte/succes-
so, sua paredra e Potenza, Sakti), da cui esce un ciuffo di pelo
dorato che simboleggia la «Natura» primordiale (la Prakrti);

— al centro del petto ¢ posto invece il Kaustubha, la gemma «del-
I’Oceano» di latte, ottenuta a seguito del suo frullamento da par-
te di dei e Asura al fine di farne emergere il nettare d’immortali-
ta, lo amyta; € in tale gemma che il ricciolo si riflette, il che simbo-
leggia il Soggetto (il Purusa) nella sua funzione di specchio del-
P'universo oggettuale;

— le quattro mani reggono altrettante «armi/aggeggi» (gli
Ayudha) che, personificati, sono altrettanti esseri divini cui spetta
in proprio un culto: un loto, la mazza Kaumodaki, simboleggiante



120 Hinduismo

il soffio vitale, miticamente identificata con la dea Kali, di cui la
sorella di Krsna uccisa in fasce dal perfido Kamsa € ritenuta un
Avatara, il Paficajanya, la conca vinta all’Asura Pancajana («Cin-
que-elementi»), simboleggiante il senso dell’io; il disco/ruota
detto Sudarsana («Bellavista»), i culi sei raggi sono le stagioni, la
cui circonferenza ¢ la Maya e che simboleggia la mente cosmica.
Quest’ultimo Ayudha assume speciale importanza nel culto tem-
plare ed ¢ visto come il mezzo attraverso cui Visnu manifesta il
mondo, dividendosi in soggetto ed oggetto.

Piu astrattamente, egli € contraddistinto da 6 attributi premi-
nenti, in genere accettati anche dagli altri indirizzi di pensiero
teistici come caratterizzanti il Dio degli déi, quale che sia I'iden-
tita assegnatagli:

1) la conoscenza (lo jiana), essenza immateriale del Dio, eterna
e di per se stessa splendente, che raggiunge e riflette ogni og-
getto nell’universo;

2) la potenza (la Sakti), che si concreta particolarmente nella sua
funzione cosmogonica;

3) la signoria (lo azsvarya), che coincide con il ruolo di libero at-
tore/creatore (karty);

4) la forza/vigore (il bala), che permette al Dio di operare in-
stancabilmente;

5) la virilita (il vzrya), che si concreta nella capacita di restare im-
mutato pur fungendo da causa intrinseca/«materiale» (upada-
nakarana) del mondo fenomenico;

6) la gloria/fulgore (il tgas), che gli permette di operare come
causa estrinseca/«strumentale» di esso (nimittakarana), ponen-
dolo in esistenza tramite il proprio agire in assenza di qualsiasi
ausilio esterno.

Tutti insieme, tali attributi pertengono a Krsna/Vasudeva; pre-
si a due a due, essi individuano i suoi principali Vyuha (lett. «for-
me sintetiche»), manifestazioni parziali che si susseguono in cicli
della durata di 1600 anni ciascuno, durante il periodo della cosid-
detta «emanazione pura», che precede la cosmogonia: dalla com-
binazione di conoscenza e forza emerge Samkarsana, identificato
con Siva in quanto riassorbitore delle forme; da quella di signoria
e virilitd Pradyumna, identificato con Brahma in quanto Demiur-
go; da quella di potenza e gloria Aniruddha, ch’é Visnu in quanto
conservatore del cosmo, Purusottama. I Vytiha si distinguono dal-
le mani in cui recano i loro Ayudha: mentre Krsna ha nella destra
superiore la conca e nell’inferiore la mazza, nella sinistra superio-
re il disco e nell’inferiore il loto, Samkarsana inverte rispetto a lui



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 121

gli oggetti nelle mani sinistre e Pradyumna le posizioni di mazza e
disco, mentre Aniruddha scambia gli oggetti tenuti in destra e si-
nistra superiori rispetto a quest’ultimo. Diverse figure divine fem-
minili ed emanazioni secondarie s’accompagnano a costoro, nel
quadro di un pantheon dalla complessa articolazione.

Anche a prescindere dagli apporti di singole correnti di pen-
siero devozionali, di notevolissimo rilievo per le sorti future
dell’hindiismo ¢ il momento mitico-teologico del Mahabharata:
ricorrono dappertutto, e segnatamente nelle sue sezioni d’ispi-
razione didascalica, numerosi inni diretti alle principali figure di-
vine, tutt’ora utilizzati nel culto ed importantissimi per gli epite-
ti e i dettagli iconografici che vengono in essi evocati, nonché i
frequenti excursus mitici, che sovente ripresentano, ampliandoli,
i contenuti delle stringate narrazioni eziologiche dei Brahmana.
Mentre tali antecedenti vedici resteranno nei secoli oggetto di li-
bera ermeneusi presso i commentatori — anche i pia ortodossi —,
i quali non si periteranno di ricorrere all’allegoria per penetrar-
ne i significati, la cosmogonia, la cosmologia e le gesta degli dei
e degli antichi veggenti ed eroi riportate nel Mahabharata e nei
testi posteriori, che ne riprendono e sistematizzano il dato, ver-
ranno accettate come eventi storici, sia pure di una «storia sacra»
ricca d’insegnamenti simbolici. E, infatti, a partire dalla dovizio-
sa silloge di miti reperibili nell’epica che verra costruendosi nei
secoli 'imponentissimo ¢orpus mitologico indiano, affidato da un
lato alla letteratura anonima dei Purana, dall’altro a una fitta
schiera di poemetti, drammi e inni in sanscrito e in vernacolo,
cui ogni generazione ha apportato un contributo erudito, devo-
to o creativamente innovatore. I’architettura del pantheon india-
no, gli attributi, le attivita e i principali episodii relativi alle di-
verse figure divine oggetto della devozione professata dagli espo-
nenti delle diverse tradizioni «settarie» trovano nelle fonti della
Smrti una consacrazione autorevole, che serve in qualche misu-
ra ad armonizzare tali tradizioni, fornendo ad esse un comune
background condiviso anche dal cosiddetto «Hindaismo generi-
co», che in siffatte tradizioni non si riconosce. Gli déi dell’epica
indiana, alla stessa guisa di quelli omerici, si presentano sovente
come individui animati da interessi personali, che non esitano a
ricorrere all’inganno nella difesa dei loro preferiti: cosi vediamo
la dea Ganga, personificazione del Gange, prendere personal-
mente le redini del carro del figlio Bhisma nella battaglia, men-
tre Indra, per difendere il figlio Arjuna, assume le sembianze
d’un brahmano al fine di chiedere in dono al suo mortale ne-



122 Hinduismo

mico Karna, figlio del Sole, la corazza e gli orecchini che lo ren-
dono invincibile. Occasionalmente, come si vede, anche dei con-
nubii possono aver luogo fra divinita ed esseri umani, generan-
do eroi ereditanti la vigoria e la statura sovrumana del genitore
divino, che possono affiancare nella lotta sempre ripetuta contro
le forze del male, ma anche il destino di morte precoce di quel-
lo umano: la differenza tra le due stirpi non ¢ tanto di qualita,
quanto di poteri e di longevita. Anche gli déi muoiono, e, se-
condo una concezione condivisa da jaina e «buddhisti», sono so-
stituiti nella loro carica/funzione da nuovi personaggi dotati
d’insigni meriti, che ne prendono nome ed aspetto: ¢ il caso del-
lo stesso Indra, di cui il Mahabharata conosce cinque predeces-
sori. Agli déi del pantheon impegnati nelle attivita cosmiche e nel
conflitto contro gli Asura s’affiancano gli «déi grazie al karman»
(1 Karmadeva), defunti che hanno guadagnato lo Svarga con il sa-
crificio o con la morte in battaglia, «prescelti/uccisi» come i Val
dell’escatologia scandinava e i Velés/ Velinas di quella baltica; qui
la distinzione dipende soltanto dalla consistenza mitico/cultua-
le di cui godono i primi, mentre i secondi formano per lo piu
una massa anonima ¢ indeterminata, entro la quale emerge qual-
che re celebre per le sue antiche gesta.

5. LO HARIVAMSA E IL RAMAYANA

Appendice del Mahabharata é lo Harivamsa (la «Stirpe di Hari»,
un nome che significa lett. «Bruno/rossastro/verdastro», dive-
nuto epiteto di Visnu con varie etimologie fantastiche, ad esem-
pio «che rapisce» i cuori), nella sua attuale veste (risalente forse
al IV/V secolo d.C.) una rivisitazione visnuita di esso dell’esten-
sione di circa 16.000 strofe, ripartite in 326 adhyaya e tre grandi
«libri» dedicat rispettivamente alla narrazione della teogonia e
delle antiche dinastie, della biografia specialmente giovanile di
Krsna e degli eventi delle future eta cosmiche. Si tratta di temi
condivisi con 1 Purana, di cui il testo riprende I'impostazione sot-
to piu d’un rispetto.

Piu antico, almeno nel suo nucleo (I/1I secolo d.C.?), sembra
essere il secondo degli Itihasa, il famoso Ramayana (lett. «Cam-
mino di Rama»), basato su una leggenda ben nota e ampiamen-
te narrata, con significative varianti, nel Mahabharata, dove i fat-
ti di Rama sono considerati assai piu antichi di quelli di Yudhisthi-



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dottrine 123

ra; lo Harivamsa si riferisce gia a pubbliche recite della vicenda
con una messa in scena vicina a quella dei «Misteri» medioevali
in Occidente, tradizione tuttora viva: si consideri la festivita del-
la Ramalila («gioco di Rama») che viene celebrata a Ramanaga-
ra presso Benares, coinvolgendo tutta la popolazione in una se-
rie di quadri animati che hanno per teatro la cittadina intera. In
24.000 strofe ripartite in 675 «fiotti» (i sarga, solitamente resi con
«canti») e 7 «sezioni» maggiori (i kanda, resi con «libri») il poe-
ma — che per la sua unita d’ispirazione e di linguaggio € certo
opera di una singola personalita creatrice, identificata nell’ope-
ra stessa con uno dei suoi personaggi, il saggio Valmiki (lett.
«quello del termitaio» cresciuto attorno al suo corpo durante un
prolungato periodo di immobile ascesi) ~ sviluppa le peripezie
del principe Rama, secondo una serie di moduli ben attestati nel-
la tradizione fiabesca — non soltanto indoeuropea - dei cosiddetti
Marchen e Hero Tales. Figlio prediletto del re Dasaratha, della di-
nastia solare fondata da Iksvaku (un personaggio noto nel Rgve-
da) con per capitale la citta di Ayodhya, Rama ¢ costretto a re-
carsi in esilio silvestre dalle mene della matrigna Kaikeyi, la gio-
vane seconda moglie del padre, al momento in cui dovrebbe in-
vece essergli associato nell’amministrazione del regno come ere-
de presuntivo (yuvaraja). 1l vecchio monarca, come ¢ frequente-
mente il caso in questo tipo di trama, ne morra di dolore. I va-
gabondaggi dell’eroe lo portano nelle terre inesplorate che si
stendono a Sud dei dominii degli Arya nella piana gangetica oc-
cidentale (lo Aryavarta), viste come una sorta di «Altro Mondo»
popolato di mostri e di meraviglie. Qui, mentre s’¢ assentato per
cacciare un prodigioso cervo dalle corna d’oro, la amatissima
sposa Sita (lett. «Solco», cosi chiamata perché nata dalla Terra ri-
tualmente arata dal re Janaka dei Videha, ben noto nella lette-
ratura tardovedica) gli viene rapita sul suo carro aereo dal terri-
bile re dei raksasa, il mostruoso Ravana dalle dieci teste, che la
terra segregata nel parco del suo magico palazzo a Lanka nell’iso-
la di Ceylon. Guadagnatasi I'alleanza di Sugriva re dei «silvani»
(i vanara, sorta di elfi scimmieschi dagli straordinari poteri, tra
cui primeggia Hanumat, il «guanciuto/mascelluto», prezioso
«ausiliare magico» destinato a divenire uno degli déi minori piu
popolari dell’India nei secoli piu vicini a noi) e individuato do-
po una affannosa ricerca il luogo della prigionia della sposa,
I’eroe varca il mare accompagnato dal fido fratello Laksmana e
da un’armata di vanara, sconfigge in una grande guerra ’anta-
gonista e ritorna in trionfo ad Ayodhya. Qui, pero, € costretto dal



124 Hindaismo

timore della pubblica opinione ad allontanare la fedele Sita, pur
gia sottoposta ad un’ordalia tra le fiamme per provare la sua ca-
stiti: ella dara alla luce in esilio i figli Kusa e Lava, allevati dallo
stesso Valmiki. Sard poi la recitazione del poema da parte dei due
fanciulli al cospetto di Rama a fornire lo spunto ad un’agnizio-
ne nel piu classico stile delle favole.

La nozione del Dharma nel Ramayana € assai meno proble-
matica che nel Mahabharata; Rama ne assume solennemente la
difesa contro una vivace apologia dell’Artha posta in bocca al ma-
chiavellico ministro Jabali, che tenta invano d’indurlo a rinun-
ciare all’obbedienza al comando paterno che gl'impone I’esilio.
Il poema tratta essenzialmente del mondo umano e, se abbonda
in episodii dove il meraviglioso ha un ruolo notevolissimo, lascia
per lo piu in ombra gli déi, salvo Indra: apparizioni ed interven-
ti diretti di essi nella vicenda sono infrequenti. In compenso ac-
quisisce notevole rilievo la maesta di Ravana, con la sua corte di
mostruosi figli e fratelli: I'ultimo «libro» narra, come antefatto
della vicenda principale, le sue mirabili gesta, tra cui una disce-
sa agli inferi per liberare i dannati che vi scontano le loro colpe,
che ricorda un tema sviluppato in Occidente in contesto elleni-
co e cristiano; il possente raksasa ¢ affrontato da Yama, re e giu-
dice dei defunti, e da Mrtyu, la Morte personificata, che stanno
per annientarlo, rendendo vana la parola di Brahma. Il Demiur-
go & costretto a fermarli personalmente, onde evitare la rovina
del mondo, il cui ordine crollerebbe s’egli venisse smentito: il
trionfo di Ravana ¢ il prezzo della veridicita del Dio, su cui si reg-
ge tutt’intera la sua opera.

A confronto della vastissima tela del Mahabharata, piena di di-
gressioni e costellata di parti didattiche, quella del Ramayana ap-
pare relativamente semplice e compatta: solo il primo e I'ultimo
«libro», che hanno subito nei secoli un maggior numero di riela-
borazioni e aggiunte, si presentano come repertorii mitologico-
didascalici. Qui Rama — che nel resto del poema impersona sem-
plicemente il tipo ideale del monarca, disinteressato benefattore
del suo popolo (donde I’espressione proverbiale «regno di Ra-
ma», Ramarajya, per designare un tempo di serena prosperita in
cui il male € totalmente bandito dalla Terra), estremamente pio
nella sua osservanza del Dharma e degli obblighi familiari, formi-
dabile nel suo valore guerresco — € divenuto un Avatara di Visnu,
disceso tra gli uomini per la distruzione di Ravana, reso invinci-
bile nei confronti di ogni altro essere da una promessa incauta-
mente fattagli da Brahma. L’eroe, il quale ignora la propria iden-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 125

tita divina, finira per scoprirla dopo il compimento della sua mis-
sione grazie ad una rivelazione di Brahma in persona. Dopo che
Sita, riconosciuta la sua castita, € ritornata in seno alla madre Ter-
ra, il re perfetto abbandona con i suoi sudditi il proprio corpo
nelle acque della Yamuna in una impressionante cerimonia di
suicidio collettivo e ascende al Cielo portandoseli appresso, par-
tecipi della sua apoteosi. Interessante ¢ I’episodio del duello che
vede I'eroe, di ritorno dall’aver spezzato I'arco di Rudra e vinta
la mano della bellissima Sita, trionfare sul brahmano guerriero
Parasurama («Rama dall’ascia da battaglia»; cfr. i nomi dell’arma
in accadico, pilakku e in greco, pelekys), che I’aveva sfidato. Questi
figura con un certo spicco anche nel Mahabharata; si tratta d’un
personaggio dotato di qualche consistenza storica, giacché ad un
Rama figlio di Jamadagni € ascritto un inno nel decimo libro del
Rgueda, mentre risulta da alcuni passi dello stesso Rgveda che Ja-
madagni era un discendente di Bhrgu, sodale di Visvamitra nel
suo conflitto con Vasistha. In quello che potrebbe essere I’adat-
tamento epico di un’antica saga, ParaSurama, al fine di vendica-
re Jamadagni ucciso a tradimento su ordine del possente re del
clan degli Haihaya, Arjuna figlio di Krtavirya, sconfigge e uccide
in duello costui, malgrado egli possa farsi crescere 1000 braccia
impugnanti altrettante armi al momento della battaglia, indi
procede a massacrare tutti gli ksatriya, liberando per 21 volte dal
loro peso la Terra. Ora, anche Parasurama compare, secondo la
versione puranica della sua vicenda, tra gli Avatara di Visnu. Poi-
ché, oltre a Rama, vengono considerati discese del Dio tra gli
uomini anche il suo fratello uterino Laksmana e 1 fratellastri Bha-
rata e Satrughna, ci si trova di fronte alla paradossale situazione
di ben cinque sue «incarnazioni», due delle quali in conflitto fra
loro, simultaneamente presenti. L’esegesi posteriore risolvera ta-
le garbuglio mitico-teologico grazie all’approfondimento della
dottrina delle «discese» divine: a differenza di Krsna, ritenuto or-
mai un Avatara plenario (Pérnavatara), Rama e i suoi fratelli na-
scono come Avatara parziali (Amsavatara), ancorché nel primo
sia presente una dose superiore di natura divina; lo stesso € ve-
ro, del resto, di Parasurama. Sconfitto, costui cedera a Rama la
sua carica divina, permettendogli di accrescere il suo status ava-
tarico, e si depotenziera a semplice uomo, pur dimorando nel
mondo, immortale e sconosciuto, fino ai giorni nostri.

La popolarita del testo di Valmiki € stata grandissima in ogni
tempo: i rifacimenti, le traduzioni in diversi vernacoli, gli adat-
tamenti teatrali si contano a centinaia, nel subcontinente india-



126 Hindaismo

no come in Indocina e in Indonesia. Ma il culto di Rama, iden-
tificato rispetto ai suoi omonimi dall’apposizione al suo nome
dell’epiteto «-Candra» («Luna») che ne denota la belta sovru-
mana, si ¢ sviluppato appieno relativamente tardi, specie nell’In-
dia settentrionale, grazie ad alcuni poemi di alto profilo coniu-
ganti la devozione visnuita con una concezione del mondo so-
stanzialmente vedantica, che fa dell’antico principe di Ayodhya
il volto umano del Brahman e il Dio degli déi; tali sono:

1. L'imponente Yogavasistha/Vasisthamaharamayana ascritto a
Valmiki in persona, un poema filosofico redatto in ambiente ka-
$miro prima del X secolo, che — in 36.000 strofe divise in 303
adhyaya raccolti in 6 «libri» (i prakarana) — espone con dovizia
di parabole ed episodi illustrativi gl’insegnamenti impartiti dal
veggente vedico al principe di Ayodhya durante il loro viaggio
narrato nel primo «libro», fornendo alla spiritualita piu elevata
degli ultimi secoli una vera enciclopedia mistico-teologica che in
piu punti non esita a criticare le concezioni piu diffuse e avvici-
narsi ad un «teismo» di stile occidentale; si veda ad esempio co-
me Siva, essendogli apparso, insegna allo stesso Vasistha, che lo
interroga, il culto piu efficace della Divinita Suprema:

Dio (Deva) non ¢ fornito d’occhi di loto [attributo di Visnu], e nep-
pure Dio ha tre occhi [attributo di Siva], Dio non & gia nato dal loto
[attributo di Brahma], né Dio ¢ signore dei Trentatré [attributo d’'In-
dra]; Dio non é il Vento, né il Sole, né il Fuoco, né la Luna che illu-
mina la notte, né il brahmano, né il re, né io, né tu, ottimo tra i due
volte nati. Dio non ha forma corporea, invero, né Dio ha forma men-
tale, Dio non & Colei che ha forma di loto [la Sakti, identificata qui con
Sri/Laksmi], e neppure Dio ¢ intelletto: Dio ¢ detto Splendore [Deva-
ng; il termine ha il doppio senso di «gioco», che allude alla gratuita
dell’azione divina in quanto [&la] senza principio e fine, non ¢ artifi-
cioso/fittizio. Come potrebbe Quello consistere in un oggetto finito, de-
limitato da forma e simili altri [connotati]? Come Splendore senza prin-
cipio e fine, non fittizio, la Coscienza, han conosciuto Siva! Quello so-
lo & enunciato con il nome «Dio», Quello va adorato, Quello solo ¢,
donde promana tutto cid che porta forma, reale e/o irreale [..]. La
comprensione [il Bodha], I’'equanimita, la calma: ecco i fiori che qui van-
no offerti: i dotti nell’adorazione sanno che cosi va adorato Siva ch’e
soltanto Coscienza, immacolato: allorché con i fiori di calma, com-
prensione ecc. si rende culto a Dio che ¢ il S¢, sappi che questo € cul-
to di Dio. Il culto delle forme non & affatto culto!

2. L’elaborata rivisitazione teologica dell’epica antica — in
4200 strofe divise in 7 «libri» che riproducono I'articolazione ori-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 127

ginaria — contenuta in una parte del Brahmandapurana detta
Adhyatmaramayana («Ramayana spirituale»), con una sua Ramagi-
ta ricca di profondi insegnamenti.

3. Il Ramacaritamanasa (il «la%o Manasa [un celebre lago pres-
so il monte himalayano sacro a Siva, il Kailasa] delle gesta di Ra-
ma») di Tulasidasa, un vero capolavoro della letteratura devozio-
nale indiana, la cui stesura I’autore, ispirato lirico e mistico deli-
catissimo, dice aver iniziato il 30 marzo 1574; esso consta di 1074
brevi composizioni, dette doha dal nome della strofe principale in
esse ricorrente, ripartite nei soliti 7 «libri» e redatte nella parlata
popolare di Ayodhya, la cosiddetta avadhi. I} Ramacaritamanasaha
avuto per la formazione della lingua hindi un’importanza pari a
quella della Divina Commedia per il volgare italico; la sua lettura
quotidiana € servita negli ultimi secoli da viatico spirituale a mi-
lioni di devoti, sostituendo quella di qualsiasi altro testo edifican-
te. Alla sua influenza si deve se al momento della morte s’invoca
di preferenza, almeno da parte degl’indiani del Nord, il nome ve-
nerato di Rama, la cui ripetizione incessante ¢ tra le pratiche pie
pit amate e largamente diffuse: € quanto fece mentre cadeva sot-
to la mano del suo assassino lo stesso Mohandas Gandhi. Entram-
bi tali testi sono tenuti in alto onore dalla tradizione dei ramanan-
din/ ramavata, talora considerata un sampradaya indipendente,
nata con il maestro Ramananda (XIII/XIV secolo), egli stesso ve-
nerato come Avatara di Visnu, che trova i numerosi suoi adepti,
detti vairagin («praticanti il distacco» dal mondo), nell’India set-
tentrionale, specie nella piana gangetica; vi sono quattro sotto-
branche di questa «setta», cui sono affiliati ben 36 dei 52 «portali»
degli asceti visnuiti nell’India (ghi Dvara).

6. PURANA E LE «SETTE>»

1. I Purana non «settarii»

Nel solco degli Itihasa si pongono i Purana, considerati anch’es-
si, come si € detto, autorevoli fonti della Smyti. Lo Arthasastra i
classifica addirittura come una sezione di tali testi. Parti signifi-
cative di tale cospicua massa di letteratura anonima, originaria-
mente orale, € tradizione vengano ritualmente recitate in occa-
sione di festivita o di solennita familiari: cié a cagione sia della
presenza di episodi particolarmente amati del mito, sia della ric-
chissima innologia in esst contenuta, elemento essenziale del cul-



128 Hinduismo

to appropriato a tali circostanze. Redatti in un sanscrito gene-
ralmente piano e comprensibile anche per uditori di basso pro-
filo culturale, i Purana costituiscono il vero mainstream della tra-
dizione culturale e «religiosa» dell’India medioevale, cui forni-
scono una sorta di gigantesca struttura portante, oggetto nei se-
coli di continue rielaborazioni e integrazioni, in sintonia con i
trattati sul Dharma, con gl'insegnamenti delle scuole soteriolo-
giche che di volta in volta s’affermavano nel subcontinente, con
la manualistica — in gran parte perduta — in cui le diverse branche
di sapere specializzato venivano fissando i capisaldi delle loro ri-
spettive discipline. Grandissimo peso hanno nella formazione di
questi testi anche le tradizioni locali relative ai diversi santuari e
luoghi sacri (i tirtha, lett. «guadi»), cui s’affiancano nel periodo
piu recente le nozioni e le metodologie rituali appannaggio de-
gli ambienti del cosiddetto «tantrismo». Il continuo accrescersi
del corpus dei Purana ha frustrato i diversi tentativi di stabilirne
un canone.

Un primo criterio, probabilmente quello applicato piu anti-
camente, consiste nell’ascrivere al corpus tutti i testi che presen-
tano i cinque elementi distintivi (i paricalaksana) di un Purana, il
cui elenco verosimilmente ¢ stato ricavato dall’analisi degli esem-
pi piu noti del genere:

1) La cosmogonia propriamente detta, intesa come periodica
emanazione/ sprigionamento (sarga) del mondo, diverse varieta
della quale sono classificate nel momento di massima elabora-
zione teoretica: a) a partire dalla «Natura» primordiale (il prakr-
tasarga), da cui si sviluppano i diversi elementi/principi costitu-
tivi (i tattva) teorizzati dal Samkhya: questo processo comporta
sei fasi distinte, che sono altrettanti sarga; &) a partire dalle mu-
tazioni o «stati allotropici» della natura stessa (il vaikarika-/vaiky-
tasarga), da cui sorgono le diverse specie vegetali e animali; per
ciascuna di queste categorie di esseri vi ¢ un sarga distinto; ¢) a
partire da entrambi (il prakrtavaikrtasarga — altrimenti detto kau-
marasarga, dalla figura demiurgica di Sanatkumara deputata ta-
lora ad effettuare questa cosmogonia intermedia), da cui vengo-
no in esistenza gli uomini e le otto classi degli déi, con i loro sar-
ga rispettivi.

2) 11 rinnovarsi del processo cosmogonico che si presenta come
anti/ri-cosmogonia (il pratisarga) dopo le periodiche distruzio-
ni/riassorbimenti (samhrti/ samhara/ pralaya) dei mondi, suddivi-
so in diverse varieta a seconda dei livelli dell’edificio cosmico di
volta in volta annientati e rimanifestati in esso. Ad esempio al ter-



M. Piantelli Lo hinduismo. L. Testi e dottrine 129

mine d’ogni giornata di vita di Brahma il suo sonno comporta la
distruzione del trimundio (inferi, terra e cieli inferiori), che
verra rimanifestato al suo risveglio, dopo una notte di pari dura-
ta, mentre alla sua morte, dopo una vita di 311.040.000.000.000
di anni umani, I'intero uovo cosmico, inclusi i cieli piu alti, € rias-
sorbito nelle Acque primordiali, in attesa che un nuovo Brahma
venga in essere dopo un congruo intervallo di tempo.

3) Le «stirpi/genealogie» (i vamsa) di veggenti e déi. Le teogo-
nie indiane sono altrettanto dense e dettagliate di quella esiodea
e rappresentano l'esito di un lavoro plurisecolare di paziente
comparazione e sistematizzazione condotto sui materiali vedici
spesso discrepanti tra loro. I dati relativi a moltissime antiche fi-
gure divine si limitano al nome e alla discendenza da ben noti
personaggi, mentre la massima parte dei loro miti, illustranti le
loro funzioni nel pantheon, sono andati irrimediabilmente per-
duti. Cio le avvicina alle numerose figure divine introdotte in as-
sociazione alla complessa simbologia «tantrica», che per lo pit
costituiscono altrettanti aspetti specializzati delle grandi divinita
e/o loro attendenti, anch’esse alquanto povere di miti. E vero
che queste ultime sono altresi destituite di una collocazione ge-
nealogica che le ricolleghi al mondo tardovedico ed epico.

4) 1 14 «intervalli dei Manu» (i manvantara), della durata di
306.720.000 anni ciascuno, che dividono i diluvii periodicamen-
te ricorrenti. Durante ogni diluvio un diverso Manu, distinto da-
gli altri solo dal suo patronimico, salva sulla sua arca i sette Veg-
genti vedici e i semi di tutti gli esseri viventi, divenendo il pro-
genitore dell’'umanita futura (gli uomini son designati volentie-
ri con il patronimico che indica la loro discendenza da lui: Ma-
nava; cfr. 'aggettivo manusa, «umano», d’identica formazione).
Come il No¢ mesopotamico Atrahasis/Ziusudra/Utanapistim,
ogni Manu ¢ caratterizzato da estrema longevita: egli resta in vi-
ta, continuando a dominare — come un Re Nascosto — la Terra e
le vicende dei suoi discendenti, fino al diluvio successivo.

5) Le «gesta delle dinastie» (i vamsanucarita), i cui monarchi so-
no per lo pit nudamente elencati, solo talora accompagnando-
ne il nome con alcune notizie sugli eventi piu significativi del lo-
ro regnos; si tratta della parte meno rimanipolata del sapere pu-
ranico, che compare sostanzialmente inalterata nei diversi testi.
Essa, come s’¢ detto, costituiva in eta tardovedica appannaggio
dei bardi/aurighi regali (i sufa): sappiamo che costoro erano
chiamati a recitare in occasione di cerimonie solenni, a maggior
gloria dei loro nobili patroni, «il Purana», contenente le impre-



130 Hinduismo

se dei loro antenati. Le dinastie piu antiche, che fanno parte del-
la vicenda-cornice del Mahabharata, ricevono nei Purana un trat-
tamento che tiene conto delle notizie su di esse riportate dal
grande poema; quelle piu recenti sono invece presentate profet-
camente dall’'uno o dall’altro veggente che ne enuncia solenne-
mente la storia a venire, con una convenzione letteraria simile a
quella adottata in Occidente soprattutto nell’epica dotta, e col-
tivata fino al Rinascimento sulla falsariga dell’ Eneide vergiliana.

Non sorprende che, utilizzando i pancalaksana come criterio
di valutazione, alcuni esponenti del cosiddetto «neo-hinduismo»
argomentassero sul finire del secolo scorso che Bibbia e Corano so-
no sostanzialmente dei Purana, ¢ dunque rientrano al massimo
nella Smrti, sicché non possono aspirare ad esser messi sullo stes-
so piano dei Veda, che sono la Sruti, superiore ad essa in autorita.
Occorre notare che, ai fini della classificazione di un testo come
Purana, viene presa in considerazione la mera presenza di queste
tematiche, mentre non ¢ affatto richiesto ch’esse rappresentino
quantitativamente il centro d’interesse del testo analizzato. Que-
sto si rivela, in genere, completamente diverso: puo trattarsi, ed ¢
il caso piu frequente, di una grande figura divina, Siva, Visnu o la
Dea (Dev?), attorno ai cui miti e al cui culto s’organizza senza trop-
po sforzo il resto dei materiali, in cui notevolissimo spicco hanno
le digressioni intese a magnificare la «maesta» (il Mahatmya, lett.
«magnanimita») di guadi sacri meta di pellegrinaggio (i Tirtha), i
principali santuari, particolari pratiche di pieta, formule, accesso-
ri del culto, festivita, ecc. Non sorprende che all’elenco tradizio-
nale dei 5 laksana ne sia sostituito nei testi piu recenti uno che ne
conta ben 10, piu fedele all’effettivo tenore di questa letteratura:
tra di essi figurano il Dharma, i Madhatmya e le Gita (composte ad
imitazione di quella del Mahabharata e che s’incontrano di fre-
quente nei nostri testi).

In una diversa direzione procede il tentativo di fornire un ca-
none tassativo dei «Grandi Purana» (i Mahapurana), tradizional-
mente limitato a 18 titoli accompagnati da un breve sommario e
dall’estensione di ciascuno, fino a un totale di quasi mezzo milio-
ne di strofe, tenendo conto delle innumerevoli aggiunte e varian-
ti. I testi d’ispirazione visnuita adottano poi la tripartizione, rica-
vata dall’utilizzazione ad hoc delle categorie del Samkhya, in Pu-
rana «puri/luminosi» (sattvika), i quali assegnano a Visnu la
preeminenza su tutte le altre figure divine, Purana «caratterizzati
da passione/attivita» (rajasa/rajasika), che conservano I'impor-
tanza di Brahma o di altre deita minori, e Purana «obnubilati/te-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 131

nebrosi» (tamasa/tamasika), che considerano Siva il sommo Dio.
Le varianti di questo canone, puntualmente registrate nei diversi
Purana, mostrano la concorde accettazione di buona parte dei
testi; solo alcuni sono di volta in volta respinti nel canone, anche
pit controverso, dei 18 «Sub-Purana» (gli Upapurana) —i candidati
a farne parte sono piu d’una settantina! — e sostituiti da titoli che
sono solitamente membri di quest’ultimo. L'epiteto di «Upapu-
rana» non deve ingannare: I'estensione e I’elaborazione dottrina-
le di diversi testi che vengono cosi qualificati sono anche maggio-
ri di quelle di alcuni dei piu noti «Grandi Purana». Prendiamo in
considerazione i membri piu significativi di entrambi gli elenchi.
1) Esempi tipici del carattere enciclopedico di questa letteratura,
con sezioni destinate ad una serie di saperi tecnici importanti per
la conoscenza dei contenuti della trattatistica indiana oggi perdu-
ta, sono lo Agni-/Agneyapurana («P. del Fuoco»), che nell’attuale
veste piu volte rimaneggiata consta di 11.500 strofe ripartite in 383
adhyaya e il Garuda-/Garudapurana («P. dell’'uccello Garuda», ca-
valcatura di Visnu specialmente invocata contro il morso dei co-
bra), in 9.000 strofe ripartite in 200 adhyaya, che privilegia i con-
tenuti «magico»-medicinali e ritualistici. Entrambi certamente gia
noti nel IX/X secolo nella loro forma attuale, questi testi hanno
assimilato parti visnuite e §ivajte senza privilegiare in modo parti-
colare la tendenza «settaria» che in esse si riflette. Un simile esem-
pio di montaggio di elementi eterogenei forniscono due Purana
intitolati ad antichi Avatara di Visnu.

2) Il primo di tali Purana é il Kirma-/Kaurmapurana («P. della
Tartaruga», forma assunta dal nume per consentire il frullamen-
to dell’Oceano di latte operato da déi e Asura), sopravvissuto so-
lo in parte — 8.000 strofe su 17.000, ripartite in 95 adhyaya —, che
nella sua attuale veste, elaborata fra il VI e il IX secolo, fa posto
ai mille nomi della Dea accanto a narrazioni ispirate alla pieta
visnuita e alle istruzioni impartite da Siva nella Livaragita/Gitai-
§vari (495 strofe divise in 11 adhyaya), una rivisitazione della Gi-
ta che presenta Siva e Visnu fusi in un solo personaggio (Ha-
rihara, che riunisce le due figure divine nelle meta destra e sini-
stra della sua persona) in atto di danzare innanzi agli occhi me-
ravigliati e commossi dei veggenti e accorda particolare atten-
zione allo yoga nel suo ultimo adhyaya, proponendo schemi di
meditazione a metd strada tra la corposa concretezza della pras-
si «tantrica» e il mondo rarefatto dei concetti teologici; ecco, ad
esempio, come i diversi attributi del Dio insegnati dagli Agama
$ivaiti sono integrati in uno di tali modelli:



132 Hinduismo

Visualizzato un loto dodici dita al di sopra della base del ciuffo brah-
manico, sbocciato dalla radice del Dharma, con lo Jiana per stelo, bel-
lissimo, con per petali le otto forme di Aisvarya [il Potere/signoria di
Siva], bianco, supremo, avente il Vairagya [il Distacco dal mondo] co-
me pericarpo, che si visualizzi entro il pericarpo un sublime, aureo ca-
lice, fatto di tutte le Sakti, [...] il Divino indefettibile esprimibile con
Om, I'lmmanifesto avviluppato da una rete di raggi; ivi si visualizzi I'Im-
macolata Suprema Luce ch’é I'Imperituro; in tale Luce avendo posto
se stessi, senza distinguersene, che si mediti il Signore che sta in mezzo
allo spazio, la Causa suprema; divenuto Quello, lo Atman onnipresen-
te, non ci si rappresenti piu null’[altro].

3) Il secondo ¢ il Matsya-/Matsyapurana («P. del Pesce», forma sot-
to cui il benefico dio salva Manu in occasione del diluvio), che
in 14.000 strofe ripartite in 291 adhyaya si diffonde su una ricchis-
sima congerie di miti, via via aggiunti ad un antico nucleo anco-
ra ben riconoscibile, probabilmente non posteriore al V/VI seco-
lo. Gli Avatara di Visnu, invero assai piti numerosi, sono per so-
lito fissati in una serie di 10 principali. Oltre a quelli gia citati,
vanno ricordati quelli che integrano alla figura del Dio la riattua-
lizzazione degli antichi miti vedici del Verro/Cinghiale cosmo-
gonico (il Varaha) che solleva la Terra dalle profondita equoree
e del Nano (il Vamana) fratello minore d’'Indra che, divenuto di
colpo gigantesco, con tre falcate (donde il nome di Trivikrama)
copre il trimundio intero, strappandolo al dominio dell’Asura
Bali, il quale incautamente gli aveva accordato in dono tanta ter-
ra quanta ne avesse potuto percorrere in tre passi. Altri perso-
naggi che figurano nell’elenco sono I'Uomo-leone (Nara-/
Nrsimha), venerato specialmente nel Carnatico, e il Buddha, mi-
tizzato nella figura d’un infido asceta chiamato Mayamoha («Ob-
nubilamento dell’illusione») e Arihan («Distruttore dei nemici»,
gioco di parole sull’epiteto Arhat, «degno» di rispetto, normal-
mente in uso tra gli eterodossi) che procede a sedurre Asura e/o
barbari allontanandoli dal Dharma con l'ausilio d’un trattato in
lingua pracrita di 16.000.000 di strofe — satira delle prolisse scrit-
ture di «buddhisti» e jaina.

4) Di mole alquanto cospicua ¢ lo Skanda-/Skandapurana («P. di
Skanda»/Kumara, il capo delle armate degli déi, figlio di Siva),

che ha continuato ad accrescersi fino ad eta recente, aggiungen-
do ad un primitivo nucleo $ivaita, terminato verso 1’XI secolo,
sempre nuovi apporti tratti da tradizioni locali e dalla letteratu-
ra d’altre «sette», fino a raggiungere circa 94.000 strofe, 100.000
se si tien conto delle recensioni manoscritte. Nella sua forma pre-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 133

sente, articolata in sette parti (i khanda, «sezioni») e compren-
dente 50 subpartizioni, esso € certamente il testo quantitativa-
mente piu importante dell’intero corpus e quello che ha subito
un piu alto numero d’aggiunte, vero monumento di un «Hindui-
smo» vivente in continua trasformazione.

2. I Purana visnuiti

1) 1l Vispu-/Vaisnavapurana («P. di Visnu o dei visnuiti»), la cui
redazione dev’essere contemporanea o di poco posteriore rispet-
to a quella dello Harivamsa, che lo cita, & riconosciuto ovunque
come un Mahapurana. 11 testo € abbastanza conciso (esso consta
di 8000 strofe divise in 126 brevi adhyaya) e la teologia ¢ ancora
sostanzialmente quella dell’epica, perd qui é esclusivamente
Visnu ad essere identificato con il Brahman. Sobrio nella tratta-
zione dei miti, spesso sunteggianti il Mahabharata, il poema de-
dica il quinto e piul esteso dei suoi sei «libri» alla figura di Krsna,
la cui biografia € seguita in tutto il suo arco, dando un certo ri-
lievo alle imprese della fanciullezza.

2) 11 Bhagavatapurana («P. dei devoti del Bhagavat»), ch’é tra gli
esemplari pit amati di questa letteratura, ¢ escluso dalle versio-
ni piu antiche della lista dei Mahapurana, essendo in effetti uno
dei pit recenti tra di essi: si tratta d’un elegante rifacimento del
precedente alla luce delle dottrine del non-dualismo vedantico
e delle convenzioni della lirica devozionale sviluppata dai poeti
mistici in lingua tamil. Sono costoro i 12 Alvar (lett. «profondl
intuitori»), personaggi appartenenti a diverse caste e regioni del
Sud dell’India che trail VI e il IX secolo errano di tempio in tem-
pio celebrandone le icone cultuali di Visnu/Krsna — Mayon in ta-
mil. Le loro opere, raccolte dal maestro Nathamuni/I§varabhat-
ta nel Divyaprabandha, constano di 4000 liriche ripartite in 4 raha-
sya, «segreti»; tra di esse speciale prestigio godono quelle, assai
numerose, di Nammalvar (il «Nostro Alvar»): si tratta di Satako-
pa/Parankusa, fiorito verso la fine dell’VIII secolo, figlio d'un
funzionario sudra della corte dei re Pandya; accanto a lui si pos-
sono citare KulaSekhara Perumal, un re del Travancore vissuto
nella prima meta del IX secolo, e il suo contemporaneo Visnu-
citta/«Periyalvar» (il «Grande Alvar»), la cui figlia adottiva Go-
da/Antal ha contribuito alla raccolta con canti spesso piu virili
delle pastorellerie poste in bocca a fanciulle innamorate dell’Ava-
tara da mistici del cosiddetto sesso forte.



134 Hinduismo

Redatto in un linguaggio poetico particolarmente raffinato,
ricco di termini vedici e di rare forme teorizzate dai grammatici,
il Bhagavatapurana é stato ascritto al prestigioso dotto Vopadeva,
fiorito probabilmente nella seconda meta del XIII secolo alla cor-
te del re Hemadri di Devagiri, 'attuale Dawlatabad, nel Maha-
rastra, ma sembrerebbe fosse gia noto nei primi decenni dell’XI
secolo agli informatori del poligrafo musulmano al-Biruni. II te-
sto si articola in 12 «libri» (gli skandha, lett. «sezioni») che com-
prendono circa 18.000 strofe ripartite in 335 adhyaya, di cui ben
90 (I'intero decimo «libro») dedicati alla narrazione della vita di
Krsna, al centro ideale del poema. Egli impartisce personalmen-
te una ricca silloge d’insegnamenti che formano la Uddhavagita,
una rivisitazione estesa ed aggiornata della Bhagavadgita nel pe-
riodo di massima fioritura dell’«<hindtismo», la quale in 1080
strofe, divise in 24 adhyaya, delinea un’armoniosa sintesi del sa-
pere tradizionale con le nuove istanze della bhakti visnuita, che
accanto all’approccio pin sobrio e severo dell’epica fanno un cer-
to posto ai sentimenti delicati ed intensi esemplificati dalla pas-
sione amorosa delle mandriane (le gop?) per il bellissimo Avatira
nei suoi verdi anni, ideale supremo del’Amore umano e divino
insieme. Costoro surclassano nettamente le spose di Krsna nella
sua eta matura: la principessa Rukmini, madre di Pradyumna,
Subhadra, sorella di Arjuna, la dea fluviale Kalindi, Satyabhama,
Mitravinda, Satya, Laksmana, conquistate in altrettante memora-
bili imprese, e le 16.000 spose di Narakasura, passate a lui dopo
I'uccisione di questo personaggio figlio di Visnu e della Terra,
personificante gl'inferi. Per i suoi devoti medioevali e moderni
I'eroe dell’epica € posto tra parentesi e I’'interesse € tutto per il
fanciullo meraviglioso che nel Gokula («famiglia dei bovari»)
commette accattivanti marachelle e annienta giocando i mostri
che ne insidiano i passi, ma soprattutto I’amante adolescente che
- come il pifferaio di Hamelin — chiama con il suo flauto irresi-
stibile le gopi alla mistica danza notturna (la Rasalila, «gioco del
succo» del sentimento erotico), moltiplicandosi grazie alla sua
Maya in modo da accompagnarsi simultaneamente a tutte e a cia-
scuna. Il nome della giovane zia adottiva dell’eroe, Radha, desti-
nata a divenire la sua preferita tra le donne del villaggio, non
compare ancora nel Bhagavatapurana, ma una misteriosa e ano-
nima destinataria dei suoi favori riempie d’invidia le altre, che
scorgono nel bosco le tracce lasciate dai loro segreti convegni. E
a questa dilettevole cornice che s’ispirano i diversi movimenti
visnuiti fioriti a partire dal X/XI secolo, cosi come mistici piu o



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 135

meno indipendenti quali il poeta bengalese Jayadeva (XII/XIII
secolo), cui si deve il famoso poemetto noto come Gitagovinda
(di 286 strofe divise in 12 sezioni), dove Radha appare finalmente
con il suo nome, e la principessa rajputi Mirabai (XVI secolo),
autrice di teneri canti in vernacolo.

3. Le «tradizioni» visnuite

1) Nel KaSmir ¢ stata presente una tradizione facente capo al Pa7-
caratra, che ci fa conoscere un trattato tenuto in alta considera-
zione dagli sivaiti monisti, noto dal titolo della sua prima sezione
come il Samvitprakasa («Luce della Coscienza» divina) del brah-
mano Vamanadatta (IX/X secolo); si tratta d’un poema didasca-
lico di circa 500 strofe divise in 7 sezioni (prakarana), pervenutoci
quasi completo (solo I'ultima € mutila), che identifica Visnu con
il Brahman/Atman inteso quale unica Realta fatta di Luce/Co-
scienza, mettendo a profitto la lezione vedantica pur senza aderi-
re totalmente alle sue dottrine: il mondo non é considerato mera
Maya, ma piuttosto un effettivo dispiegarsi dell’attivita manifesta-
trice del Dio, che non sussiste a parte da essa, in cui soggetto e og-
getto coincidono. Compito della devozione ¢ dissolvere il falso
«io», prodotto d’una vibrazione intermittente (lo spanda, un ter-
mine adottato anche dagli $ivaiti) della Coscienza di Visnu, ren-
dendo possibile I’esperienza ultima di Lui solo.

2) Ramanuja(-dcarya) /Ilaya Perumal ¢ il pit importante maestro
della tradizione Srivaisnava, che coniuga in una vigorosa sintesi
il retaggio dell’antica scuola del Pasicaratra con I'esperienza mi-
stica del visnuismo di lingua tamil. Brahmano dell’ entourage del
celebre santuario di Sriranga, Rimanuja & nipote d’uno dei di-
scepoli del maestro Yamunacarya/Isvaramuni/Alavantar, inizia-
tore della teologia del movimento; la sua lunga vita si svolge tra
I’XI e il XII secolo e comprende secondo la tradizione un esilio
nel Nord dell’India per sfuggire alla persecuzione di un monar-
ca §ivaita della dinastia dei Cola, forse Kulottunga I (1070-1120).
Ritenuto un Avatara di Visnu dai suoi seguaci, egli ha redatto, ol-
tre al gia citato commento alla Gita, una glossa dettagliata (lo
Sﬁbhdsya) e due sommari dei Brahmasiitra, in cui argomenta, sul-
le tracce di Yamuna, a favore del Visistadvaitavada («dottrina del
non-dualismo specificato/peculiare» tra il Brahman, identificato
con Visnu, e il sé individuale). Ai tratti propri della nozione upa-
nisadica dell’Assoluto impersonale, che vengono riferiti ad una
sorta di Grund indifferenziato della Divinita, questa concezione



136 Hinduismo

sostituisce un’indefinita molteplicita d’attributi superiori all’u-
mana comprensione; il Dio personale é il Sé dell’universo, che
ne costituisce il corpo, intendendo con «corpo» tutto quel che
un principio cosciente ha sotto il proprio controllo. Parte di tale
corpo sono non soltanto i fenomeni cangianti del cosmo, la cui
irrealta & negata, ma gli stessi sé individuali, che formano altret-
tante modalita/qualita del Brahman. Purificati dalla devozione e
dalla meditazione, essi si liberano dal ciclo delle rinascite allor-
ché si rendono conto della loro relazione di eterna dipenden-
za/non-alterita da Visnu. Pur condividendone i gloriosi attribu-
ti, conserveranno la loro distinzione ontologica da lui, ch’¢ il fon-
damento stesso della eterna beatitudine di cui ormai godranno.
L’iter spirituale della scuola, ripreso dal Pasicaratra, ¢ tutto gio-
cato sul «lasciarsi cadere» (la prapatti) ai piedi di Visnpu/Krsna ab-
bandonandosi a lui come unico rifugio (Sarandgati), serenamen-
te fiduciosi nella sua onnipotenza e nella sua compassione per i
devoti, malgrado I'esatta applicazione della giustizia legata alla
«legge del karman» ch’egli in linea di principio osserva. Le fasi
di tale abbandono sono sei:

1. lo anukulyasankalpa, la ferma risoluzione di seguire definitiva-
mente il Dio, orientando a lui ogni pensiero, parola e azione, fa-
cendone il centro dei sentimenti e dei desideri;

2. il pratikilyavarjana, ’'abbandono degli ostacoli che fanno resi-
stenza a tale attitudine, rappresentati principalmente dall’«<io» e
dalle sue aspirazioni limitate;

3. il visvasa, la fede nella promessa divina di proteggere i devoti
a qualsiasi costo;

4. il goptrtvavarana, la scelta del Dio come custode/protettore,
una sorta di matrimonio spirituale che prepara i gradi successi-
vi, 1 pitt importanti;

5. lo atmaniksepa, lett. «I’affidare se stesso in gestione» al Dio, let-
to come completa abnegazione del sé, reso offerta sacrificale con
un atto di formale rinuncia, considerato implicito nella parola
namah («prostrazione» adorante) contenuta nel mantra che il de-
voto debitamente iniziato deve ripetere amorevolmente: Om na-
mo narayanaya («Si, prostrazione a Narayana», patronimico del
veggente del celebre Inno al Purusa nel Rgveda e dello stesso Pu-
rusa nello Satapathabrahmana, divenuto in seguito designazione
di un Avatara di Visnu in forma di asceta immortale meditante
con il suo alter ego Nara alle sorgenti del Gange: i due personaggi
sono riveriti come «primi dei» [Purvadeva] anteriori allo stesso
Brahma, che si manifestano per lottare contro il male in diverse



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 137

forme e segnatamente nella coppia di Krsna ed Arjuna, come si
evince da numerosi passi mahabharatiani; alternativamente, I'e-
piteto individua Visnu dormiente sulle acque nella notte cosmi-
ca, una icona venerata appunto a Sriranga). Tale rinuncia inclu-
de tre «consegne» (il samarpanatraya) del devoto al suo Dio: a)
delle ricompense cui avrebbe diritto per i suoi meriti; ) del «far-
dello», ossia il ruolo di protagonista dell’«<io» limitato in rela-
zione alla decisione della rinucia stessa; ¢) della forma propria
del suo sé individuale;

6. il karpanya («miserabilita»), stato di «annichilamento/nullita»
(akimcanya) e di totale impotenza in cui si attende dalla compas-
sione del Dio cio che si sa di non potere né ottenere con i proprii
sforzi, né meritare in alcun modo. E solo quando questo svuota-
mento completo viene raggiunto, che il Dio ricolma I'uomo della
sua grazia/favore (il prasada, lett. «sorriso»), salvandolo.

3) A Ramanuja si rifa la tradizione dello Srisampradaya, i cui se-
guaci, i ramanujin, si sono scissi nella branca piu decisamente
quietistica del Sud (in tamil 7enkalai), sostenitrice della via mi-
stica «del gattino» che si lascia portare dalla madre senza far nul-
la (il Marjarakisoranyaya), gl'insegnamenti della quale sono codi-
ficati da Pillai/Lokacarya («Maestro del mondo», morto dopo il
1327) nel suo Srivacanabhiisana, una raccolta di 484 aforismi, e
in quella del Nord (in tamil Va{akalai), che arroga a sé in esclu-
siva il titolo di Srivaisnava e predica la via «della scimmietta» che
s’aggrappa alla madre collaborando attivamente all’essere por-
tata (il Markatakisoranyaya). La letteratura di questa branca, nata
dalla riforma del poligrafo Venkatanatha/Vedantadesika (il
«Maestro del Vedanta», 1268-1369 o 1371), ¢ piu spesso in san-
scrito, mentre I'altra impiega di preferenza il tamil, in armonia
con una piu larga utilizzazione dei canti degli Alvar.

4) Prende le sue distanze dagli altri visnuiti il Brahmasampradaya,
fondato nella regione del Karnataka dell'India meridionale dal
battagliero Anandatirtha/Madhva(-acarya, 1198/9-1277/8), con-
siderato dai suoi seguaci un Avatara del dio Vayu, destinato, se-
condo una dottrina dei cicli cosmici caratteristica della «setta», a
rinascere come Brahma del prossimo universo, e fortificato nel
suo edificio dogmatico da Jayatirtha (XIV secolo). Gli asceti adep-
ti di questa tradizione (divisi in 3 Dvara) si marchiano a fuoco con
isimboli del loro Dio e si autodefiniscono sadvaisnava, «verivisnui-
ti»; essi son detti anche madhva dal nome del loro maestro, un ri-
belle contro le tesi §ankariane predicate dal suo maestro Acyuta-
preksa, che giunge a teorizzare lo Duvaitavada («dottrina del duali-



138 Hinduismo

smo») o Atyantabhedavada («dottrina dell’assoluta distinzione»)
comportante la totale trascendenza della Divinita nei confronti
del mondo e dell’'uomo, in se stessi reali. Qui ogni sé€ individuale,
realmente distinto dagli altri sé, dagli oggetti e da Visnu, & pur
sempre un riflesso (pratibimba) di quest’ultimo, che dipende da lui
per il suo esserci, ma questo esserci, che il Dio gli conferisce con
un atto assolutamente libero, ha una sua consistenza ontologica
che ne fa al tempo stesso lo specchio in cui tale riflessione ha luo-
go. Una simile condizione di dipendenza, ch’¢ il suo modo pro-
prio d’essere, s’accompagna ad una disposizione naturale a cono-
scere/amare Visnu in modo distintivo, unico ed irripetibile com’e
egli stesso: tale disposizione, con il concorso della grazia/favore
del Dio e dello sforzo individuale, sboccia nell’amore devoto, ch’é
la condizione perché si produca la vera gnosi; da tale gnosi ’'amo-
re trae a sua volta forza bastante a farsivisione (la drstz), visione che
rinfocola I'amore stesso fino a che ogni cosa che non sia Visnpu &
estromessa dal cuore. Questa ¢ la liberazione, che sola consente la
pienezza dell’amore, perfetta letizia del devoto. Degno dinota ¢ il
fatto che questa teologia teorizza — unica nella storia del pensiero
indiano — un inferno eterno per gli odiatori di Visnu. Solitamente
costoro si ritiene siano liberati dall’intensa attenzione esercitata
verso il divino oggetto della loro avversione, che finisce con il pu-
rificarne la mente e, al momento della morte, permettere il loro
ritorno a Lui. Col tempo sono germinate da questa tradizione, sot-
to I'influenza del Bhagavatapurana— ch’essa ignorava —, tre nuove
scuole:

a) 11 Caitanyasampradaya o Madhvagauriyasampradaya, fondato
dal brahmano Visvimbharamis$ra (1486-1533), iniziato come
(Krsna-) Caitanya da un maestro Madhva, e che i suoi seguaci
chiamano anche Deva e Mahaprabhu (il «Gran Principe») ado-
rato dai suoi seguaci come Avatara simultaneamente di Krsna e
di Radha, figura centrale del movimento in quanto apoteosi
dell’amore devoto per lui. La teologia di Caitanya, sviluppata in
diversi trattati dai suoi discepoli detti Gosvamin («Signori delle
vacche»; Goloka, «<mondo delle vacche» € chiamato qui il paradi-
so piu elevato, archetipo celeste del Vrmdavana, luogo della fan-
ciullezza di Krsna e teatro dei suoi amori con Radha, sito piu in
alto della sede superna di Visnu magnificata dagli altri suoi de-
voti, il Vatkuntha) tra i quali Baladeva, Sanatana, Rapa e Jiva so-
no i pit importanti, € detta Acintyabhedabhedavada («dottrina del-
la distinzione/indistinzione inaccessibile al pensiero») e coniu-
ga immanenza e trascendenza del Dio, che si fa uomo/donna



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi ¢ dottrine 139

nella persona dello stesso Caitanya per godere paradossalmente
I’esperienza, altrimenti negatagli, dello squisito dolore della se-
parazione dall’Amato supremo. Questo, insieme ad una delica-
tissima gamma d’altri aspetti della passione teorizzati sulla falsa-
riga della poetica indiana, ¢ al centro dell’elaborazione teoreti-
ca del sampradaya, che predica I'esercizio della perfetta espe-
rienza d’amore (il preman) attraverso 12 diverse modalita del sen-
timento erotico (il bhava) che la rende possibile e I'accompagna,
esemplificato in attitudini diverse delle gops, fino all’attingimen-
to del «Gran sentimento» (Mahabhava), vertice dell’esperienza
mistica, raggiungibile nel suo grado piu elevato solo da Radha e
da Caitanya in persona. Gli adepti di questa scuola son detti
gaudiya («bengalesi») per la loro prevalente collocazione geo-
grafica. Una sua recente filiazione € la International Association
for Krishna Consciousness, fondata nel 1966 a New York da
Abhayacarana De, alias Prabhupada (1896-1977), che ha svolto
attivo proselitismo anche in Europa negli ultimi decenni.

b) 11 Radhavallabha/-vallabhisampradaya, fondato da Hita Ha-
rivam$a nel XVI secolo, che si & awicinato alle posizioni degli §rz-
vaignava e ha subito al contempo I'influenza degli Sakta, privile-
giando il culto di Radha, veduta come la Suprema Sakti di
Visnu/Krsna, donde il mondo promana e attraverso la quale es-
so ritorna alla Divinita in un rapporto d’amore.

¢ 11 Rudrasampradaya, malgrado la designazione apparente-
mente $§ivaita, raccoglie altri devoti di Krsna, seguaci di Vallabha-
carya (1479-1531), un ex-madhva originario della regione di lin-
gua telugu trasferitosi a Mathura, la citta natale dell’Avatara, au-
tore di 16 trattati in versi nei quali si fa sostenitore della visione del
(Vi) Suddhadvaitavada («dottrina del non-dualismo [assolutamen-
te] puro»), cosi detta perché in essa non si ammette la Maya, ri-
servando al solo Visnu/Krsna il ruolo di Causa universale. Perse-
guendo nei confronti di lui un «sentimento amoroso di tutto I’es-
sere» (il sarvatmabhava) che coinvolge tutti gli aspetti corporei e
mentali del devoto ed egli € chiamato a scoprire ovunque, Val-
labha é avverso alle dure privazioni proprie dell’ascesi tradiziona-
le; governata dai suoi discendenti diretti, questa «setta» prende
anche il nome di Vallabhacarisampradaya. Un certo lassismo e pra-
tiche erotiche aberranti sono imputate dagli avversari ai suoi se-
guaci. Gli asceti ad essa affiliati comprendono 3 Dvara. Una bran-
ca minore di questa tradizione ¢ quella dei vispusvamin, seguaci
dell’omonimo maestro Visnusvamin, venuto dall’India meridio-
nale a stabilirsi nel Vrndavana.



140 Hinduismo

5) Incentrato nel culto esclusivo di Krsna e Radha é il Namavat-
sampradaya (1a «tradizione degli aventi un nome»), che prende
anche i nomi di Sanaka- e Nimbarka-/Nimbarkisampradaya dai suoi
maestri fondatori, il piti prestigioso essendo il secondo, Nimbar-
ka/Nimbaditya, un mistico del XIV secolo proveniente dall’area
telugu, considerato un Avatara del Sole. La teologia da lui pre-
dicata, che ¢ influenzata dal pensiero di Bhaskara, & detta Lila-
vada («dottrina del gioco» divino) o (Svabhavika-) Bhedabheda/
Duaitadvaitvada («dottrina della distinzione/indistinzione» o
«del dualismo/non-dualismo connaturale» al sé individuale e al
mondo, che dipendono da Krsna per la loro esistenza pur es-
sendone diversi per qualitd e operazioni). Gli asceti di questa tra-
dizione, che portano il triplice bastone e osservano le antiche
modalita di comportamento del rinunciatario errante prescritte
dalla tradizione brahmanica, sono ripartiti in 10 Dvara.
6) Vi sono, poi, due scuole che venerano la mitica figura di Dat-
tatreya, un Avatara di Visnu in forma di yogin immortale che in-
globa anche Siva e Brahma nella sua forma tricipite (la Trimarti,
termine impropriamente usato a designare la triade funzionale
del Demiurgo, del Conservatore e del Riassorbitore del cosmo),
particolarmente amato nel Maharastra e connesso dal punto di
vista dottrinale sia al «tantrismo» che al Vedanta non-dualistico,
come ben si vede dai testi che gli sono ascritti: la sintetica fivan-
muktagita («G. del liberato in vita») in 24 strofe e la pit estesa
Avadhdtag’ztd («G. dell’[asceta] che ha scosso via» i1 legami mon-
dani), in 289 strofe divise in 8 adhyaya. Le due scuole sono: a)
lo Sridattasampradaya, fondato nel XIV secolo a Gangapura da Na-
raSivasarasvati, un asceta d’estrazione brahmanica venuto dal Sud
dell’India, e &) il Mahanubhavasampradaya, la «tradizione della
Grande Esperienza», che si vuole fondata da Dattatreya in per-
sona e rifondata nel XIII secolo da Cakradhara, un brahmano
venuto dal Gujarat nel Maharastra; si tratta di una comunita in
fama d’eterodossia piu volte soggetta a persecuzioni sanguinose
da parte dei regnanti locali.
7) Talora vengono raccolti sotto I'etichetta di Satsampradaya (vul
go Santsampradaya) i movimenti visnuiti che privilegiano a tal pun-
to I'insegnamento a viva voce del Maestro (la Guruvani) da criti-
care o tenere in non cale le fonti autorevoli del passato. Tra questi
mette conto di ricordare almeno qualcuno dei piu caratteristici:
a) Lo Udasisampradaya (la «tradizione di coloro che siedono
in disparte» dal mondo), fondato da Sricand, il figlio maggiore
del Guru Nanak cui si deve la nascita del movimento dei Sikh; a



M. Piantelli Lo hinduismo. 1. Testi e dottrine 141

differenza di costoro, gli udasin associano le cinque principali fi-
gure divine del pantheon indiano al culto consistente nella lettu-
ra del testo sacro che raccoglie gl’inni di Nanak e dei suoi suc-
cessori, il Guru Granth.

b) 1l Sakhisampradaya, la «tradizione delle amiche» di Radha,
le gopr, impersonate dagli adepti di questa «setta» diffusa in tut-
ta I'India settentrionale, ma specialmente nello Uttar Prades, i
quali prendono al momento dell’iniziazione un nome femmini-
le con l'affisso -sakhi («amica») e vestono abiti femminili, porta-
no i capelli lunghi acconciati con fiori; essi spingono la loro mi-
mesi delle giovani mandriane del mito alla puntigliosa osservan-
za delle interdizioni mensili prescritte per la donna in connes-
sione alle mestruazioni. Si ha qui l'istituzionalizzazione di un sa-
cro travestismo occasionalmente presente nella vita dei grandi
devoti di Krsna, come Ramakrsna.

¢) 11 Parabrahmasampradaya («tradizione del Sommo Brah-
man-»), fondato da Dada Dayal, un maestro morto nel 1603 ispi-
rato dal sincretismo del mistico Kabir Das a cercare un contatto
ecumenico con I’esperienza islamica, sotto il segno del comune
amore per il Dio d’Amore che trascende ogni barriera religiosa.
Il mantra di questo movimento, noto anche come Dadupanth e
diffuso specialmente in Rajasthan, ¢ «Satta Ram», «Verita & Dio».

4. I Purana Sivaiti

1) 11 Vayu-/Vayaviyapurana («P. del Vento») ci € pervenuto in una
redazione che sembra in gran parte risalire alla stessa epoca del-
lo Harivamsa. In 11.000 strofe ripartite in 112 adhyaya e quattro
parti (i pada, lett. «piedi»), esso espone, in stile vicino a quello
dell’epica, le tematiche raggruppate nei paricalaksana: per la sua
aderenza alla struttura ideale tipica di questa letteratura va con-
siderato tra i suoi prototipi, anche se comprende una sezione che
accoglie le tradizioni legate al celebre guado sacro di Gaya nella
piana gangetica, legato in modo speciale alle offerte ai defunti
ad un anno dalla morte.

2) Risultato di un complesso rifacimento del Vayu- € il Brah-
mandapurana («P. dell'uovo di Brahma», ossia dell’'universo), che
comprende 14.000 strofe ripartite tra 245 adhyaya e 3 pada. Il
processo d’elaborazione dev’esser cominciato abbastanza presto,
essendo stato il testo accolto in tutte le varianti della lista dei
Mahapurana. Uno spaccato della storia della redazione di questo



142 Hinduismo

Purana, oggetto di successivi ampliamenti fino a divenire una ve-
ra enciclopedia caratterizzata da dettagliate trattazioni cosmolo-
giche, ci € fornito da un’epitome in antico giavanese che data
forse al X secolo, il cui contenuto differisce significativamente
dalla versione definitiva, alquanto posteriore (XIII/XIV secolo).
3) Tipicamente §ivaita ¢ il Linga-/Laingapurana (<P. del ‘phallos’»,
che prende nome dall’amplissima trattazione riservata al culto di
questo), una compatta silloge di miti e rituali che risale forse, sal-
vo aggiornamenti di carattere «tantrico», al Vsecolo e riflette spe-
cialmente gl'interessi dei circoli devoti di Benares. Il testo consta
di due parti, per un totale di 11.000 strofe divise in 163 adhyaya.
4) Esso ¢ servito in parte di base alla imponente compilazione
del tardivo Siva-/Saivapurana («P. di Siva o degli §ivaiti»), esclu-
so dalle liste piu antiche e riflettente un composito edificio dot-
trinale in cui sono conglobati teologumeni delle scuole medioe-
vali del Nord e del Sud dell’India. Esso consta di sette sezioni giu-
stapposte (le samhita), talora abbastanza distanti le une dalle al-
tre nella narrazione di uno stesso mito, e comprende 24.000 stro-
fe divise in 446 adhyaya.

La letteratura puranica sistema e coordina i numerosissimi mi-
ti relativi a Rudra/Siva che compaiono nei testi tardovedici e
nell’epica, aggiungendone di nuovi. Speciale rilievo ha il ciclo
della distruzione delle tre rocche (Tripura) volanti degli Asura —
una d’oro, una d’argento ed una di bronzo/ferro, che sono cu-
biche come la Gerusalemme celeste dell’Apocalissi giovannea e
ospitano un calderone/lago che ridona la vita ai combattenti
morti immersi nelle sue acque, un tema spesso associato alle teo-
machie nei miti indoeuropei. Gia nei Brahmana Rudra trafigge-
va queste roccaforti con una sola freccia. Si tratta di un raccon-
to che affonda le sue radici nel passato indoiranico: nell’ Avesta €
ricordato come Ahura Mazda avesse fatto del cielo una fortezza
di ferro che il Maligno non riusci a perforare scagliando la sua
lancia. Per annientare Tripura, Siva riceve dagli déi un carro da
guerra cosmico le cui parti sono formate dai principali elemen-
ti dell’'universo e Brahma stesso funge da auriga.

Altro ciclo amatissimo ¢ quello delle nozze del Dio con Uma
figlia del Monte (Parvati; il padre di lei € lo Himalaya personifi-
cato), che ha meritato i favori del Grande Asceta sottoponendo-
si ad asperrime privazioni dopo un fallito tentativo di seduzione
ad opera di Kdma, ridotto in cenere dal terzo occhio del nume
adirato. La loro vita coniugale spesso burrascosa e la «sacra fa-
miglia» che formano con i figli Ganesa/Ganapati dal capo ele-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 143

fantino e Skanda/Kartikeya dalle sei teste sono oggetto di innu-
merevoli narrazioni.

Cospicuo rilievo hanno i miti sull’origine del Linga, i pit an-
tichi dei quali riferiscono diverse e disparate occasioni in cui eb-
be luogo I'evirazione di Rudra/Siva, mentre versioni pil recenti
presentano I'apparizione del sacro simbolo come infinita colon-
na di fuoco sorta a separare Visnu € Brahma che contendevano
sul loro primato prima dell’emanazione del cosmo. Il primo, as-
sunto I'aspetto del Cinghiale, si tuffa nelle acque della non-esi-
stenza ricercandone in basso la radice, il secondo, mutatosi in
oca selvatica (kamsa), vola in alto per scoprirne la cima. Nessu-
no dei due riesce nell’intento, ma Brahma asserisce, mentendo,
d’avere avuto successo; il Linga si fende allora al centro, mostran-
do Siva che procede ad emanare dal suo terzo occhio Bhairava
(il «Tremendo»; cfr. il latino Ferus), un suo alfer ego nero e spaven-
tevole che decapita il Demiurgo, asportandone la quinta testa, si-
ta al di sopra delle altre, con cui aveva profferito la menzogna.
Bhairava porta poi il cranio divino miracolosamente attaccato al-
la sua mano, mendicando qua e la e seguito dalla personifica-
zione del brahmanicidio, Brahmahatya, fino a che il macabro tro-
feo cade spontaneamente sul luogo del santuario di Kapalamo-
cana («liberazione dal teschio») a Benares, di cui Bhairava di-
verra uno dei numi tutelari — il luogo ¢ gia meta di pellegrinag-
gio nel XII secolo, come attesta un’iscrizione del re Govinda-
candra Gahadavala. Questo mito fornisce I’origine divina del biz-
zarro voto dei kapalika, «quelli del teschio», asceti che conducono
vita errante recando la calotta cranica — il kapala — d’un brahma-
no come ciotola per le elemosine, in eta vedica una penitenza
imposta ai brahmani colpevoli di brahmanicidio. Di costoro, fa-
migerati per tutta I’eta classica e medioevale a motivo delle loro
pratiche sinistre come il coito rituale, il sacrificio umano esegui-
to per decapitazione accompagnato dal cannibalismo e la «ma-
gia nera», ci € rimasta — conservata nello Sabaratantra — una lista
di 12 maestri che «<han messo in moto la via» (i Margapravartaka),
il primo dei quali, Adinatha, ¢ lo stesso Siva, di cui gli adepti del
movimento, come altri asceti Sivaiti, imitano I'aspetto, spalman-
do il corpo di ceneri prese dai roghi funebri e portando il tri-
dente e/o il khafvanga, una sorta di clava fatta d’ossa umane.

Come per Visnu, tutti i singoli tratti della iconografia di Siva
rivestono una fitta rete di significati simbolici. Ad esempio, i suoi
tre occhi sono Agni, il Sole e la Luna: nella teorizzazione della
scuola del Krama,



144 Hinduismo

a) il primo ¢ quello frontale, detto «ruota degli aspetti» del Dio
(il murticakra), che racchiude in se stesso 10 Sakti di fuoco e ne
irraggia intorno altre 7, corrispondenti alle 7 lingue di Agni note
ai Veda. Quest’occhio & inabitato dalla Dea nelle due forme su-
blimi di Vyomamahesvari/Vamesvari («la Grande Signora ch’e Spa-
zio» 0 « La Signora che emette» I’'universo, contenente in se stes-
sa il tutto in unita indifferenziata e corrispondente alla Potenza
di Volonta/Desidernio, la Icchasakti) ¢ Khecari («Colei che incede
nello spazio», corrisponde al soggetto conoscente, il pramatr);

b) il secondo ¢ quello di destra, la «ruota di luce» (il prakasacak-
ra), che emana 12 raggi: i 5 sensi, i 5 organi d’azione (parola,
prensione, locomozione, piacere ed escrezione, risiedenti prin-
cipalmente in lingua, mano, piede, pene e ano), manas e buddhi;
tale occhio € inabitato dalla dea nelle due forme di Dikcari («Co-
lei che incede nelle direzioni dei punti cardinali», corrisponden-
te ai mezzi di conoscenza, il pramana, e alla Potenza di Cono-
scenza, la ffianasakti, che contiene in sé come uno specchio ma-
gico il mondo ancora immanifesto, ma gia distinto nei suoi no-
mi e forme, luogo degli archetipi a partire dai quali si compira
la cosmogonia) e Gocar: («Colei ove incedono le vacche» dei sen-
si, corrispondente ai loro rispettivi ambiti coordinati dal senso-
rium commune);

¢) il terzo € quello di sinistra, la «ruota di beatitudine» (lo anan-
dacakra), che possiede 16 digiti lunari (le kala): i 5 elementi allo
stato sottile e materiale, le 5 varieta del soffio, piu il «digito im-
mortale» (la amytakala) che consente agli altri di sommarsi e sot-
trarsi via via senza che la Luna venga mai meno, coincidenza di
soggetto ed oggetto; € tale digito a costituire la sottile falce di Lu-
na crescente tra le sue chiome, che rivaleggia in candore con le
onde spumeggianti del Gange disceso dal cielo e accolto dal Dio
sulla testa per evitare che trascinasse la Terra negli abissi con il
suo impeto. Quest’occhio di Siva & inabitato dalla Dea in forma
di Bhicari («Colei che incede sulla Terra», corrispondente all’u-
niverso oggettuale e alla Potenza d’Azione, la Kriyasakti, che lo
manifesta come se stessa).

Le tre Potenze di Siva sono simboleggiate dalle punte del Tri-
dente (il Trisula) del Dio, che riceve culto come un personaggio
divino, e dalle tre strisce di cenere ch’egli e i suoi devoti portano
sulla fronte, sul cuore, sulle spalle e sul dorso, su braccia e gam-
be (il «segno triplice», tripundra, opposto al «segno verticale»,
ardhvapundra, dei visnuiti, rappresentante I'impronta delle pian-
te dei piedi di Visnu tenute parallele).



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 145

La gola di Siva & blu notte, perché in essa si & fissato il terri-
bile veleno Halahala, concentrato della volonta di morte di tutti
gli esseri, che bevve per salvare il mondo dalle sue esiziali esala-
zioni allorché emerse dal frullamento dell’Oceano di latte: di qui
il suo epiteto di Nilakantha/ Srikantha («Dal collo blu» o «bel-
lo/di buon auspicio»). Questo dettaglio avvicina Siva alla vittima
del sacrificio vedico, soppressa mediante strangolamento; nel
Mahabharata si allude ad un sacrificio universale, in cui 1l Dio im-
mola tutti gli esseri e alla fine «se stesso da se stesso», divenendo
cosi il Signore di tutto.

Otto grandi cobra divini, invocati in particolari mantra, s’av-
volgono come armille al collo e alle braccia di Siva, tenendo lon-
tano da lui gl’impuri e i pavidi; una collana formata dai teschi
dei Brahma degli universi passati ondeggia sul suo vasto petto;
quando la falce di Luna tra i suoi capelli stilla il nettare d’im-
mortalita, bagnandoli, essi riprendono vita ed empiono di terri-
bili risate lo spazio. Quando non va attorno nudo, a simboleg-
giare la Coscienza divina non tocca da nulla, egli cinge i fianchi
d’una pelle sanguinolenta di tigre o d’elefante, quest’ultima spo-
glia di un mostruoso avversario ucciso trascinandolo nel vortice
della sua danza di volta in volta in stile delicato e affascinante (il
lasya) o guerriero e terrifico (il tandava), attraverso la quale egli
evoca e dissolve le forme del divenire.

5. Le «tradizioni» Sivaite

1) Tutti i testi dianzi citati risentono dell’influenza della antica
scuola Sivaita dei (lakula) pasupata («[seguaci del Clavigero] de-
voti a Siva Signore degli animali domestici» in quanto vittime sa-
crificali). Si tratta di un movimento largamente diffuso in pas-
sato, specie nell’India nord-occidentale, e sopravvissuto fino al
XV secolo inoltrato, lasciando la sua impronta nel prestigioso
santuario nepalese di Pasupatinatha. La sua fondazione ¢ ascrit-
ta alla figura semi-leggendaria d’'un brahmano del gotra degli
Atreya, originario della regione attraversata dalla fiumana Nar-
mada, che viene rappresentato con il cedro e la clava come suoi
attributi caratteristici e chiamato appunto «(il Signore) Clavige-
ro», Lakulin/Nakulin(-Isa). Vissuto forse nel II secolo d.C., que-
sti era adorato dai suoi seguaci come 'ultimo di una serie di 28
Avatara di Rudra/Siva, la cui lista comprende veggenti vedici co-
me Bhrgu e Atri accanto a personaggi altrimenti ignoti. Ci ¢ per-



146 Hinduismo

venuto il testo fondamentale della scuola a lui ascritto: una rac-
colta di 168 aforismi, i Pasupatasitra, divisi in cinque sezioni ri-
collegate ai cinque volti di Siva: Sadyojata («Subito nato»), Va-
madeva («Amabile/Splendido Dio»), Aghora («Non-terrifico»),
Tatpurusa («Quell’'uomo») e Isana («II Signore»). Questi ritrag-
gono i loro nomi dalla parola iniziale di altrettanti mantra vedi-
ci, i Paficabrahman contenuti nel Taittiriyaranyaka (V1, 43-47), con
i quali s’identificano, e al tempo stesso vengono fatti corrispon-
dere alle cinque sillabe del mantra fondamentale degli Sivaid, la
formula che € ritenuta formare il corpo sonoro del Dio: Namah
Sivaya («Prostrazione al Benevolo»), che figura al termine della
sezione VIII, detta Srirudra, al centro dell’inno «dei cento Rudra»
(lo Satarudriya) dello Yajurveda nero, tuttora devotamente reci-
tato nel culto quotidiano di Siva in tutta I'India. Questa pentade
di volti, contraddistinti da diversi colori e orientati verso i punti
cardinali e lo zenith, gode di notevole rilievo nella teologia $ai-
va, dove le viene assegnata una serie assai vasta di equivalenze e
funzioni, e ha interagito con I'analoga costruzione «buddhistica»
dei 5 fina/Dhyanibuddha, tanto importante nel Mahayana. In ef-
fetti tutto il sistema Pasupata € strutturato secondo 8 diverse pen-
tadi i cui elementi sono in relazione gli uni con gli altri: i cinque
stadii dell’iter ascetico (manifesto, immanifesto, trionfale, del ta-
glio dei legami e della cessazione del ciclo delle trasmigrazioni)
comportano cinque diverse iniziazioni, la residenza in altrettan-
te sedi (in un santuario con il maestro — dove il neofita studia tra
I’altro danza e recitazione per prepararsi allo stadio successivo —,
frala gente — dov’egli s’aggira senza esser riconosciuto simulando
la follia —, nella caverna, nel campo di cremazione, con Rudra/
Siva), la liberazione da cinque impurita (i mala: la pseudoscien-
za, il demerito, le cause d’attaccamento, le deviazioni e lo stato
decaduto) grazie alle corrispondenti purificazioni, esercitate ri-
correndo a cinque «forze» (i bala: devozione per il maestro, lim-
pidezza/calma mentale, vittoria sulle coppie d’opposti, meriti e
attenzione non distratta) ed espedienti/metodi (I'impregnazio-
ne tramite la dottrina, la condotta aberrante — risate, danze, can-
ti, muggiti, occhiate amorose alle passanti ecc. con cui I'asceta
tenta d’attirarsi maltrattamenti, scaricando sugli ignari colpevoli
i propri demeriti e rubandone i meriti —, la meditazione accom-
pagnata dalla ripetizione dei mantra, I’attenzione continua a Ru-
dra e il conseguimento del favore/grazia — il prasada — di Lui),
fino ad attingere i cinque conseguimenti (conoscenza, potere
ascetico, continua presenza della Divinita all’attenzione, salda



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 147

permanenza in essa e liberazione finale, presentata come fine del
dolore [il duhkhantal e successo/realizzazione [la siddhi]). La
scuola ammette che Siva, assolutamente libero nel suo agire, pos-
sa favorire immeritatamente il devoto, venendo meno all’esatta
remunerazione di meriti e demeriti che normalmente gli si ap-
plicherebbe; le critiche degli antichi maestri verso quest’idea
d’una trasgressione divina alla «legge del karman» sono severe,
ma essa finira per divenire un Leitmotiv panindiano. E dai Pasu-
pata che i sampradaya successivi derivano altresi la tripartizione
dell’orizzonte teologico in Pati (il Signore), Pasu (il suo pecus, co-
stituito dai sé individuali) e Pasa (le pastoie che imprigionano
costoro, a cominciare dai diversi aspetti del mondo oggettuale).

Altre scuole $ivaite antiche ci hanno lasciato ben pochi dati:

a) Quella dei mahavratadhara, «portatori del grande voto», for-
se da ricollegarsi ai vratya dell’epoca vedica, che riverivano Rudra
come loro signore (Vratyapati), o da identificarsi con i kapalika.

b) 1 kapalika stessi, detti anche vrddhasravaka (<«auditori an-
ziani/antichi») che sono connessi ai mahapasupata, forse una
branca dei pasupata diversa dai lakula.

¢) Gli suddha- e asuddhasaiva, rispettivamente «Sivaiti puri» e
«impuri», i secondi probabilmente identici ai kapalika.

d) 1 (san-) margasaiva, «Sivaiti seguaci del Vero Sentiero», che
furono forse i primi a teorizzare le cinque forme d’unione post
mortem con la loro Divinita d’elezione, divenute patrimonio co-
mune dell’«hindiiismo» puranico: 1) «comunanza di mondo» pa-
radisiaco con essa (il Salokya); 2) «prossimita» al suo trono (il
Samipya); 3) «conformita» ad essa, di cui si diviene, anche ico-
nograficamente, un alter ego (il Saripya); 4) «comunione» amo-
rosa con lei (il Sayujya); 5) «comunione suprema» (il Para-
sayujya), ch’é I'identificazione completa e 'indiamento.

¢) Gli atisuddhasaiva, che rifiutavano qualsiasi segno esteriore
e perseguivano direttamente I'identita con I’Assoluto partendo
dalla parola del Maestro.

1 kalamukha/-anana («dal volto nero» per il marchio fron-
tale che li contaddistingueva), fioriti specie nell’XI-XIII secolo
nel Carnatico e noti da un ricco corpus di iscrizioni che ne do-
cumenta la connessione con diversi santuari.

& 1 kathaka-/karunikasiddhantin, di probabile matrice vedica.

L’abbondanza di queste «sette» sembra indizio d’una vasta po-
polarita del culto esclusivo di Siva negli ultimi secoli a.C. e nei
primi d.C., prima che la pieta krsnaita iniziasse a proliferare e



148 Hindaismo

convogliasse in sé le energie di una gran parte del mondo lega-
to all’esperienza della mistica devozionale.

Alla tradizione dei pasupata appartengono le grandi figure di
pensatori che, in lotta con le dottrine ateistiche dei diversi siste-
mi di pensiero ortodossi ed eterodossi, teorizzano il teismo (lo
I$varavada, «dottrina del Signore») nell’ambito degli edifici con-
cettuali del Vaisesika e del Nyaya antico, originariamente non in-
teressati al discorso teologico; tra costoro Uddyotakara Pasupa-
tacarya (VI/VII secolo d.C.), un brahmano del gotra dei Bha-
radvaja abile polemista contro i «buddhisti», concepisce Isvara
come I’Ente personale — incorporeo, onnipresente, onnipotente
e perenne, sempre cosciente, privo di meriti e demeriti —, il qua-
le, tenendo conto del karman degli esseri nei passati universi che
rende necessario il loro ritorno in un corpo, periodicamente con
un atto di volonta rimette in moto il processo cosmogonico, pro-
vocando l'iniziale combinazione di atomi (gli anu, lett. «mini-
mi») che attraverso una «cascata» di effetti ulteriori porta alla
riapparizione del mondo oggettuale. Questo suo ruolo, che ne
fa il Motore immobile dei fenomeni, gli inerisce per natura e non
¢ esercitato in vista di alcun fine estrinseco. Dopo di lui, Udaya-
na, celeberrimo maestro originario dei dintorni di Mithila (X/XI
secolo), sistematizza le argomentazioni dei suoi predecessori nel
trattato «Offerta a mani giunte del mazzolino dell’indagine cri-
tica» (il Nyayakusumanjali), delineando 9 «vie» basate su prove lo-
giche per dimostrare I'esistenza di Dio:

1) Il mondo é dotato di un Autore, essendo effetto di attivita (un
karya), come ad esempio un vaso.

2) Esso consta di atomi, la cui combinazione/moto (lo ayojana)
dipende da un primo Motore.

3) Esso non precipita nel nulla, per il suo sostegno (la dhyt:) da
parte di Qualcuno.

4) L’apprensione dell’'uso delle parole (i pada) rimanda ad un
Primo Maestro.

5) La validita (il pratyaya) dei Veda rimanda a un loro Autore im-
peccabile.

6) I Veda (la sruti) devono avere un Autore, perché sono un sa-
pere tradizionale.

7) I Veda devono avere un Autore, perché sono un testo/discorso
coerente (un vakya).

8) Perché gli atomi si combinino in un certo numero (samkhya-
visesa) per formare gli aggregati successivi, € necessario un Enu-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 149

meratore, che ponga in essere tali numeri mediante uno specia-
le giudizio inerente al processo conoscitivo che li apprende.

9) Un’argomentazione qualsiasi prova I'inesistenza/assenza (lo
abhava) di I$vara in base a determinate caratteristiche a lui ascrit-
te? Essa ¢ invalida o valida. Se ¢ invalida, egli esiste; se € valida,
essa deve assegnare un controcorrelato (il pratiyogin) a tale as-
senza, ossia un referente esistente/presente da qualche parte che
corrisponda al termine J$vara come locus (asraya) di tali caratte-
ristiche, sicché é contraddittoria.

Egli conclude invocando Siva affinché salvi i suoi negatori:

Pur ripetutamente irrorati dalla piena della Sruti e dei testi autore-
voli, coloro nel cui cuore tu non trovi ricetto hanno davvero un animo
di ferro! Eppure, dacché lottando per confutar la tua esistenza essi si
sono ripetutamente applicati a meditarti, col tempo, oh Compassione-
vole, da te solo, per pieta, vanno portati all’altra riva [dell’oceano del-
le esistenze]!

2) Connesso ai pasupata ¢ un fascio di scuole adottanti un vasto
corpus di testi autorevoli indipendenti collettivamente noti come
Agama, i piu antichi dei quali sembrano essersi formati nello stes-
so periodo delle prime Samhita del Pancaratra, di cui condivi-
dono la struttura quaternaria. Secondo una sistemazione cano-
nica fornita dai testi stessi, essi sono stati enunciati dalle bocche
dei cinque volti del Dio: 5 da Sadyojata, 5 da Vamadeva, 5 da
Aghora, 3 0 5 da Tatpurusa e 9 o 10 da Isana. Secondo un’altra
classificazione, sostenuta dai maestri dello Saivasiddhanta («Con-
clusioni definitive della [dottrina] Sivaita»), nato nel Nord del-
I'India, ma affermatosi negli ultimi secoli specialmente nel Sud,
10 Sivagama insegnanti la corretta dottrina del dualismo tra il Dio
e il mondo (Dwvaita) furono enunciati da altrettanti Siva manife-
stati all’'uopo dal Sommo Dio, mentre 18 Rudragama insegnanti
il dualismo/non-dualismo (Dvaitadvaita), meno corretto, si de-
vono ad altrettanti Rudra del pari sprigionati da Lui; a questo
elenco la tradizione kasmira aggiunge 64 Bhairavagama, divisi in
8 gruppi di 8, insegnanti il non-dualismo (Advaita), I'unica dot-
trina vera in assoluto secondo tale tradizione. Gli elenchi sono
lungi dal coincidere perfettamente e tutta una serie di Upagama
(«Sub-Agama»), che all’analisi a volte si rivelano piu antichi del-
le scritture principali sopravvissute, viene a complicare il quadro.
A parte le diverse opzioni metafisiche, i testi in discorso appaio-
no ispirati ad un comune background accentuatamente ritualisti-



150 Hinduismo

co, in cui si fa larga parte ad una serie di cerimonie quotidiane
e occasionali, con un occhio di riguardo al culto templare. Le se-
zioni dedicate alla conoscenza dei vari Agama sono portatrici
d’una complessa visione del mondo articolata in 36 «principi» (i
tattva), che aggiunge ai 25 della struttura del Samkhya una serie
d’altri anteriori alla cosmogonia, i piti importanti dei quali sono
i b principi puri, gli Suddhatattva, relativi alle diverse fasi della vi-
ta intima della Divinita prima della cosmogonia, su cui v’é un so-
stanziale consenso:

a) subito al di sotto dell'infinito mistero dello «Siva supremo» o
«senza ulteriore» (il Parama-/ Anuttarasiva) v'é lo Sivatattva, che
presenta la trascendenza della Coscienza divina (la Cit) ancora
completamente assorta in se stessa, unica, non divisa da tempo e
spazio, soggetto e oggetto, penetrata della sua luce intrinseca.
Questo livello sublime, espresso dal mantra Aham, «lo», € «abi-
tato» dagli esseri che sono pervenuti alla condizione di Sambha-
va («quelli di Sambhu», «origine del bene», un epiteto vedico di
Rudra), liberi da ogni impurita.

b) Viene immediatamente dopo lo Saktitattva, il primo sguardo
di Siva a se stesso, colto nella certezza intuitiva «lo sono», cui si
accompagna una propensione ancora del tutto indistinta a ma-
nifestare ’orizzonte oggettuale che caratterizzera I’emissione del
cosmo. Questo livello, in cui la Divinita ¢ esperita come beatitu-
dine intrinseca da cui chi esperisce si separa gia in qualche mi-
sura, pur non conoscendo ancora un oggetto in senso proprio,
& «abitato» dagli Sakta/Saktija («quelli della Potenza» o «Nati dal-
la Potenza»), anch’essi liberi da impurita.

¢) Terzo stadio ¢ il Sadasivatattva, che prende nome da Sadasiva,
la forma a cinque teste del Dio, adorata con la Gayatri vedica per-
sonificata quale sua paredra, detto anche Sadakhya. Qui lo stato
della Coscienza divina inizia a subire una fissione: ’oggetto emer-
ge, benché ancora coincidente con il soggetto, neil’ esperienza
«lo sono questo». Le Potenze di conoscenza e azione sono in per-
fetto equilibrio entro quella di volonta. Questo ¢ il piano degli
8 Vidyesvara/ Mantramahesvara (i «Signori della conoscenza» o
«Grandi Signori dei Mantra») membri d’una gerarchia divina
d’esseri oggetto di culto effettivo che, dimorando in altrettante
«sfere pure» sovrapposte (gli suddhabhuvana), esercitano la loro
conoscenza sul cosmo percepito come uno con se stessi e so-
vrintendono alle grandi funzioni cosmiche; il piu elevato € Anan-
teSa/Aghoresa. Allorché, dopo lunghissimi eoni, questi si libera
anche dall’ultima traccia di individualita limitata (lo anavamala,



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dotirine 151

«impurita del senso d’essere minimo») insieme ai milioni di es-
seri della sua cerchia e ascende ai mondi superni, viene sostitui-
to dal membro immediatamente inferiore della gerarchia, che
ascende alla sommita degli 8 con il suo seguito dando luogo ad
una serie di spostamenti fino a liberare I'ultimo posto per un
nuovo arrivato. Questo meccanismo a «scala mobile» ¢ ben no-
to nelle teorizzazioni di movimenti gnostici sotto altri cieli: lo os-
serviamo ad esempio relativamente alla ascesa del Demiurgo e
degli «psichici» nel «luogo della medieta» sovraceleste lasciato li-
bero da Sophia e dagli «pneumatici» alla fine del mondo secon-
do i Valentiniani e alla ascesa degli Imam dopo la morte accom-
pagnati dal «Tempio di luce» dei loro seguaci nella concezione
dell’isma’ilismo fatimide.

d) Si ha lo I$varatattva allorché I’equilibrio soggetto-oggetto ¢
compromesso € [’oggetto passa in primo piano, in tutta la sua ar-
ticolata complessita, investito dalla progettualita d’una Coscien-
za divina che contempla in se stessa I’archetipo dell’universo, nel-
la forma «Questo sono io»; la Potenza di Conoscenza predomi-
na qui su quella d’Azione. Questo livello ¢ popolato dalla gerar-
chia dei Mantresvara/Mantranayaka, non sempre chiaramente di-
stinti dalla ogdoade dianzi accennata, cui s’accompagnano
35.000.000 di Manira, entita di cui le diverse formule costitui-
scono il corpo sonoro, e delle quali Siva si avale per liberare dai
resti di individualita limitata gli abitanti delle «sfere pure».

¢) Finalmente si passa allo stadio cosmogonico con lo (Suddha-
/Sad-) Vidyatattva. Qui la Potenza d’Azione predomina su quella
di Conoscenza e I'oggetto, in perfetto equilibrio con I'io divino
che lo manifesta, ¢ proiettato all’esterno in forma di mondo. Al-
tri 35.000.000 di Mantra «abitano» questo piano, e prendono re-
sidenza nei Maestri Sivaiti per esser comunicati nell’iniziazione ai
discepoli a seconda delle loro esigenze.

A) La tradizione dello Saivasiddhanta costruisce su questi ed
altrettali concetti un imponente edificio teologico. Nata nel Nord
dell’India, dove il primo autore ad elaborare dei trattati indi-
pendenti sembra esser stato Sadyojyotis Sivacarya, questa scuola
ci ¢ nota nel suo periodo piu antico attraverso la Tattvaprakasika,
silloge dovuta al famoso re Bhojadeva di Dhara (1018-1060), di-
scepolo di Uttunga Slvacarya fedele ai tratti dottrinali del pe-
riodo settentrionale ¢ il quadro fattone da Aghora Sivacarya, un
commentatore attivo nel 1130-1158 in terra Cola, ma il movi-
mento prende davvero slancio all’avvento delle 12 strofe dello Si-



152 Hindiiismo

vajiianabodha («Comprensione della gnosi di Siva»), che si vo-
gliono parte del Rauravagama, ma sono probabilmente redatte
in lingua tami] dal loro primo commentatore, Meykanta Deva (at-
tivo nel 1221). Questo conciso «manifesto» dello Saivasiddhanta,
le cui 14 glosse costituiscono la parte piu autorevole della lettera-
tura prodotta dal movimento, armonizza la dottrina agamica con
la bhakdt Sivaita sviluppatasi nel Sud grazie ad una serie di poeti
(i piu grandi sono Tirunavukkaracu, un jaina convertito detto af-
fettuosamente «Papa», Appar, e Manikkavacakar, «dai detti di ru-
bino», ministro del re Pandiya Arimarttanar) e devoti (i Nayan-
mar) le cui biografie ricolme di accadimenti meravigliosi sono
narrate nel Periyappuranam (11 «Gran P.») di Cekkilar, parte delle
12 raccolte (le Tirumurai) che ne conservano il retaggio lettera-
rio — non dissimile, per tono e stilemi, da quello visnuita nato ne-
gli stessi ambienti. La scuola insegna una visione sostanzialmen-
te dualistica, ma che si presenta nei suoi testi come uno Suddhad-
vaitavada: Siva, ch’ I’Atman Supremo illuminante dall’interno
I’atman individuale, inseparabilmente unito e insieme distinto da
esso, operando attraverso la sua «grazia» (in tamil Aruf) conferi-
ta attraverso il maestro o un dono spontaneo, rimuove la «cono-
scenza del pasu» (il Pasujiiana), legata all’erronea identificazio-
ne con corpo € mente, per sostituirvi la propria (il Patijiana), di
per sé luminosa e illuminatrice d’ogni evento/fenomeno; in via
propedeutica, il devoto s’identifica totalmente con lui, in quanto
oggetto d’amore (tamil anpuy; Siva stesso & Amore, «Anpe crvam»,
proclama questa tradizione) che trasforma in se stesso I’amante,
purificandosi attraverso tale rappresentazione in se non confor-
me a verita, allo stesso modo che ci si identifica con il mitico uc-
cello Garuda, nemico dei cobra, per vincer I'effetto del loro ve-
leno. Rimossa in tal modo la propria apparente identita terrena,
il devoto cogliera il proprio rapporto di dipendenza/inseparabi-
litd nei confronti del Dio che lo inabita, ch’é il vero Advaita: si
ha allora la liberazione, in cui I'uomo risiede a sua volta in Siva
ed esperisce, tramite il Patijhana, lo stesso auto-esperirsi divino.
Simbolo dell’iter mistico della scuola ¢ l'inversione del mantra
tradizionale degli §ivaiti, ponendo il nome del Dio al primo po-
sto: «Sivdya namah».

B) La tradizione kasmira, di considerevole antichita, ci € no-
ta specialmente nella sua stagione pit matura. Nel suo seno si di-
stinguono diversi movimenti, in dialogo tra loro. Talora un mae-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 153

stro appartiene simultaneamente a due o piu di essi, senza che
ci6 appaia in alcun modo aberrante. I pitt importanti sono due:
a) la scuola del Trika («Triade») o Spanda («Vibrazione» della Co-
scienza divina), che ha come testo autorevole fondante la tradi-
zione (Agamasastra) gli Sivastutra (una serie di 77 «Aforismi di Si-
va» divisi in 3 sezioni), che la leggenda vuole scoperti sul monte
di Mahadeva in seguito a un sogno da Vasugupta (attivo nell’825
d.C.), I'effettivo fondatore del movimento con le sue Spandaka-
rika, 53 strofe che concisamente espongono i presupposti della
prassi mistica. La scuola prende respiro sul piano speculativo spe-
cialmente con Somananda e Utpaladeva (IX/X secolo), il secon-
do dei quali, oltre a produrre una raccolta di appassionati inni a
Siva, fissa i capisaldi della dottrina con le Iivarapratyabhijiiakarika,
da lui stesso due volte commentate e sub-commentate dal grande
mistico e poligrafo (autore di 41 opere) Abhinavagupta (X/XI
secolo), ritenuto dai suoi seguaci un Avatara di Sesa, il serpente
su cui poggia il mondo. Dopo costui, la cui ricchissima produ-
zione fornisce una cospicua messe d’informazioni su tutti gl’in-
dirizzi §ivaiti kaémiri, va menzionato il discepolo e parente (figlio
di un suo zio) Ksemaraja, autore di perspicui commenti ai testi
pit 1mportant1 della scuola. La posizione non-dualistica di que-
sta, che & una varieta di Abhasavada abbastanza vicina a quella
del Vedanta sankariano, se ne distingue soprattutto per I'impor-
tanza accordata al momento autoconoscitivo nell’Assoluto, reso
possibile dalla sua vibrante «presa di coscienza» (il vimarsa, lett.

«contatto») ch’é tutt’uno con la Sakti, mentre a Siva corrispon-
de I'immobile presenza della Coscienza, detta «luce» (il prakasa).
La Sakti si presenta qui, in una sorta di «teologia del Verbo» in-
fluenzata dalle concezioni di Bhartrhari, come Voce/Parola (la
vedica Vac), manifestante il mondo attraverso un digradare dal-
la significativita sottile e indivisa del silenzio cosciente (Paravac)
attraverso quella gia articolata, ma vibrante ancora della liberta
divina rappresentata dai fonemi che formano i mantra, corpo so-
noro della Dea (Paraparavac), fino al linguaggio «grossolano»
che si fa mondo oggettuale intessuto di nomi e forme (Aparavac).

La pOSSlbllltd di distanziarsi da se stesso tramite la Sakti, per poi
recuperarsi sempre grazie ad essa in una sorta di divina diasto-
le/sistole, € alla base della manifestazione del cosmo, ch’é rea-
lizzata solo quando Siva, nella sua perfetia liberta, giunge a ne-
gare se stesso per far spazio allo spettacolo del mondo, in effetti
non distinto da lui. Il mistico che vive I'lo divino come identico
al proprio esperisce al tempo stesso: «Tutto questo universo € mia



154 Hinduismo

gloria/manifestazione» (Sarvo mamayam vibhavah). In effetti, I'in-
tima natura del mondo oggettuale & la luce stessa della Coscien-
za; diversamente esso non potrebbe venir appreso.

b) La scuola del (Maha-) Krama («[Gran] Successione» delle di-
verse fasi della manifestazione/riassorbimento del cosmo e/o
delle Divinita ad esse sovrintendenti, le 12 Kali che con la loro
ruota ne assicurano I’ordinato procedere, ma anche delle fasi del
coito rituale insegnato da questa tradizione). Il probabile fon-
datore del movimento, che come d’uso vanta una lunga serie di
maestri divini nella sua preistoria, & probabilmente un maestro
di nome Niskriyananda (VII/VIII secolo), a noi noto solo attra-
verso citazioni, che si vuole iniziato dal Siddha Gandhamadana.
La letteratura che fa autorita nella scuola comprende alcuni Aga-
ma e trattati in gran parte noti solo da citazioni, nonché alcune
opere tardive come la Maharthamarijari («Mazzolino del Gran Re-
ferente» del linguaggio) di Goraksa Mahesvarananda, un adep-
to originario del Carnatico (1175-1225) venuto a stabilirsi in Ka-
$mir. La trasmissione degl’insegnamenti piu riservati del Krama
avveniva sovente attraverso donne, le yogini, giustamente scelte a
depositarie delle tecniche piu avanzate di coito rituale combina-
to con l'ascesa della Kundalini, 1a Potenza giacente alla base del
plesso coccigeo/lombo-sacrale ridestata e spinta a muoversi verso
il sistema nervoso superiore da opportuni esercizi psicofisiologi-
ci. Vi sono 5 stadii in questa sacra unione, detta «gradualita della
condotta» (il caryakrama), che Lilian Silburn ha ricostruito rileg-
gendo i testi alla luce dell’insegnamento d’uno degli ultimi espo-
nenti di rilievo dell’esperienza tradizionale, lo Svamin Laksman
Brahmacarin, recentemente scomparso:

1) in concomitanza con i preliminari del rapporto entrambi i
partner, che sono adepti delle pratiche piu raffinate dello yoga
«tantrico», valendosi dell’intensificazione di coscienza propizia-
ta dagl’intensi stimoli sensoriali, entrano nello stato di attenzio-
ne concentrata e distaccata proprio del samadhi;

2) nel corso dell’amplesso, onde favorire I'ascesa della Kunda-
lini, essi passano alternativamente dallo stato quiescente (santa),
riposo nella profondita dell’esperienza del Sé, a quello sorgi-
vo/emergente (udita), libero slancio della volonta/desiderio sen-
za fini determinati, ciascuno badando bene a favorire I'insorge-
re dello stato complementare nel partner prima di accedere a
quello opposto; il ritmo biologico del rapporto, con i suoi mo-
menti di tensione e di rilassamento, favorisce tale alternanza, in



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 155

cui al «picco» d’intensita estroversa dell’'uno corrisponde I’ «av-
vallamento» del samadhi introverso dell’altro;

3) mentre entrambi accedono ad uno stato quiescente prolunga-
to, presumibilmente in concomitanza con una pausa dell’amples-
50, essi esperiscono — in perfetta comunione dei corpi e det «cor-
pi sottili» — la Coscienza del S¢ albeggiante nella «confricazione»
(il sanghatta) di Siva e della Sakti;

4) a questo punto il momento attivo del rapporto riprende, ma
ora il ritmo da alternato diviene concorde: entrambi entrano si-
multaneamente in quiescenza ed emergenza, adottando la fa-
mosa kramamudra («sigillo/attitudine del [procedere] gradua-
le»), un samadhi vigile che s’apre ora sull’intimo della Coscienza
ora sul mondo esterno e le sue sensazioni — nella fattispecie, quel-
le che accompagnano il coito — pervadendole con la presenzia-
lita del Sé recuperata nella fase d’interiorizzazione precedente;

5) grazie all’attinta identitd nella kramamudra (la kramamudra-
samata), essi unificano e superano quiescenza ed emergenza, at-
tingendo la beatitudine ultima, resa possibile dalla Kundalini che
ha ormai raggiunto il loto invisibile posto dodici dita sopra il ca-
po, dimora di Siva nel microcosmo umano.

Singolare figura di mistica fiorita in Kasmir tra la prima e la
seconda metd del XIV secolo e Lalla (Laladéd o -didi in lingua
Kasmiri), detta «Signora dello Yoga» (la Yogesvari): di condizione
brahmanica, la sua ardente devozione — stigmatizzata dalla suo-
cera che fini per cacciarla di casa — ne avrebbe fatto un’asceta
mendicante che errava danzando nuda nelle strade, cantando le
sue brevi composizioni in vernacolo (i vakha), tesaurizzate tanto
dagli ambienti §ivaiti quanto da quelli musulmani. Questa «folle
di Dio» allude, in mezzo alla vivace descrizione dei suoi traspor-
ti e delle sue pene, alle tecniche pil raffinate della tradizione
agamica settentrionale, ricollegandosi alla letteratura dotta dei
secoli precedenti. Il suo viaggio interiore ¢ all’insegna dell’amo-
re che tutto pretende e consuma, aprendosi alla luce trascen-
dente dell'Ineffabile:

Ho arso via le impurita [del pensiero], ho spazzato via il mio cuore:
allora mi han salutato coll’epiteto di «Lala» (Colei che cerca), quando
mi sono abbandonata completamente a Lui! [...] L'universo intero s’¢
disseccato in me, ho consumato il mio cuore nella fiamma dell’amore:
cosi ho trovato Siva! [...] Parola, mente, kula e akula non ci sono piu:
lo stesso silenzio, le stesse mudry (attitudini dello yoga) non entrano la,
non vi dimora la diade Siva/Sakdti... Cid che resta, quale che sia, & Quel-
lo: ecco la lezione! [...] Quando il Tantra se ne va, allora resta il man-



156 Hinduismo

tra; quando il mantra vien meno, allora si lascia addietro il c¢itta (la nu-
da attenzione); quando il citta vien meno, allora resta il Nulla: nel Vuo-
to il Vuoto si riassorbe!

C) In non chiara relazione con la tradizione agamica meridio-
nale ¢ il movimento degli «Sivaiti eroi» (i Virasaiva), altrimenti
noti come «Portatori del linga» (i Lingadhara/Lingadharin), spe-
cialmente diffusi nel Carnatico, dove una sostanziosa aliquota
della popolazione, appartenente ad una settantina di sottocaste,
aderisce alla loro tradizione, ma presenti anche altrove nel Sud
del subcontinente, dal Tamilnadu all’Andhra e al Maharastra.

I primo epiteto € da porsi in connessione con uno dei tre sta-
dii dell’iter spirituale teorizzato dalle scuole §ivaite: quello dei
membri del gregge (i pasu), attenti alle osservanze dei codici di
condotta e preoccupati di non contrarre impurita; quello dei vi-
rili «eroi» (appunto i wvira), che nell’intensita della loro espe-
rienza del Dio hanno superato i codici predetti e non tengono
piu in alcun conto le regole relative alle impurita stesse; quello
degli uomini divini (i divya), ormai legge a se medesimi. Il tar-
divo Vatulagama pone i Virasaiva al vertice delle diverse varieta
di Sivaiti e li suddivide in «comuni» (i samanya-}, comprendenti
1 non brahmani portatori del linga, «distinti» (i viSesa-), cioe i
brahmani devoti che hanno adottato tale pratica, e «senza far-
dello» (i nirabharavirasaiva), che sono gli asceti ormai affrancati
da ogni ruolo e condizionamento sociale.

I1 secondo epiteto allude alla pratica di portare sulla propria
persona un piccolo linga nero recante inciso il mantra «Om», og-
getto di culto e meditazione quotidiani come Divinita d’elezione
(lo Istalinga) dell’adepto, sia questi uomo o donna. Esso viene ri-
cevuto solennemente dal Maestro con un’apposita iniziazione e
conservato religiosamente per tutta la vita, avvolto in una pezzuo-
la di tessuto e collocato in un astuccio d’argento, il quale viene por-
tato a tracolla con un cordone bianco sostitutivo del cordone sa-
crificale brahmanico, all’occorrenza rinnovato. Alla morte, 1’a-
depto ¢ inumato in posizione assisa, con il suo linga in mano e si
dice riassorbito in esso (lingayata, altro termine designante gli ap-
partenenti al movimento in discorso). Vi &€ una comunita distinta
ancora presente in Andhra e Tamilnadu di brahmani portatori del
linga, noti come Amdhyabmhmana che continuano a conferire il
cordone sacrificale ai loro figli e a recitare i mantra vedici, ma per
il resto hanno adottato, specialmente in materia di riti funebri, le
usanze dei Virasaiva. Il Linge- € lo Sivapurdna descrivono diverse



M. Piantelli Lo hindiismo. I. Testi e dottrine 157

varieta di linga mobili (i caralinga) fatti di gemme, metalli, argilla
e legno di diverse piante, insistendo sui meriti lucrati da chi li re-
ca costantemente con sé per adorarli.

L’origine dei Virasaiva sembra potersi porre verso il X/XI se-
colo, allorché il trattato sanscrito noto come «Gemma delle con-
clusioni definitive [posta al vertice del capo in corrispondenza]
del ciuffo brahmanico» (il Siddhantasikhamani) teorizza un sus-
seguirsi di fasi sempre piu spirituali del culto, che partendo dal-
I'icona materiale e passando attraverso l’adorazione devota del
Guru e di aspetti via via piu universali del Dio, giunge all’identi-
ficazione del meditante con lo Siva supremo (Paramasiva). Tut-
to cio ¢ posto in bocca all’antico maestro Renuka, dialogante con
il veggente Agastya. Seguono le composizioni poetiche in antica
lingua kannada del poeta Keésiraja Kondaguli, fiorito nella prima
meta del XII secolo, gia attestanti una serie di termini tecnici de-
stinati a contraddistinguere il movimento. Una cinquantina d’an-
ni dopo il brahmano Vrsabha (Basava/ Basavanna in vernacolo),
ardente ed umile devoto dello Siva venerato nel tempio di Kada-
lasangama, avrebbe raccolto diversi mistici che avevano preso ri-
fugio in Siva (gli Sivasarana o Sarana tout court) in una sorta di
accademia, che si riuniva nel «Padiglione dell’ esperienza di Si-

va» (lo Slvanubhavamandapa) sotto il suo patrocinio. Egli era in-
fatti, secondo la tradizione, ministro del re Bijjala del piccolo sta-
to dei Kalacuri, con capitale Kalyana (consacrato nel 1156), per-
sonalmente seguace della scuola jaina. Avversato da questo mo-
narca che gli chiedeva conto delle sue spese eccessive, Basava si
sarebbe rifugiato a Kudalasangama, subornando un sicario per
assassinare Bijjala e mettendo poi fine ai suoi giorni con un suici-
dio rituale. In effetti, un’iscrizione datata del regno di Kamade-
va della dinastia dei Kadamba (regnante nel 1181-1203) ricorda
la conversione di Bijjala alla fede §ivaita a seguito degli strepito-
si miracoli del brahmano Ramayya detto Ekantada, che per tre
volte si sarebbe autodecapitato, risuscitando poi per sfidare i dot-
ti jaina locali a fare lo stesso. Lo stesso Bijjala risulta avere abdi-
cato in tarda eta a favore del figlio Murari, un dato che sembra
in conflitto con il resoconto della sua uccisione, avvenuta a secon-
da delle fonti a seguito di un attentato o per avvelenamento, co-
munque mentre egli era ancora sul trono.

Nel novero dei devoti personaggi raccolti nello Sivinubhava-
mandapa, autori di altrettanti canzonieri in lingua locale (i Va-
cana, «detti», che costituiscono la base della letteratura kannada
del movimento, arricchita secolo dopo secolo in dialogo costan-



158 Hinduismo

te con la parallela produzione di trattati e sillogi 4gamiche in san-
scrito), sono alcune tra le personalita piui spiccate del mondo spi-
rituale dei Virasaiva. Tra di essi mette conto di ricordare il pit
profondo degli autori in discorso, Allama detto Prabhulinga o
Prabhudeva, Guru dello stesso Basava, capo degli asceti del mo-
vimento (i virakta, «distaccati»), che fungeva da presidente del-
P’accademia anzidetta assiso sul «Trono leonino del Vuoto». Con
un linguaggio denso di enigmi e ricco di suggestioni egli dipin-
ge I'esperienza del Nulla divino, identificato con Guhes$vara («Si-
gnore della caverna»), il linga da lui scoperto in una sotterranea
tomba/santuario, in mano all’antico yogin Animisa ivi interrato,
ancor vivo ed immerso in una meditazione ininterrotta:

Venni con 'incedere instancabile del pellegrino e scorsi I'Inconce-
pibile, reso testimone dell’espandersi della coscienza, con tutto I'esser
mio, dentro e fuori, immerso nella Luce suprema. Ho contemplato la
Scaturigine d’ogni luce, ho contemplato il mio sommo Guru dallo sguar-
do, carico di meraviglia ineffabile, fisso sul liniga nel palmo della sua ma-
no! [...] Morta ogni memoria, arso via ogni errore, dimenticata la con-
sapevolezza, crollati in polvere tutti i simboli... Dov’¢ ora il moto [del
respiro], la mente? Nessun moto, ché il corpo € nulla; nessuna mente,
ché ¢ riassorbita nel lifiga... € svanito, svanito, oh Guhesvara, ¢ tutto quel-
lo che s’interponeva tra I'occhio e la [Tua] luce!

Altre figure degne di nota sono ’omonimo nipote del fon-
datore, Cennabasava, succeduto ad Allama sul «Trono leonino
del Vuoto», e la virile mistica Mahadevi, chiamata familiarmente
Akka («Sorella») e celebre per la sua castita non meno che per
la sua bellezza. Nei suoi versi ella riverisce il Dio con il nome di
Mallikarjuna e canta con accenti toccanti la sua esperienza del
connubio trascendente con tale Amante supremo:

Non deridermi chiamandomi «orfana», no! Checché tu faccia, non
ho paura. Mangio solo foglie secche, dormo sul filo d'una spada... Oh
Cennamallikarjuna, se vuoi mettermi ancor pit alla prova, ebbene, pon-
go mente e corpo nelle Tue mani e sono pura! [...] La ripetizione del
mantra forma le mie abluzioni rituali, le ceneri consacrate sono la pasta
di curcuma che non si scioglie, la nudita ¢ una splendida veste, la pol-
vere caduta dai piedi di Siva é il mio cosmetico [...] Ha comprato il mio
cuore e ne € divenuto il padrone, och madre! Ha preso il mio corpo, ha
reso il mio gaudio degno di Lui, ha posseduto tutta me stessa: ora so-
no 'amante di Cennamallikarjuna!



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dotirine 159

In prosieguo di tempo tutti gli Sarana diverranno il centro
d’una copiosa letteratura agiografica nelle lingue vernacolari,
che presenta Basava come Avatara del toro di Siva, Nandin/Nan-
dikesvara ed Allama come Avatara di Ganesa, il patrono degl’in-
tellettuali.

Godendo di vasta popolaritd specialmente nel Carnatico, il mo-
vimento si affermo come una componente importante del mondo
spirituale indiano nei secoli successivi. Durante il regno di Vijaya-
nagara e anche dopo la sua caduta, esso frui dell’appoggio regale,
assumendo la veste di «religione» ufficiale del Maisur dalla meta
del XIV secolo fino al 1610. La voce piu significativa di questo pe-
riodo ¢ il maestro Tontada detto Siddhalingesvara (fine del XV se-
colo), rifondatore dei virakta e autore di opere in kannada, la cui
figura é stata studiata da Tiziana Ripepi. Varicordato anche il dot-
to Sripati detto Pandltaradhya per la sua estrazione brahmanica,
autore d’un commento ai Brahmastitra chiamato Srikarabhasya, de-
stinato ad allineare il movimento alle scuole del Vedanta.

La visione teologica del movimento, tecnicamente denomi-
nata Saktivisistadvaitavada («dottrina del non-dualismo spec1ﬁca—
to [tramite] la Potenza»), distingue sei sthala (stadii o principii,
a seconda dell’accezione del termine) derivanti dal Brahman su-
premo, che ¢ tutt'uno con lo Siva indiviso (Akhandesara) nello
stato trascendente di Vuoto (in kannada il Bayalu), il quale nel
Suo gioco divino si differenzia tramite I’operazione della Sakti —
che correlativamente assume dodici forme gerarchicamente de-
crescenti —

a) I’Adorato, che consta dei tre principii divini (i Lingasthala),
corrispondenti alla triade di Ente, Coscienza e Beatitudine (il
Saccidananda) classicamente teorizzata dal Vedanta non-dualisti-
co. Essi sono rispettivamente costituiti da:

1) il Bhavalinga, puro Ente incondizionato (il Sat) identico alla
Risonanza primordiale (il Nada) e avvertibile soltanto dalla co-
scienza assorta del meditante (il bhava), a sua volta articolato in
la) il Mahalinga, incommensurabile Vuoto divino donde si spri-
gionano i mondi, e

1b) il Prasadalinga, fatto di Luce cosciente inaccessibile ai sensi,
corrispondente al Sadakhya della tradizione agamica;

2) il Pranalinga, Coscienza insieme una e molteplice (la Cit) iden-
tica al Bindu e avvertibile tramite il respiro, a sua volta articolato in
2a) il Caralinga, identico al puro soggetto (il Purusa), qui onni-
pervadente e infinito, la cui luminosa e serena presenza puo es-
ser colta solo mentalmente dal meditante, e



160 Hinduismo

2b) lo Sivalinga, corrispondente ad una forma limitata di Siva con
un solo volto nel ruolo di soggetto divino responsabile della ma-
nifestazione cosmica; B

3) lo Istalinga, Beatitudine (lo Ananda) frammentata nel regno
della molteplicita e calata nella materia grossolana e identica al-
la Kala, avvertibile con 'occhio corporeo, che si articola in

3a) il Gurulinga, che & il Maestro interiore dimorante in ogni cuo-
re, fonte di ogni insegnamento, detentore della Potenza di Co-
noscenza ed oceano di beatitudine sconfinata, e

3b) I’ Acaralinga, detentore della Potenza di Azione e supporto
del mondo esteriore;

b) I'adoratore, il cui ruolo subordinato é reso possibile dai tre
principii detti «corporei» (gli Angasthala), che forniscono i di-
versi involucri individuanti la «persona» legata al ciclo delle ri-
nascite e ricercante tramite conoscenza e devozione la liberazio-
ne da esso:

1) lo Yoganga, identico al corpo causale (il karanasarira), sede del-
le latenze karmiche e della beatitudine che s’accompagna al son-
no profondo, che permette 'esperienza dello Sivayoga, articola-
ta in

la) stadio d’Unita con Siva (lo Aikyasthala), in cui il Dio & rico-
nosciuto uno con la Sakti immanente al devoto in un’esperien-
za definita come il fatto ch’essi hanno «lo stesso sapore» (il Sa-
marasya) e

1b) stadio di fidente ed umile ricerca di rifugio in Siva (lo Sa-
ranasthala), proprio dei grandi mistici del passato;

2) il Bhoganga, identico al corpo sottile (il siksmasarira), sede del-
le fruizioni del karman che via via matura e delle esperienze oni-
riche, che rende possibili le esperienze di

2a) adorazione del proprio soffio vitale come linga interiore (il
Pranalingisthala) e

2b) quiete serena e distacco da tutto, per grazia del Dio, cui so-
no offerte, prima di fruirle, le diverse sensazioni del devoto (&
questo il Prasadisthala);

3) il Tyaganga, identico al corpo grossolano ed esteriore (lo sthi-
lasarira), sede dell’esperienza di veglia, insieme oggetto e stru-
mento della preliminare rinuncia al mondo, tramite

3a) la condotta impeccabile del seguace del Grande Signore (il
Mabhesasthala), contraddistinta dalla salda convinzione (la nistha)
ch’Egli solo é in grado di salvare dal ciclo delle rinascite e

3b) 'attitudine rispettosa e diligente del devoto, attento al culto
quotidiano (il Bhaktasthala).



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 161

Questa struttura percorsa a ritroso forma I’iter spirituale di ri-
salita all’Assoluto che viene proposto all'iniziato. Ulteriori suddi-
stinzioni accrescono il numero degli sthala a 36, che sarebbero
stati portati a 101 da Siddharama Sivacarya detto «lo Sivayogin»
(che si vuole contemporaneo di Basava) e a 216 da Cennabasava.

Tale peculiare elaborazione dottrinale ha contribuito a distac-
care progressivamente i Virasaiva dalla tradizione agamica, cui pu-
re hanno continuato a far riferimento; anche la loro prassi, sotto
certi aspetti rilassata, ¢ venuta separandoli dalle altre componen-
ti del quadro indiano. In particolare la pretesa d’aver raggiunto
uno stato di purita indefettibile e la conseguente non osservanza
delle interdizioni legate al flusso mestruale, al parto e alla morte
ha finito per relegare quanti appartengono al movimento tra le
basse caste, anche se puntigliosamente vegetariani. Dopo I’avven-
to dell'indipendenza si ¢ formata un’ala progressista che insiste
sull’ostilita alla cultura brahmanica, nega le caste assieme alla dot-
trina del karman che le fonda e reclama, seguendo I'esempio dei
Sikh, lo status di «religione» di minoranza non-hinda con i corre-
lativi benefici di legge. Malgrado I’attiva propaganda, spesso dai
toni accesi e «fondamentalistici», di questo settore della comunita,
gli ambienti tradizionali, che riconoscono il primato di cinque ce-
nobii (i Matha) ricalcati su quelli sankariani, ricollegati ad altret-
tanti Gotra, restano nell’alveo della spiritualita Sivaita, di cui certo
rappresentano una componente di tutto rispetto.

6. I Purana sakta

11 periodo piu antico della spiritualita accentrata attorno al cul-
to della grande figura divina femminile, popolare in ogni tempo
sul suolo indiano, € avvolto dall’incertezza, in assenza di fonti da-
tabili con sicurezza. Uno dei primi e piu significativi testi a lei de-
dicati compare nel Markandeyapurana («P. del figlio di M,rlgandu»,
un veggente reso immortale ed eternamente giovane da Siva, in-
vocato da lui al momento della morte), nelle sue parti pin anti-
che risalente forse al 111 secolo d.C., che consta di 7000 strofe di-
vise in 137 adhyaya. Si tratta del Devimahatmya, che in 700 strofe
ripartite in 13 adhyaya magnifica la Dea nei suoi diversi aspetti,
tra cui quello guerriero di Durga (la Fortezza «inaccessibile») di
cui narra le lotte contro il possente Asura-bufalo (Mahisasura),
archetipo della vittima sacrificale a lei consacrata per eccellenza.
Le numerose rappresentazioni contenute in vivaci bassorilievi di
questa teomachia, alcune delle quali sembrano rivelare I'influen-



162 Hindaismo

za di rappresentazioni ellenistiche di Athena in atto di combat-
tere i Giganti, testimoniano la grande diffusione del mito in tut-
to il subcontinente gia nei primi secoli d.C. Questa parte del Pu-
rana, che data forse al V/VI secolo, é il testo piu antico e venera-
to tra quanti riguardano la dea, oggetto di quotidiana recitazione
perisuoi devoti in tutta I’India; corredata da moltissimi commen-
tarii, la Durgasaptasat: («Settecentina di Durga» — altro nome del
Mahatmya) € amata dai devoti specialmente per i suoi begl’inni,
assai imitati nella letteratura posteriore e tutt’ora largamente im-
piegati nel culto. La Dea vi figura in una ricca pleiade di identi-
ficazioni con momenti/aspetti salienti dell’esperienza individuati
da termini di genere femminile, tutti destinati ad essere richia-
mati nella letteratura posteriore: una celeberrima litania le ren-
de omaggio come «Colei che in tutti gli esseri dimora» in quan-
to: coscienza (cetana); comprensione (buddhi); immersione nel
sonno (nidra); fame; ombra/riflesso speculare (chaya) — nel suo
culto ¢ impiegato uno specchio metallico lavorato con riti parti-
colari e che non deve riflettere alcun viso, nel quale, insieme al
normale supporto iconico o aniconico, la sua presenza € evocata
al momento di ricevere 'adorazione —; akti; sete; pazienza; nasci-
ta/specie (jati); timidezza/modestia; pace/calma (Santi); fede/
convinzione incrollabile (sraddha); amabilita; buona sorte/suc-
cesso; attivita; memoria; compassione; sazieta/appagamento; ma-
dre; errore. Quest’ultima identificazione ¢ specialmente signifi-
cativa: il pensiero della teologia §akta tende in genere a privile-
giare I’aspetto immanente del Divino, redimendo tutti i momenti
dell’esperire umano, anche quelli apparentemente piu negativi,
come libere autofenomenizzazioni della Madre eterna. Nella
esperienza della Dea questo si manifesta con notevole chiarezza:
ad esempio il mistico bengalese del secolo scorso Gadadhar Cat-
topadhyay alias Ramakrsna (18-2-1836/15-8-1886) riferisce in
questi termini la sua prima visione di lei:

Gli edifici con le loro diverse parti, il tempio [di Daksineévara, sito
in un sobborgo di Calcutta, ove egli serviva come officiante] e tutto il
resto scomparvero dalla mia vista, senza traccia, e al loro posto vidi un
oceano di Coscienza, senza limiti, infinito, risplendente. Fin dove I'oc-
chio poteva spingersi, ondate lucenti mi correvano addosso come im-
pazzite, con terribile rombo, per inghiottirmi. [...] L’icona cultuale era
Coscienza, I'altare era Coscienza, i vasi d’acqua erano Coscienza, il pa-
vimento di marmo era Coscienza — futto era Coscienza! [...] vedevo un
tizio malvagio di fronte al tempio, ma scorgevo vibrare anche in lui la
Sakti della Madre divina.



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 163

Al culto e ai miti della Dea sono dedicati anche alcuni testi
che troviamo generalmente annoverati tra gli Upapurana, forte-
mente influenzati dalla esperienza «tantrica». Tali sono:

1) il Kalikapurana («P. di Kalika», un diminutivo/vezzeggiativo
con il quale Kali € invocata nel pit celebre dei suoi mantra, Krim
knim krim hrein hrvm hivm hiom daksine kalike krvm krom krim hrim hrom
hiwm hitmm svaha, ricavato dall’inno noto come Karpuradistotra),
composto tra il VI e il X secolo, che in 8500 strofe divise in 90
adhyaya, in stretta sintonia con il Rudrayamalatantra, approfondi-
sce i complessi modelli ritualistici legati al culto «tantrico» della
Sakti, particolarmente nella sua forma benigna di Kamesvari (la
«Signora d’Amore»)/Kamakhya (Colei «Che ¢ detta Amore»), e
ne presenta i principali santuari assamesi nel quadro di una raf-
finata descrizione paesaggistica, e

2) il piu voluminoso Devibhagavatapurana (il « Bagavatapurana del-
la Dea», con evidente richiamo al famoso Purana vispuita, d’iden-
tica estensione, con cui il nostro testo si pone espressamente in
concorrenza), redatto intorno all’XI/XII secolo dagli stessi am-
bienti bengalesi del precedente, che in 18.000 strofe ripartite in
318 adhyaya e 12 skandha discute numerosissime forme della Dea,
fornendo istruzioni dettagliate e mantra per il culto di ciascuna di
esse e magnificando una selezione di 108 suoi santuarii meta di
pellegrinaggio (gli Saktipitha), per lo piu siti nell'India del Nord.

7. Le «tradizioni» Sakta

Il radicamento nel territorio della figura divina femminile appa-
re certo di gran lunga superiore a quello delle grandi Deita viri-
li, Visnu e Siva, e cio € prova di un vivo interesse popolare, che
si riflette solo tardi e imperfettamente nelle fonti letterarie fino
all’emergere relativamente recente delle «sette» dedite al culto
della Dea come Potenza universale (gli Saktasampradaya), sia co-
me nume familiare o d’elezione che in relazione a santuarii e
strutture templari. Tali «tradizioni» sono in numero ridotto e si
distinguono per il grande rilievo che nella loro visione del mon-
do hanno gli aspetti tecnici del rituale, strettamente integrato
con la pratica dello yoga. Piu che per I’apparato dottrinale, mu-
tuato da quello Sivaita e sostanzialmente condiviso da tutte, esse
si differenziano in base alla prassi ascetico/meditativa e alle fi-
gure divine femminili oggetto prevalente d’adorazione, che so-
no altrettanti aspetti della divina paredra di Siva, Uma. La di-
stinzione in genere adottata s’ispira a due modalita di compor-



164 Hinduismo

tamento ch’erano originariamente concepite come tappe suc-
cessive dell’iter percorso dagli adepti, divenute nella versione vul-
gata del maestro cinquecentesco Laksmidhara, adottata larga-
mente dagli studiosi, il paradigma di vie alternative ispirate a di-
screpanti modalita d’approccio spirituale:

1) I daksinacarin («che praticano la condotta di destra»), presenti
specialmente nel territorio della costa Sud-Ovest dell’India —
donde il nome di Kéralasampradaya dato alla loro scuola, nota an-
che come Tripuradarianasampradaya («tradizione della visione di
Tripura») — appartengono per lo piu al cosiddetto Samaya («Os-
servanza/Dottrina convenzionale»), un indirizzo riformato sotto
I'influenza del Vedanta sankariano votato al culto di Lalita/Tri-
purasundari, la «Bella delle tre citta» (designazione allegorica
del Trimundio) o Tripura, «Colei che ¢ le tre citta/Colei che &
anteriore alla Triade», simboleggiata nelle sue numerose funzio-
ni e attivita da un famoso mantra di 48 o 51 sillabe detto Srvidya
(«Veneranda Gnosi»), proiettato in forma grafica nello Snyantm,
una ricca e intricata struttura grafica formata da 43 triangoli in-
tersecantisi con al centro la «goccia» (il Bindu) puntiforme del-
lo sperma divino fatto di suono/luce, donde le diverse forme del-
la Divinita e i corrispondenti livelli dell’'universo promanano e in
cui si riassorbono in alterna vicenda. Si asserisce che le dottrine
di questa scuola dipendono da cinque «Tantra puri» (gli Subha-
_tantra), la cui identificazione resta problematica. Importanti per
la conoscenza dello Srzyantra sono la tardiva Tripurepanisad, lo Yo-
ginihrdaya, una parte del famoso Vamakesvaratantra (forse dell’XI
secolo), il Tripurarahasya, un Tantra ascritto a Dattatreya di cui
sono soprawissute due sezioni, e il Lalitamahatmya, un’appendi-
ce del Brahmandapurana in 40 adhyaya.

2) I vamacarin («che praticano la condotta di sinistra»), per lamag-
gior parte risiedenti nel territorio del Bengala e dell’Assam — don-
de il nome di Gaudiyasampradaya dato alla loro scuola — si distin-
guono per una valorizzazione degli aspetti del culto trasgressivi ri-
spetto all’etica brahmanica, tra cui il coitus reservatus e la consu-
mazione rituale di carni, pesci, alcoolici e granaglie (il cosiddetto
parncamakara, «cinque M», dalle iniziali dei termini sanscriti desi-
gnanti tali elementi: maithuna, mamsa, matsya, madya e mudra). La
piu importante componente di questo indirizzo, talora considera-
ta un sampradaya autonomo, € quella dei kaula (gli «<adepti del Ku-
la»,la Famigliainiziatica), deditiall’adorazione di Kali («Colei che
¢ il Tempo/Morte»), una forma nuda e terrifica della Dea dalle
chiome disciolte e brandeggiante una spada sacrificale che ri-



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 165

chiama I'iconografia — documentata nella monetazione gallica —
della celtica «Regina dei morti» (Morrigain/Morrigu/Méirrio-
gan, divenuta in etd medioevale Morgana). Si tratta di una tradi-
zione testimoniata nel suo periodo piu antico in KaSmir (donde il
nome di Kasmirasampradaya), dove sarebbe stata introdotta nel VII
secolo d.C. dal maestro Macchanda/Matsyendranatha. Tale figu-
ra, oggetto di culto anche da parte dei «buddhisti» bengalesi e ti-
betani, € anche all’origine del movimento dei siddha o nathayogin,
che prende rilievo a partire dal XIII secolo con Goraksanatha
nell’India settentrionale ed ha tuttora degli adepti. La sua lettera-
tura € piuttosto criptica; ascritti a Goraksa sono un «Manuale del-
le conclusioni definitive dei siddha» (la Siddhasiddhantapaddhati)
e un «Centinaio di strofe di Goraksa» (il Goraksasataka) dedicati
soprattutto alle strutture del corpo sottile e alle tecniche dello yo-
ga. Questa tematica ¢ ben presente, del resto, anche nei testi dei
kaula. Gli yantra e i mantra adottati, teorizzati da una ricchissima
letteratura anonima (tradizionalmente fissata in 64 Kaulatantra,
ma in realta ben piu estesa — e i testi piu noti, come il Kularpava -
e il Mahanirvanatantra, non sono necessariamente i piu antichi...),
sono assai piu numerosi che nelle altre «tradizioni» e la struttura
del pantheon appare meno rigidamente organizzata. Notevole spic-
co hanno in esso dieci forme della Dea dette «Grandi Gnosi» (le
Mahavidya), di cui Kali é la prima e di gran lunga la piu impor-
tante. I kaula considerano parte della loro scuola, indicata come
«Prima» o «Suprema Tradizione» (il Pirva-/Urdhvamnaya), sia il
Krama (che ne forma I’ala settentrionale, lo Uttaramnaya) sia il Tri-
puradarsana (che, in quanto Srikula, rappresenta la sua ala meri-
dionale, il Daksinamnaya). Agli altri movimenti € associato come
«Tradizione occidentale» (il Pascimamnaya) dei kaula il culto del-
la Dea in forma di Kubjika (1a «Curva», epiteto della paredra di Si-
va che si china per pudore di fronte alla richiesta del Dio, in for-
ma di Bhairava, d’essere da lei iniziato), conservatosi nel Nepal,
dove la trasmissione iniziatica degl’insegnamenti ¢ monopolio dei
purohita della dinastia dei Malla, e noto altresi come «Tradizione
dei vasai» (Kulalikamnaya), forse dalla prevalente collocazione so-
ciale propria in origine dei suoi adepti; il testo fondamentale di
questa scuola, che inizia a fiorire forse nell’XI secolo nella regio-
ne himalayana, € il voluminoso Kubjika(mata) tantra, redatto in un
sanscrito abbastanza approssimativo, recentemente studiato da
Goudriaan e da Dyczkowski. Una ricchissima serie di forme as-
sunte dalla Dea sembra costituire I’elemento saliente di questa tra-
dizione, che fa larga parte al simbolismo sessuale.



166 Hinduismo

Accanto alla letteratura dotta in sanscrito, e condizionata dai
suoi contenuti, s’e sviluppata in Bengala una lirica popolare in ver-
nacolo che canta con delicatezza d’accenti, garbata ironia e talora
profondita di concetti il rapporto del devoto con Kali, divenuta la
figura divina piu amata nella regione. La voce piu nota di questa
lirica € Ramprasad (1718/1723-1775), il cui canzoniere € ancora
in parte tramandato per via orale, e che si distingue per il gioioso,
quasi selvaggio abbandono alla forza trascinante della Dea:

Kali! Tu ami i campi di cremazione, e io ho fatto un campo di cre-
mazione del mio cuore, affinché tu, infestatrice dei luoghi funebri, pos-
sa danzarvi per sempre... Madre, non ci sono piu desideri nel mio cuo-
re, solo vi arde la fiamma dei roghi! Madre, ho tenuto le ceneri dap-
pertutto, per invitarti: vieni, Madre, con Siva vincitore della Morte sot-
to i piedi, vieni a danzare al ritmo del tamburo! Prasada attende ad oc-
chi chiusi.

BIBLIOGRAFIA

Testi tradotti

The Bhagatvad-Gita Commentary of Sn Samkardchdrya, Translated from
Sanskrit into English by A. Mahadeva Sastri, Madras 1897 [trad. it.
Bhagavad-Gita con il commento di Sri Saizkardcaya, Milano 1997].

Hymns in the Goddess and Hymns to Kali, ed. by Sir John Woodroffe
(Arthur Avalon), Madras 1913 [trad. it. Inni alla Dea Madre, Roma
1984].

World within the Mind [testi dello Yogavasistha], ed. by Hari Prasad Sha-
stri, London 1937 [trad. it. Il mondo dentro la mente, Torino 1989].
L’enseignement de Ramakrishna, recueilli par Jean Herbert, Genéve 1949

[trad. it. Alla ricerca di Dio, Roma 1963].

Mahabharata, Episodi scelti a cura di Vittore Pisani, Torino 1954.

Abhinavagupta, Essenza del Tantra, a cura di Raniero Gnoli, Torino 1960.

Idem, Commento breve alla trentina della Suprema, a cura di Raniero Gno-
li, Torino 1965; nuova edizione riveduta Considerazioni sull’Assoluto,
Milano-Trento 1998.

Idem, Luce delle sacre scritture (Tantraloka), a cura di Raniero Gnoli, To-
rino 1972; nuova edizione riveduta Luce dei Tantra, Milano 1999,
Mistici indiani medievali, a cura di Laxman Prasad Mishra, Torino 1971
L’Hindouisme, Textes recueillis et présentés par Anne-Marie Esnoul, Pa-

ris 1972 [trad. parz. it. Bhagavat Gita, Milano 1976].
Hindu Myths. A Sourcebook, transl. from the Sanskrit by Wendy Doniger



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 167

O’Flaherty, Harmondsworth 1975 [trad. it. Dall’ordine al caos, Parma
1989].

1l Canto del Beato (Bhagavadgita), con il commento di Abhinavagupta, a
cura di Raniero Gnoli, Torino 1976.

Srimad Bhagavatam. The Wisdom of God, a cura dello Swami Prabhava-
nanda, Madras s.d. [trad. it. Srimad Bhagavatam. La saggezza di Dio,
Roma 1978].

Hindu Theology: a Reader, a cura di José Pereira, Garden City (N.Y.) 1976
[trad. it. Manuale delle Teologie induiste, Roma 1979].

Brahmasutra, a cura di Icilio Vecchiotti, Roma 1979.

Vasugupta, Siva Sutra con il commento di Ksemaraja, a cura di Raffaele To-
rella, Roma 1979; nuova edizione riveduta, Milano 1999.

I_s'vamgitd o «Poema del Signore», a cura di Mario Piantelli, Parma 1980.

Jayadeva, Gitagovinda, a cura di Giuliano Boccali, Milano 1982.

Il Commento di Abhinavagupta alla Paratrimsika. Paratrimsikavivaranam, a
cura di Raniero Gnoli, Roma 1985.

Storie dello Yoga Vasishtha, a cura dell’Editrice Vidyananda, Paterno 1985.

La spiritualita dell’induismo, a cura di Daniel Acharuparambil, Roma 1986.

Bhagavadgita. 1l Canto del Beato, a cura di Raniero Gnoli, Milano 1987.

La luce di Dio nell’induismo. Preghiere, inni, cantici e meditazioni degli Indu,
a cura di Mariasusai Dhavamony, Milano 1987.

Gaudapada, Agamaédstm, a cura di Icilio Vecchiotti, Roma 1989.

Vijiianabhairava. La conoscenza del Tremendo, a cura di Attilia Sironi, Mi-
lano 1989.

Vita di Ramananda (Il Ramanandajanmamahotsava dell’Agastya-Sambhita), a
cura di Pinuccia Caracchi, Torino 1989.

Il mito del Gange. Ganga-Mahatmya, a cura di Stefano Piano, Torino 1990.

Ramprasad Sen, Cento canti a Kali, a cura di Flavio Poli, Roma 1990.

Svatmarama, La lucerna dello Hatha-Yoga (Hatha-Yoga-pradipika), a cura di
Giuseppe Spera, Torino 1990.

The Secret of the Three Cities. An Introduction to Hindu Sakta Tantrism, a cu-
ra di Douglas R. Brooks, Chicago-London 1990.

Lo yoga rivelato da Siva (Siva-Sambhita), a cura di Maria Paola Repetto, To-
rino 1990.

Sri Samkaracarya, Opere minori, 3 voll., a cura del Gruppo Kevala, Roma
1990-1994.

Tecniche indiane di divinazione (S‘ivasvarodaya ), a cura di Alberto Pelisse-
ro, Torino 1991.

Inni degli Alvar. Testi tami] di devozione visnuita, a cura di Emanuela Pa-
nattoni, Torino 1993.

Bhagavad-gita. Il Canto del Glorioso Signore, a cura di Stefano Piano, Cini-
sello Balsamo 1994.



168 Hinduismo

Govindanatha, Il Poema di Sankara (Sﬁs’ahkardcdmacan'ta), a cura di Ma-
rio Piantelli, Torino 1994.

Insegnamenti sullo yoga (Gheranda-samhita), a cura di Stefano Fossati, To-
rino 1994,

Vidyaranya, La Liberazione in Vita. Jrvanmuktiviveka, a cura di Roberto
Donatoni, Milano 1995.

1 segreto della Dea Tripura. Sezione sulla Gnost, a cura di Alberto Pelissero,
Torino 1995.

Daladanamuni, Dattalahan. L'onda di Datta, a cura di Antonio Rigopu-
los, Venezia 1999.

Brahmasutra, con il commento di Sankara, a cura del gruppo «Kevala»,
Roma 2000.

Studi

Bailay, G., 1983: The Mythology of Brahma, Delhi-Bombay-Calcutta-Ma-
dras.

Bharadvaja, K., A Philosophical Study of the Concept of Visnu in the Puranas,
New Delhi.

Biardeau, M., 1972: L’Hindouisme. Anthropologie d’une civilization, Paris
[trad. it. Lnduismo. Antropologia d’una civilta, Milano 1985].

Dhan Gopal Mukerji, 1989: The Face of Silence [trad. it. Il volto del silen-
zto. Sri Ramakrishna, Torino 1991].

Dhavamony, M., 1971: Love of God according to Saiva Siddhanta. A Study
in the Mysticism and Theology of Saivism, Oxford.

Doniger O’Flaherty, W., 1973: Asceticism and Eroticism in the Mythology of
Siva, London-New York-Toronto.

Idem (a cura di), 1980: Karma and Rebirth in Classical Indian Traditions,
Berkeley-Los Angeles.

Eliade, M., 1948: Techniques du Yoga, Paris [trad. it. Tecniche dello Yoga,
Torino 1952].

Esnoul, A-M., 1970: L’Hindouisme, in H.-Ch. Puech (a cura di), Histoire
des religions, Paris, vol. I, pp. 995-1104 [trad. it. L%nduismo, in H-Ch.
Puech (a cura di), Storia delle religioni, Roma-Bari 1977, vol. IV, pp.
53-160].

Failla, D., 1982: Garuda e i Naga. Immagini, forme e simboli di antiche storie
di ratto, Genova.

Filippani-Ronconi, P., 1994: L’induismo, Roma.

Filoramo, G. (a cura di), 2001: Buddhismo, Roma-Bari.

Glasenapp, H. von, 1956: Die Religionen Indiens, Stuttgart [trad. it. Le re-
ligioni dell’India, Torino 1963].

Gonda, ]., 1963: Die Religionen Indiens, vol. 11: Der jlingere Hinduismus, Stutt-
gart [trad. it. Le religioni dell'India. Linduismo recente, Milano 1981].



M. Piantelli Lo hinduismo. I. Testi e dottrine 169

Goudriaan, T., e Gupta, S., 1981: Hindu Tantric and Sakta Literature, Wies-
baden.

Hardy, ¥., 1983: Viraha-bhakti. The Early History of Krsna Devotion in South
India, Delhi-Oxford-New York.

Hawley, J.S., e Wulff, D.M. (a cura di), 1982: The Divine Consort. Radha
and the Goddesses of India, Berkeley.

Jagadeesan, N., 1977: History of Sri Vaishnavism in the Tamil Country (Post-
Ramanwja), Madurai.

Kramrisch, S., 1981: The Presence of Siva, Bombay-Calcutta-Madras.

Lorenzen, D.N., 1972: The Kapalikas and Kalamukhas. Two Lost Saivite
Sects, Berkeley-Los Angeles.

Martin-Dubost, P., 1973: Cankara et le Védanta, Paris [trad. it. Samkara ¢
il Vedanta, Roma 1989].

Meister, M.W. (a cura di), 1981: Discourses on Siva. Proceedings of a Sym-
posium on the Nature of Religious Imagery, Philadelphia.

Nakamura, H., 1983: A History of Early Vedanta Philosophy. Part One, Delhi-
Varanasi-Patna.

Nava, R., 1988: Aspetti dell’iconografia di Ganesa, Venezia.

Pandey, Kanti Chandra, 1963: Abhinavagupta. An Historical and Philo-
sophical Study, Varanasi.

Pandey, Lal Sangam, 1974: Pre-Samkara Advaita Philosophy, Allahabad.

Pathak, Vishwambhar Sharan, 1987: Smarta Religious Tradition (Being a
Study of the Epigraphic Data on the Smarta Religious Tradition of Northern
India c. 600 a.D. to ¢. 1200 a.D.), Meerut.

Pelissero, A., 1998: Il riso e la pula. Vie di salvezza nello sivaismo del Kdasmar,
Torino.

Piano, S., 1996: Sanatanadharma. Un incontro con l'<induismo», Cinisello
Balsamo.

Idem, 2000: La tradizione, la nuova rivelazione e la letteratura scientifica, in
AAVV., Le letterature dell’India, Torino, pp. 125-356.

Idem, 2001: Lessico elementare dell’ hinduismo, Torino.

Piantelli, M., 1974: Sankara ¢ la rinascita del Brahmanesimo, Fossano; nuo-
va edizione riveduta Sankara e il Kevaladvaitava, Roma 1998.

Prasad Mishra, Laxman, 1978: Ramanuja e il misticismo vispuita dell’India
meridionale, Roma.

Ramanujan, A.K., 1973: Speaking of Siva, Harmondsworth.

Ripepi, T., 1993-1994: La dottrina e il suo insegnamento: strutture didattiche
e soteriologia in un testo dei Virasaiva, il Kaivalyasara di Maritontadarya,
tesi di Laurea, Torino.

Idem, 1997: On Maritontadarya and Other ontadaryas: Who is the Author of
Kaivalyasara? An attribution problem concerning a Virasaiva text in San-
skrit, in «Rivista degli studi orientali», 71, 1-4, pp. 169-183.



170 Hinduismo

Rolland, R., 1956: La vie de Ramakrishna, Paris [trad. it. Vita di Ramakrsna,
Milano 1992].

Silburn, L., 1983: La Kundalini ou l'énergie des profondeurs. Etude d’ensem-
ble d’apres les textes du Stvaisme non dualiste du Kasmir, Paris [trad. it.
La cundalini o Uenergia del profondo, Milano 1997].

Sivaraman, K. (a cura di), 1989: Hindu Spirituality, 1. Vedas through Ve-
danta, New York.

Stutley, M. e J., 1977: A Dictionary of Hinduism, London [trad. it. Dizio-
nario dell’Induismo, Roma 1980].

Sundararajan, K.R., e Mukerjji, B. (a cura di), 1997: Hindu Spirituality,
11: Postclassical and modern, London.

Tucci, G., 1949: Teoria ¢ pratica del mandala, nuova ed. Roma 1969.

Zvelebil, Kamil V., 1973: The Poets of the Powers, London [trad. it. I Mae-
stri dei poteri. I Siddha dell’India, Roma 1979].

Idem, 1984: The Lord of the Meeting Rivers. Devotional Poems of Basavanna,
Paris.



Lo hindaismo

IL. La prassi religiosa
di Stefano Piano

Le pratiche religiose degli hindi — quale che sia la fede che essi
professano, la concezione che hanno dell’'uvomo, del mondo e di
Dio, la scuola di pensiero alla quale aderiscono e la tradizione di
maestri (sampradaya) nella cui scia si collocano — costituiscono
non solo I’aspetto piu appariscente della religiosita dell’India, ma
forse anche il piu importante, in quanto consentono di formu-
lare in qualche modo I'ipotesi di una sorta di unita ideale di tut-
ti gli hinda, pur nell’estrema varieta e frammentazione delle fe-
di e dei culti: ci sono infatti gesti, atteggiamenti, preghiere che
vengono ripetuti da millenni con le medesime modalita in luo-
ghi molto lontani I'uno dall’altro, da persone molto diverse fra
loro per convinzioni e ideali. Anzi, proprio un fatto del tutto este-
riore, come l'accesso ai templi e ai luoghi specialmente santi,
sembra essere I'unico elemento sicuro in base al quale si possa
attribuire a una persona un’identita come hindua. Sebbene il ri-
gore brahmanico si sia molto attenuato col passare del tempo,
esistono ancora santuari, specialmente vaisnava, ma anche $aiva
— come quello di Lingaraja a Bhubanesvar (Urisa) —, all’interno
dei quali anche la persona piu devota e pia non pud penetrare,
se non ha I’ aspetto di uno hindi, cio¢ di una persona nata in una
famiglia hindd, vestita secondo il costume locale e recante sulla
fronte i segni distintivi della propria casta. In altre parole, il tem-
pio € inaccessibile a chi ¢ straniero, barbaro (mleccha), o comun-
que estraneo (bahya), «altro». Non se ne fa una questione di fe-
de, ma ¢ sufficiente essere indiani € non professare una diversa
appartenenza religiosa (cristiana, sikh, jaina, buddhista, mazdea,



172 Hindwismo

e cosivia) per essere considerati hindi; e non si puo essere hindii
a pieno titolo se non si appartiene a una casta.

1. GLI HINDU E LE CASTE

E cosa nota anche ai non specialisti che la societa hinda & orga-
nizzata sulla base della casta (parola portoghese che significa
«razza pura») e che questa struttura ¢ talmente penetrata nella
mentalita della gente che ha contagiato anche le comunita non
hinda, le quali hanno finito per sviluppare al loro interno un
proprio sistema castale, anche nei casi in cui, almeno in linea di
principio, i fondatori o i maggiori interpreti delle diverse ten-
denze religiose hanno predicato una netta opposizione alla lo-
gica delle caste.

La casta € un gruppo sociale chiuso al quale si appartiene qua-
si esclusivamente per nascita; essa comprende piu famiglie ed ¢
spesso, ma non necessariamente correlata con un’occupazione;
ha una piu o meno forte caratterizzazione dal punto di vista et-
nico o religioso o di provenienza geografica, pratica I’endogamia
e il comportamento dei suoi membri € condizionato da precise
norme dietetiche e di commensalita.

Il sistema hindu delle caste, almeno apparentemente struttu-
rato secondo una gerarchia costruita sulla base della purezza ri-
tuale (Dumont, 1966, ed. it. pp. 134 sgg.), ¢ venuto formandosi
nel corso di molti secoli attorno a due concetti espressi in san-
scrito dai termini varna e jati, che i testi antichi sul dharma sem-
brano ora distinguere in modo piuttosto netto, ora, al contrario,
considerare interscambiabili.

La parola varna significa «colore», poiché ogni varna ha un
proprio colore simbolico (cfr. Mahabharata XII, 188, 5); con es-
sa si allude a un’organizzazione della societa su basi funzionali,
nel senso che funzioni specifiche sono attribuite alle tre «cate-
gorie» sociali che hanno caratterizzato, sin dalle origini, la so-
cieta indo-aria: i brahmana, brahmani o sacerdoti, il cui colore é
il bianco, gli ksatriya, principi e nobili guerrieri, ai quali € attri-
buito il rosso, e 1 vaisya, il popolo, il cui colore simbolico ¢ il gial-
lo. Le fonti sanscrite precisano che ai brahmani vennero affida-
ti lo studio e I'insegnamento dei testi sacri, 'esecuzione di sacri-
fici per sé e per altri e il diritto di dare e ricevere donazioni; agli
ksatriya fu imposto il dovere di proteggere i sudditi, di donare,



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 173

di offrire sacrifici, di apprendere i libri sacri € di non lasciarsi
condizionare dagli oggetti dei sensi; furono infine doveri dei vai-
Sya la cura del bestiame, I’elemosina, I'offerta di sacrifici, I'ap-
prendimento dei testi sacri, il commercio, il prestito di denaro a
interesse e il lavoro della terra (cfr. Manu-smyti I, 88 sgg.). A que-
ste tre «categorie», riscontrabili presso le diverse popolazioni di
lingua indoeuropea, se ne aggiunse in epoca molto antica, come
attesta il celebre inno purusa-sikta (Rgveda X, 90, 12), una quar-
ta, quella degli §udra, alla quale fu assegnato come colore sim-
bolico il nero e nella quale conflui la massa dei non-nobili (an-
arya), indicati col termine generico di dasa «servi»; Manu affida
loro il solo compito di «servire» le tre categorie di nobili (arya),
che son detti anche dvija (rigenerati) in quanto il loro ingresso
ufficiale nella societa avviene attraverso un rito d’iniziazione.
La parola jati, derivata dalla radice sanscrita jan- «generare»
(connessa con il latino gignere, da cui gens, ma anche genus), signi-
fica «nascita» e indica pertanto un gruppo di persone, ma anche,
in senso lato, ciascuna delle molteplici forme di esistenza, alle qua-
li si appartiene per nascita. In questo sensola parola indica un con-
cettoaffine al nostro «genere», contrapposto a «specie», ma anche
quello di «specie» contrapposto a «individuo», e ingloba inoltre
una gamma di significati che, in qualche modo e almeno in parte,
sono espressi anche dalle nostre parole «famiglia, discendenza, li-
gnaggio, parentela, rango, razza» e cosl via. L’aspetto funzionale
— e di conseguenza quello etico e quello ereditario — della casta
coesistono. Da un lato, il formarsi del primo nucleo del sistema e
spiegato nelle fonti sul dharma come conseguenza di matrimoni
misti, cioé di unioni fra persone appartenenti a varna diversi (Ka-
ne, 1968-19772, vol. 11/1, pp. 69 sgg.); inoltre, la discussione epi-
stemologica sull’argomento —avviata dal grammatico Patanjali (II
secolo a.C.) che, interpretando la parola jati, affermava che «cio
che fa un brahmana & 'ascesi, I’erudizione e una nascita legittima
(yoni)» e che «se € privo di ascesi ed erudizione egli ¢ un brahmana
per nascita (jati-brahmana)> (cfr. Mahabhasya, ad Panini 2. 2. 6) —
é pervenuta a conclusioni quasi unanimi da parte dei principali
rappresentanti dei darsana classici nel senso dell’ereditarieta del-
la casta, per cui un brahmano differisce da uno ksatriya, per fare
un esempio, come un leone differisce da un elefante (Halbfass,
1992, pp. 376 sg.). D’altro canto, I'istanza etica & ben presente in
fonti importanti, come il Mahabharata, che in un passo del Vana-
parvan (216, 13cd-15ab) sostiene — ed € un brahmano che parla —
che si € dvijain base al comportamento, giacché un brahmana che



174 Hindiismo

compia azioni riprovevoli diventa simile a uno sudra, mentre uno
$udra sempre attento al rispetto dei valori etici deve essere consi-
derato alla stregua di un brahmana; € interessante notare come il
medesimo testo, in un altro passo, adotti lo stesso criterio nella va-
lutazione di un nobile (arya), considerato tale «per il suo com-
portamento € non per la ricchezza né per il sapere» (Udyoga-par-
van 90, 53).

Le caste (sia dal punto di vista dei varna, sia da quello delle ja-
ti) rientrano in un ordine gerarchico ben preciso, che costituisce,
nella classificazione operata dalla Manu-smyti (XII, 42-50) sulla ba-
se dei tre guna, soltanto un settore della ben piu ampia gerarchia
che comprende tutte le forme di esistenza, a partire da Brahma fi-
no a un ciuffo d’erba (Halbfass, 1992, p. 349); non necessaria-
mente, pero, la gerarchia determinata dallo status corrisponde a
quella del potere (Dumont, 1966, ed. it. p. 169). Inoltre, € spesso
assai difficile inserire la vasta molteplicita delle caste nello schema
dei varna, giacché quello delle caste € un sistema relazionale e
ogni casta € strutturata gerarchicamente a seconda della funzione
rituale che svolge nei confronti della casta dominante (costituita
di solito, ma non sempre, dai proprietari della terra), alla quale
fornisce regolarmente un certo servizio; 1’organizzazione castale,
pertanto, non si fonda sul trasferimento ereditario dell’occupa-
zione, come molti suppongono, bensi sul trasferimento ereditario
delle funzioni rituali che collegano ogni gruppo alla casta domi-
nante (Quigley, 1993, p. 164). Per quanto riguarda, poi, I’occupa-
zione, essa costituisce certo un aspetto importante della struttura
sociale basata sulle caste, ma non sempre determina I’apparte-
nenza a un gruppo piuttosto che a un altro. Altri elementi ancora
— etnici, religiosi o di provenienza geografica — concorrono ad ac-
crescere il numero e I’articolazione delle caste all’interno della so-
cieta hinda: ne risulta un quadro estremamente variegato e spes-
so di non facile lettura. Le ricerche sulla natura della casta, infat-
ti, hanno avuto e hanno esiti molto diversificati, che pero si pos-
sono collocare in una duplice tendenza (Quigley, 1993, pp. 2 sg.):
quella che ha visto la casta come lo specchio di una situazione og-
gettiva di diseguaglianza (concezione materialista) e quella che, al
contrario, I’ha considerata una «costruzione culturale» o il pro-
dotto di idee di tipo religioso (concezione idealista). In una situa-
zione ancora molto fluida, nella quale si € comunque lontani da
rassicuranti certezze, sembra ragionevole tenere conto della pos-
sibilita di illustrare la realta delle caste non tanto mediante uno
schema verticale di tipo gerarchico, quanto piuttosto mediante



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 175

uno schema orizzontale, nel quale i diversi gruppi sociali siano po-
sti o all’interno o all’esterno di un centro ideale in cui si collocala
massima sintonia con la norma cosmica (dharma) che ispira ’or-
dine sociale (cfr. Halbfass, 1992, p. 349). Infatti, uno dei concetti
fondamentali che governano la societa hindi ¢ quello di «separa-
zione» — gia percepito in modo chiaro dal Sassetti nel 1583 (lette-
ra 380, cfr. Cortelazzo-Zolli, 1979, vol. 1, p. 214) — con particolare
riferimento al matrimonio e alla commensalita; ne consegue che
non ¢ tanto importante che i brahmana siano o no «superiori» agli
ksatriya, quanto piuttosto che essi siano «separati», giacché il pri-
mo nemico dell’ordine sociale € la «confusione dei varna» (cfr.
Bhagavad-gital, 41 e 3, 24). Questa separazione dei gruppi umani
e moltoimportante, perché va di pari passo con la separazione del-
le «competenze» (adhikara), cioé dei compiti e dei doveri pecu-
liari di ciascuno, cosi come essi sono stabiliti dal dharma nel suo
aspetto particolare o personale.

Occorre ancora aggiungere che i primi tre varna, quelli degli
dvija, costituiscono, almeno teoricamente e fin dalle origini, al-
trettante jati, le cui suddivisioni interne vengono di solito consi-
derate come upajati o «<sottocaste» e si differenziano fra loro prin-
cipalmente in base alla «famiglia» o alla «specializzazione», o an-
cora alla «provenienza», mentre confluiscono nel varna degli §a-
dra moltissime jati, prevalentemente distinte sulla base dell’oc-
cupazione o del servizio reso alla casta dominante.

Sembra quindi di poter concludere che la societa hindu an-
tica, fortemente impregnata di sacralita e caratterizzata da una
rete complessa e intricata di relazioni non tanto fra singole per-
sone, quanto piuttosto fra gruppi umani (le caste), ponesse ai
propri vertici la figura del re accompagnato dal proprio cappel-
lano (il purohita, di casta brahmanica); nella realta dei villaggi al-
la figura del re corrispondeva — e corrisponde tuttora — una ca-
sta dominante, di solito di proprietari terrieri, e al cappellano il
sacerdote che s’incarica dell’esecuzione dei riti per tale casta. Il
resto della scala sociale vede susseguirsi i vaiSya, e, infine, le mol-
teplici caste di sudra.

11 quadro sin qui sommariamente delineato non sarebbe com-
pleto se non si accennasse a un’ultima componente della societa
hindu: si tratta, da un lato, di coloro che erano fin dalle origini
esterni alla societa degli arya, e dall’altro, di coloro che ne sono
stati banditi, sia perché nati da matrimoni misti considerati ille-
gittimi, sia per aver mancato ai propri doveri; tutti costoro sono
considerati avarna, cioé «privi di un colore». Si tratta delle po-



176 Hinduismo

polazioni tribali e dei cosiddetti «intoccabili», i quali, dopo I’in-
serimento degli §udra, in origine considerati «esterni» alla so-
cieta degli arya, nel sistema dei quattro varna, si sono fatti cari-
co delle occupazioni e dei servizi pitl «impuri»; sono persone in-
dispensabili in qualsiasi struttura sociale, come lavandai, spazzi-
ni, conciatori, ciabattini e altri, di cui perfino I’'ombra era un tem-
po considerata contaminante per uno dvija. Inutile dire che an-
che costoro si sono organizzati, nel corso dei secoli, secondo
strutture che rispecchiano quelle degli hinda «di casta» e hanno
quindi templi propri e propri «sacerdoti».

Si puo concludere questa breve sintesi dicendo che, per deter-
minare la posizione castale di uno hinda, occorre tener conto,
per il passato come per il presente, di una serie di fattori, e pre-
cisamente: jati, stato sociale acquisito per nascita; kula, famiglia
o lignaggio (termine con cui si indica in primo luogo la «casa»,
il domicilio della famiglia, e poi la famiglia stessa); gotra, insieme
di persone che hanno in comune la discendenza da un unico an-
tenato; pravara, serie di nomi di antichi saggi che consentono di
distinguere fra loro i diversi gotra; §reni, gruppo di persone che
praticano il medesimo mestiere e, infine, varna, il «colore» che
simboleggia una delle quattro funzioni sociali tradizionali. Un
vero sistema di gotra e pravara esiste solo per le caste brahmani-
che, le quali tracciano la propria discendenza da antichi veggenti
(757); questi erano in origine sette (Atri, Bharadvaja, Gotama, Ja-
madagni, KasSyapa, Vasistha e Vi§vamitra), divenuti otto con I’ag-
giunta di Agastya, ma le fonti forniscono in proposito dati mol-
to diversi e il numero globale dei rsi menzionati dai testi & di-
ventato col tempo molto elevato. Il gotra, almeno in teoria, do-
vrebbe essere I'insieme delle persone che possono vantare una
discendenza ininterrotta per linea maschile da un comune ante-
nato sulla base di liste tramandate all’interno della famiglia; ogni
gotra, poi, € associato, soprattutto per scopi rituali, a tre (ma tal-
volta anche a uno, due o cinque) rsi, i quali costituiscono il pra-
vara di quel gotra (Kane, 1968-19772, vol. I1/1, pp. 484-486).

2. GLI STADI DI VITA

Le fonti della smrti («memoria», tradizione) sul Dharma com-
pletano la dottrina dei varpa con quella degli asrama, ovvero de-
gli «stadi di vita». Secondo questa dottrina, che dovette essere co-
nosciuta, almeno in parte, fin dall’epoca del Rg-veda e che ven-



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 177

ne formulata in modo piu chiaro prima dalle Upanisad e poi dai
Dharma-sutra e dai Dharma-sastra (cfr. Kane, 1968-1977¢ vol. I1/1,
pp. 418 sgg.) la vita d’'un uomo si svolge in quattro stadi succes-
sivi, nei quali egli acquista progressivamente la consapevolezza
del suo fine ultimo e si adopera per conseguirlo: la parola asra-
ma deriva infatti dalla radice sanscrita §ram-, che significa «sfor-
zarsi, impegnarsi per (a-) [raggiungere qualche cosa)». Ne deri-
va una serie di norme (asrama-dharma) che, applicate in origine
solo ai brahmani maschi, vennero poi estese anche agli ksatriya
¢ ai vaiSya, e che illustrano nei dettagli il comportamento ideale
da seguire in ciascuno dei quattro stadi.

Sitratta dinorme che oggi trovano un’applicazione sempre piu
rara, ma che, in antico, regolavano ogni aspetto della vita dei ma-
schi di alta casta. L’ingresso nel primo stadio, detto brahmacarya
(sequela del Brahman; comportamento, stile di vita in armonia col
Brdahman), avveniva con la cerimonia d’iniziazione (upanayana).
Durante questo primo stadio, il ragazzo viveva come «studente re-
ligioso» (brahmacarin) nella casa di un maestro, dalla cui viva voce
apprendeva i testi sacri della rivelazione (sruti, <audizione»), im-
parando nel medesimo tempo I’obbedienza, il rispetto e il con-
trollo di emozioni e sentimenti e praticando la castita; per questo
motivo ancor oggi si usa la parola brahmacarya, resa famosa so-
prattutto da Gandhi, per indicare appunto la castita.

Particolari restrizioni, specialmente riguardo al cibo e al giaci-
glio, caratterizzavano gli inizi dello studentato religioso, durante
il quale il ragazzo doveva poi alimentare quotidianamente il fuo-
co con offerte di pezzi di legno (samidh) di alberi speciali com-
piute per conto proprio e per conto del maestro, doveva elemosi-
nare il cibo (bhiksa) e recitare le preghiere della triplice samdhya
(al mattino, a mezzogiorno ¢ alla sera). Questo rito — che, almeno
in origine, era un rito del «crepuscolo», come dice il suo nome, e
si celebrava quindi solo due volte al giorno (all’alba e al tramon-
to) — ¢ molto importante, € non solo per il brahmacarin; detto an-
che samdhyopasana, esso comporta una serie di gesti che vanno dal
sorseggiare acqua (acamana) dal palmo della mano con le tre dita
centrali unite e accostando le labbra alla parte della mano che sta
alla base del pollice e che vien detta brahma-tirtha (guado sacro di
Brahman), al controllo della respirazione (pranayama), dalla tri-
plice aspersione con un’erba sacra (detta kusa o darbha) dopo aver-
la immersa nell’acqua (marjana) alla dispersione dell’ impurita ri-
tuale (aghamarsana), dall’offerta d’acqua al sole (arghya), recitan-
do la sacra gayatri, alla pronuncia di versetti vedici e altre preghie-



178 Hindiismo

re (upasthana) in onore del sole e di Varuna. Il rito della samdhya
€ molto celebrato ancor oggi, specialmente nei luoghi santi, dopo
il bagno lustrale, ed € diventato quasi un simbolo del costume re-
ligioso dell’India tradizionale.

Un secondo rito di passaggio, il matrimonio, determinava I'in-
gresso nel successivo stadio di vita, che ¢ quello del garhasthya; il
giovane, chiamato anche snataka per aver eseguito I'abluzione
(snmana) che concludeva lo studentato religioso, faceva «ritorno»
(samavartana) in seno alla famiglia per prepararsi al matrimonio
e per condurre quindi la vita di «colui che sta in casa» (grhastha),
cioe di marito e padre, eseguendo puntualmente e regolarmente
le abluzioni e i riti religiosi quotidiani di cui diremo e godendo
nel medesimo tempo i legittimi piaceri di questo mondo. La figu-
ra del grhastha era — e, in qualche misura, € ancor oggi, almeno
negli ambienti tradizionali — la replica, all’interno della famiglia,
della figura del sovrano sul piano dello Stato; e come il sovrano
era il garante del rispetto del dharma nel suo regno, cosi il ca-
pofamiglia era colui che, pagando con una serie appropriata di
doveri religiosi i propri debiti nei confronti degli antenati, degli
déi e dei veggenti antichi, diventava il garante di quell’equilibrio
fra umano e divino, fra divenire e trascendenza su cui si fonda
la societa degli uomini. L'importanza della condizione di capo-
famiglia non deve essere sottovalutata, cosi come nel quadro glo-
bale della societa non si deve sottovalutare la centralita della fun-
zione regale accanto a quella sacerdotale, se si vuole evitare il
luogo comune che descrive 'India tradizionale quasi esclusiva-
mente come la patria dell’ascesi e della rinuncia alla vita nel
mondo. Le principali fonti della smyti non mancano di esaltare
I'importanza della condizione di grhastha; fra esse non fa ecce-
zione il Codice di Manu, il quale afferma che i membri degli altri
asrama hanno bisogno del grhastha come tutte le creature ne
hanno dell’aria e in lui trovano asilo come i fiumi lo trovano nel
mare, perché ¢ il grhastha che garantisce il sostegno a tutti gli
altri (cfr. Manu-smyti 111, 77-79 e VI, 89 sg.).

«Dopo aver visto le proprie rughe e la propria canizie e dopo
aver conosciuto i figli dei propri figli» (Manu-smrti VI, 2), co-
minciando a percepire la vanita dei beni terreni, I'uomo si riti-
rava (da solo o in compagnia della moglie) ai margini del vil-
laggio o in qualche eremitaggio della foresta (vana), diventando
cosi un vanaprastha (uno che dimora nelle selve) dedito alla non-
violenza, alla meditazione e alla ricerca interiore, con lo scopo
di realizzare un progressivo distacco dai beni di questa vita. Du-



S. Piano Lo hinddismo. II. La prassi religiosa 179

rante la sua vita eremitica 'uomo conservava ancora delle in-
combenze rituali (per esempio, doveva continuare a compiere
oblazioni nel fuoco sacro e manteneva I'obbligo delle abluzioni
e dei «cinque sacrifici» quotidiani di cui diremo), ma doveva nel
medesimo tempo assumere comportamenti ascetici, come in-
dossare una pelie di daino o un abito fatto di corteccia, lasciarsi
crescere barba, capelli e unghie, imparare a nutrirsi di prodotti
spontaneamente offerti dalla natura, dormire sulla nuda terra,
rinunciare gradualmente a un’abitazione o a un riparo e co-
minciare ad abituare il proprio corpo a mortificazioni, privazio-
ni e digiuni (come quello regolato sulle fasi della luna), met-
tendosi alla prova con pratiche come quella dei cinque fuochi
(penitenza eseguita nella stagione calda, sedendo fra quattro fuo-
chi sotto il sole cocente come quinto fuoco). Il suo principale do-
vere consisteva, pero, nella meditazione dei testi vedici, nel per-
fetto raccoglimento conseguibile con gli esercizi dello yoga e nel-
la continenza accompagnata da sentimenti di compassione verso
tutte le creature. E se per caso, a causa di qualche grave infer-
mitd, sentisse approssimarsi la fine, doveva anticipare il grande
viaggio (mahaprasthana) verso Nord-Est, nutrendosi solo di acqua
e aria, fino alla dissoluzione del proprio corpo fisico (cfr. Manu-
smyti V1, 3-31).

Seguendo le regole fissate dai sacri testi per lo stadio del va-
naprastha, I’'uomo si preparava gradualmente all’ingresso nell’ul-
timo stadio della sua esistenza, quello del samnyasa (completa ri-
nuncia), che egli trascorreva in solitudine come asceta errabon-
do (samnyasin, parivrajaka, yati), privo di ogni possesso, nutren-
dosi soltanto di cio che gli venisse spontaneamente offerto, con
la mente tutta intenta al suo solo fine ultraterreno. Le norme che
regolano la vita degli asceti (yati-dharma) sono molto numerose
e sono illustrate ampiamente nei principali Dharma-$astra (cfr.,
per esempio, Manu-smyti VI, 33-86) e nei Purana (cfr., per esem-
pio, Agni-purana 161 e Kurma-purana ll, 28): prima di entrare in
questo stadio di vita totalmente proteso al conseguimento della
liberazione (mukti, moksa), al quale si poteva accedere anche di-
rettamente da quello di capofamiglia, senza passare attraverso lo
stadio di anacoreta, il pio hindia doveva compiere un rito cono-
sciuto come «sacrificio di Prajapati» o, secondo altri testi, «sacri-
ficio di Agni», durante il quale egli doveva offrire tutto quanto
possedeva ai brahmani e ai poveri, trasferendo dentro di sé il fuo-
co sacrificale (cfr. Manu-smrti VI, 38). Doveva poi tagliarsi le un-
ghie e radersi i capelli e la barba e uscire di casa per vivere sen-



180 Hinduismo

za casa. Da quel momento egli non aveva piu un focolare, né una
moglie, né figli, né altro possesso terreno; doveva vivere in soli-
tudine, senza legami, continuamente in cammino, riposando ai
piedi di un albero la dove lo cogliesse il tramonto del sole, ri-
nunciando ad accendere il fuoco e a cuocere qualsiasi cibo, ma
mendicando una sola volta al giorno il necessario per il proprio
sostentamento. La ciotola per le elemosine, la brocca per I'ac-
qua, un bastone di bambu e qualche cencio per coprirsi diven-
tavano il segno esteriore del suo approssimarsi al fine supremo.
Doveva inoltre coltivare il silenzio e il raccoglimento, «non ral-
legrarsi della morte, non rallegrarsi della vita, ma attendere il
compiersi del suo tempo, come un servo attende ’ordine del pa-
drone» (Manu-smyti V1, 45; Mahabharata XI1, 237, 15; Agni-purana
161, 5-6); doveva render puri i suoi passi guardando con atten-
zione dove posare i piedi (per evitare di nuocere a qualche es-
sere vivente), render pura l’acqua da bere filtrandola, render pu-
re le proprie parole con la verita e compiere gesti e atti resi pu-
ri dalla vigilanza della mente; doveva sopportare ogni ingiuria e
umiliazione e non disprezzare nessuno, né serbare rancore, ma
rispondere con dolcezza alle offese. Come una rocca inaccessi-
bile ai desideri, immerso nella contemplazione dello Spirito su-
premo, senza altra compagnia che quella del proprio spirito;
equanime, indifferente a gioia e dolore e insensibile alle coppie
di opposte sensazioni, consapevole del perenne trasmigrare del-
le creature tormentate dalla separazione dalle persone care e
dall’'unione con persone non care, dalla vecchiaia e dalla malat-
tia, doveva cercare di conseguire, mediante il controllo del re-
spiro e altri aspetti della disciplina dello yoga, uno stato di per-
fetto raccoglimento, osservando nella meditazione profonda il
mistero del samsara e disponendosi ad abbandonare per sempre
quella dimora che ¢ il corpo mortale.

In origine il samnyasa doveva essere una sorta di punto d’ar-
rivo dell’esperienza umana nel mondo, ma, col passare del tem-
po, divenne possibile entrare nello stadio della completa rinun-
cia anche senza aver percorso quello della vita di famiglia; sem-
bra che I'iniziatore di questa consuetudine sia stato il grande ad-
vaitin Sankara (VII-VIII secolo), che avrebbe abbracciato la vita
ascetica subito dopo lo studentato religioso, diventando un
naisthika-brahmacarin (perfettamente, o definitivamente casto).



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 181
3. IQUATTRO FINI DELL'UOMO

Strettamente collegata con la struttura dei varna e degli asrama
(varnasrama-dharma) € la dottrina dei quattro fini dell’'uvomo (Ma-
lamoud, 1989, ed. it. pp. 148 sgg.), detti in sanscrito purusartha, i
quali, non diversamente da altre serie di quattro elementi che ca-
ratterizzano il pensiero brahmanico, costituiscono un insieme di
tre fini, ai quali se ne aggiunge un quarto che li trascende. I primi
tre fini (trivarga) sono il kama (piacere, soddisfazione del deside-
rio e conseguimento degli obiettivi della sessualitd), I’artha (ric-
chezza, benessere, successo e, anche, esperienza «politica») e il
dharma (ordine, giustizia, insieme dei valori morali e anche, a un
di presso, quel che noi chiamiamo «religione») e devono essere ar-
moniosamente conseguiti dall’uomo nel corso della sua vita; fra
essi il dharma, su cul torneremo fra breve, assume un valore in-
globante, non solo perché ci si deve uniformare a un modo «or-
dinato» di fruire dei piaceri e delle ricchezze, ma anche perché, in
caso di dubbio, esso prevale sugli altri, in quanto costituisce,
nell’esperienza della vita umana, lo specchio di quell’Ordine uni-
versale esistente da sempre che € uno dei valori piu alti della tra-
dizione religiosa brahmanica. Il quarto fine dell'uomo € anche il
fine per eccellenza della vita, di ogni vita, e consiste nella liberta
assoluta (moksa o mukti) dal continuo rinnovarsi dell’esperienza
del nascere e del morire; e se il brahmacarin ha come obiettivo
principale il dharma, il principe I'artha e la donna il kama, il
moksa € ’obiettivo unico del rinunciante, cio€ di colui che vive
nella quarta eta della vita. Ma ¢’¢ una figura nella quale i primi tre
obiettivi sono compresenti in un insieme armonioso e ordinato al
conseguimento del fine ultimo: si tratta del grhastha, la persona il
cui compito specifico (adhikara) ¢ I’esecuzione dei riti che garan-
tiscono la continuita dell’ordine universale e sociale.

4. LA NORMA RELIGIOSA PARTICOI.ARE

Due sono gli aspetti fondamentali del dharma hindu. Il primo di
essi, detto «comune» (sadharana o samanya), si fonda su due
principi considerati dalle fonti come I’essenza stessa del dharma:
I'astensione da ogni forma di violenza (ahimsa) e la veracita
(satya), con 'aggiunta dell’elemosina (dana) come virtl caratte-
rizzante della presente era cosmica; il secondo € quello «specifico»
(visesa), detto anche sva-dharma in quanto «proprio» di ciascuna



182 Hinduismo

casta. Questi due aspetti della norma sono compresenti nell’espe-
rienza del grhastha, in quanto I’osservanza di tutti i doveri non ha
alcun valore se non si accompagna alla virtu; tuttavia, I’aspetto «pe-
culiare» del dharma finisce per determinare fin nei minimi detta-
gliil comportamento (acara) della persona che vive nel mondo, in
quanto si frammenta in una serie assai complessa di dharma (al
plurale), ciascuno dei quali illustra un preciso dovere.

11 Mahabharata, nell’ampia sezione (libri XII e XIII) che con-
tiene gli insegnamenti sul dharma impartiti da Bhisma morente
agli altri eroi, espone i doveri del re (raja-dharma), I'insieme del-
le norme vigenti nelle avversita (apad-dharma) e di quelle che
consentono di conseguire la liberazione (moksa-dharma) e, infi-
ne, le regole che riguardano la pratica dell’elemosina come stru-
mento di salvezza privilegiato nell’attuale Kali-yuga (dana-dhar
ma). Ma, al di Ia di questo schema molto generale, ci sono im-
pegni ben definiti da rispettare in quanto si appartiene a un
varna piuttosto che a un altro (varna-dharma), norme correlate,
come abbiamo visto, allo stadio di vita (asrama-dharma), regole
che tengono conto di entrambi i fattori (varna-asrama-dharma) e
altre che invece sono commisurate alle qualita intrinseche di cia-
scuno (guna-dharma); ci sono, poi, doveri religiosi che debbono
considerarsi obbligatori sempre (nitya-dharma) e altri ritenuti, al
contrario, occasionali (naimittika-dharma) in quanto costituisco-
no un obbligo solo in determinate circostanze e sono quindi di-
stinti sia da quelli «obbligatori», sia da quelli che vengono chia-
mati «opzionali» (kamya-dharma), in quanto vengono ottempera-
ti solo per conseguire qualche scopo particolare. Rientrano in
quest’ultima categoria i diversi voti (vrata), alcuni dei quali sono
di antichissima origine e che costituiscono ancor oggi una prati-
ca molto comune fra gli hindi, in quanto sono aperti a tutti, in-
dipendentemente dal sesso o dalla casta di appartenenza.

Sembra quindi owio che, mentre esiste un solo dharma sul
piano universale, nella sfera particolare di ciascuno — ovvero nel-
la sfera dello sva-dharma —, ne esistono al contrario molti; e la
frammentazione delle norme giunge al limite estremo, in quan-
to si puo affermare che in qualche modo esiste un dharma per
ciascun individuo, una via propria a ogni uomo per conseguire
non solo ’armonia con la natura e con la societa umana, ma an-
che — e soprattutto — la consapevolezza della propria realta spi-
rituale e della propria finale identita col Tutto.

Nella sfera dominata dal visesa-dharma la Norma universale di-
venta, da assoluta, relativa: in altre parole, le nozioni di giusto e



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 183

ingiusto perdono il loro valore assoluto, dal momento che cio
che € giusto, per esempio, per un brahmano, o un asceta, puo
essere ingiusto per un principe e viceversa; o ancora, quel che é
giusto in un’era cosmica (yuga) puo rivelarsi ingiusto in un’altra
era (Mahabharata XII, 231, 27) e un atto che appare ingiusto
(adharma) in tempi normali pud diventare giusto, se compiuto
in tempi di sventura o di avversita (Mahabharata XI1, 130, 16ab);
e il fatto che, sul piano dei principi universali, sia indiscutibile il
valore della nonviolenza (ahimsa), non impedisce alla Bhagavad-
guta di affermare che «per uno ksatriya nient’altro ¢ meglio che
una giusta guerra!» (II, 31). Se vogliamo dar credito a questa fon-
te indiscussa della spiritualita hindt, dobbiamo pensare che, nel
caso in cui un dubbio sorga dal contrasto evidente fra la norma
universale e quella particolare dell’agire, non sia lecito fare ri-
corso alla coscienza individuale; il dovere di casta prevale netta-
mente sulle problematiche di tipo personale; secondo la Bhaga-
vad-gita il principe deve combattere e uccidere e molti passi del
Mahabharata ci confermano che, a volte, egli deve mentire. Ed ¢
ancora la Bhagavad-gita che sostiene che «¢ meglio compiere, an-
che in modo imperfetto, il proprio dovere che adempiere bene
il dovere altrui» (III, 35ab e XVIII, 47ab), poiché «compiendo
con gioia il dovere che gli ¢ proprio 'uomo consegue la perfe-
zione» (XVIII, 45ab).

5. 1 RITI DELLA VITA (SAMSKARA)

Nel parlare degli stadi di vita degli arya abbiamo gia avuto mo-
do di accennare a due importanti riti di passaggio nella vita re-
ligiosa degli hindu: I'iniziazione e il matrimonio. Tali cerimonie
fanno parte di una serie complessa di atti rituali che un tempo
caratterizzavano i momenti salienti dell’esistenza e che oggi so-
no almeno in parte dimenticati: il loro nome ¢ samskara, una pa-
rola di assai difficile traduzione, che veicola un significato in par-
te simile a quello del nostro «sacramento», comprendendo in sé
concetti diversi, come quelli di consacrazione, iniziazione, puri-
ficazione, e cosi via. Etimologicamente la parola, derivata dalla
medesima radice da cui deriva anche «sanscrito» (samskrta), in-
dica un rito che abilita, che rende pronto a, o capace di com-
piere qualche particolare dovere, nel modo in cui, per esempio,
I’upanayana abilita allo studio del Veda; in termini indiani po-
tremmo dire che il samskara € una cerimonia che conferisce un



184 Hinduismo

particolare adhikara. Le liste di samskara cominciarono a for-
marsi all’epoca dei grhya-sitra e dei dharma-sitra e vennero poi
ulteriormente elaborate nelle diverse smyti (la Manu-smrti [11, 26
sgg.] ne ricorda dodici) e nei nibandha (digesti medievali); le fon-
ti piu antiche nominano globalmente alcune decine di samska-
ra, ma i nibandha e le piu recenti paddhati (manuali di rituale)
ne hanno recepito una lista divenuta canonica, che ne com-
prende sedici (Pandey, 19692, p. 23).

Alcune componenti rituali sono comuni a tutti i samskara, a
cominciare dalla scelta di un giorno fausto dal punto di vista
astrologico e dall’esecuzione di una serie di oblazioni nel fuoco
domestico (homa); il grhastha, inoltre, doveva in ogni occasione
nutrire i brahmani, purificarsi sorseggiando acqua (acamana) dal
cavo della mano destra e toccandosi poi, con la mano bagnata,
gli occhi, gli orecchi, il naso, il cuore e il capo, praticare il con-
trollo del respiro {pranayama), fare allusione al luogo (desa) e al
tempo (kala) e dichiarare quale rito intendesse compiere e per
quale scopo (samkalpa); i nibandha aggiungono altri dettagli, fra
i quali il culto di Ganesa e delle Madri divine. Prima di ogni rito
era prescritto un bagno rituale e occorreva inoltre predisporre
uno spazio reso puro con sterco di vacca e delimitato da linee
colorate, sul quale si disponevano due brocche (kalasa) piene
d’acqua e tutti gli altri oggetti necessari per il rito. Il sacrificante
prendeva posto davanti all’area sacra, guardando verso Est, con
la moglie alla sua destra, mentre i brahmani invitati sedevano, un
po’ discosti, sullo stesso lato.

I primi tre samskara sono prenatali e riguardano I’embrione
(i primi due) e la madre (il terzo). Il primo di essi, detto
garbhadhana (lett. «deposizione del seme nel grembo», cioé fe-
condazione/concepimento) é di origine molto antica, come di-
mostra un inno dell’Atharva-veda (V, 25) ripreso in parte dalla
Brhadaranyaka-upanisad (VI1, 4, 21). Eseguito, a seconda delle fon-
ti, una sola volta, oppure ripetuto dopo ogni mestruazione, sem-
pre nella «stagione» (rtu) naturalmente feconda della donna, fi-
no al primo concepimento, il garbhadhana comportava una se-
rie di libagioni nel fuoco domestico e la pronuncia di mantra (for-
mule di preghiera) appropriati, che intendevano favorire il buon
esito del rapporto coniugale nel senso del concepimento. E op-
portuno ricordare, a questo proposito, che proprio a partire dal
concepimento, e non dalla nascita, si computavano tradizional-
mente gli anni di vita del bambino e tale consuetudine é ancor
viva nell’India contemporanea. L'importanza attribuita, fin da



S. Piano Lo hinduismo. Il. La prassi religiosa 185

epoca molto antica, alla prole di sesso maschile, in quanto solo
un figlio maschio poteva garantire la continuita dei riti in onore
degli antenati, giustifica il secondo samskara, denominato pum-
savana (lett. «che fa nascere un maschio»), che doveva essere ce-
lebrato durante il terzo mese di gravidanza o, secondo altre fon-
ti, prima che il feto cominciasse a muoversi nel grembo, in un
momento in cui la luna fosse in congiunzione con una costella-
zione maschile. Questo rito comportava un digiuno e un’ablu-
zione da parte della madre, la quale doveva poi bere un prepa-
rato a base di cagliata o assumere attraverso la narice destra il
succo ottenuto dalla spremitura di germogli di nyagrodha (Ficus
indica). L'ultimo dei samskara prenatali, detto stmantonnayana
(partizione dei capelli della madre), era una cerimonia festosa,
accompagnata da canti in onore del re Soma, durante la quale il
marito tracciava, cominciando dalla fronte, una scriminatura nei
capelli della moglie in attesa di un figlio, come simbolo della fer-
tilita della donna, la quale adottava da quel momento la nuova
acconciatura.

I sei successivi samskara riguardano l'infanzia, a cominciare
dalla nascita. Non diversamente da quella della fecondazione/
concepimento, anche la cerimonia della nascita (jatakarman) ri-
sale alla piu remota antichita, in quanto se ne trova una prima
descrizione essenziale nella Brhadaranyaka-upanisad (V1, 4, 24-
28). I preparativi per il parto cominciavano un mese prima del-
I’evento; si preparava per la partoriente una stanza detta sitika-
bhavana o sutika-grha e si prendevano precauzioni per allontana-
re demoni e spiriti maligni; nell’imminenza del parto un brah-
mano scioglieva tutti i nodi della casa, mentre un rito specifico
in favore della partoriente (sosyanti-karman) si proponeva di fa-
cilitarne il compito. La cerimonia vera e propria aveva luogo su-
bito dopo il parto, prima del taglio del cordone ombelicale; il pa-
dre portava nella stanza un fuoco sacrificale e, dopo aver preso
il bimbo in grembo, vi versava a piu riprese piccole quantita di
una mistura di burro fuso e siero di latte, pronunciando gli ap-
positi mantra di buon auspicio. Si chinava poi sull’orecchio de-
stro del bimbo e diceva tre volte «vak», che vuol dire «parola»,
per generare in lui intelligenza (medha-janana), facendo infine
leccare al neonato una miscela di siero di latte, miele e burro fu-
so e imponendogli un nome destinato a rimanere segreto; infine
metteva il bimbo al seno della madre, pronunciando formule di
preghiera. Le fonti sanscrite parlano anche di altri atti da com-



186 Hinduismo

piersi durante il jatakarman, fra i quali la pronuncia di mantra
per ottenere lunga vita per il neonato (ayusya).

Nel decimo o nel dodicesimo giorno di vita del neonato si
svolgeva la cerimonia dell'imposizione del nome (nama-karana),
che conserva ancor oggi la sua importanza, soprattutto per quan-
to riguarda la scelta del nome stesso, che doveva tener conto di
diversi fattori, come il sesso del neonato e la casta; inoltre, si po-
tevano e si possono dare quattro nomi diversi: i primi tre con-
nessi rispettivamente con quelli dell’asterismo, della divinita del
mese e della divinita della famiglia e I'ultimo di uso corrente e
pratico. Le fonti antiche non aggiungono dettagli sullo svolgi-
mento del rito, ma le moderne paddhati dicono che il padre de-
ve pronunciare i nomi all’orecchio destro del bimbo, ottenendo
I’approvazione dei brahmani presenti, ai quali si offre un ban-
chetto che conclude la cerimonia.

I due samskara che seguono a quello dell'imposizione del no-
me, denominati niskramana (prima uscita all’aria aperta) e an-
naprasana (prima assunzione di cibo cotto) rivestono minore im-
portanza e solo in epoca antica ebbero il carattere di cerimonie
vere e proprie, che si celebravano rispettivamente nel quarto e
nel sesto mese di vita. Ha invece un rilievo maggiore il samskara
del primo taglio dei capelli, detto citdakarman o cudakarana o cau-
la, che si eseguiva nel terzo anno di vita e che comportava la ra-
satura del capo lasciando intatta solo una ciocca di capelli alla
sua sommita (sikha), come simbolo di lunga vita; nei tempi mo-
derni questa pratica, che un tempo riguardava anche le femmi-
ne (cfr. Manu-smyti I1, 66), ¢ stata quasi del tutto abbandonata.
L’ultimo samskara dell’infanzia, la «foratura delle orecchie»
(karnavedha), € stato inserito nella lista in epoca relativamente
tarda, quando si comincio ad attribuire il valore di cerimonia re-
ligiosa all’abitudine di forarsi le orecchie per portare ornamen-
ti di vario tipo.

Risale forse ai primi secoli dell’era cristiana l'istituzione della
cerimonia detta vidyarambha o dell’inizio dell’apprendimento,
che veniva celebrata attorno al quinto anno di vita e comportava
I'inizio dell’istruzione del fanciullo: i mesi adatti per tale evento
erano quelli fra Margasirsa (novembre-dicembre) e Jyestha (mag-
gio-giugno), mentre i mesi fra Asadha (giugno-luglio) e Karttika
(ottobre-novembre) erano da evitarsi, in quanto in tale periodo
si colloca, secondo il mito, il sonno di Visnu. L’insegnante sede-
va rivolto verso Est, di fronte al ragazzo, e gli impartiva la prima
lezione, che riguardava I’alfabeto. L’origine relativamente tarda



S. Piano Lo hinduismo. Il. La prassi religiosa 187

di questo samskara ¢ forse dovuta al fatto che I'insegnamento era
precedentemente impartito esclusivamente per via orale, secon-
do una consuetudine e con metodi che sono sopravvissuti fino a
epoca molto recente in alcuni ambienti tradizionali; sembra inol-
tre che in epoca precristiana I'inizio dell’insegnamento coinci-
desse con la cerimonia della tonsura.

Uno dei piu importanti e antichi samskara ¢ senza dubbio
I’upanayana, le cui origini risalgono probabilmente al periodo in-
do-iranico, come sembrerebbero dimostrare alcune analogie con
il rito di iniziazione ancor oggi praticato, per esempio, dai parsi
dell’India. Era certamente noto nel piu antico periodo vedico,
anche se allora non aveva ancora assunto la forte caratterizzazio-
ne rituale che conserva a tutt’oggi. La parola upanayana, infatti,
significa semplicemente «condurre [un fanciullo] presso [un
maestro]», affinché apprenda il Veda. Questa antica forma di ini-
ziazione — che, in origine, comportava semplicemente la richie-
sta da parte dello studente e I’accettazione da parte del maestro
(acarya) — era riservata ai maschi delle prime tre categorie sociali
e, sebbene alcuni digesti sul dharma, citando antiche smyt, par-
lino di due tipi di donne: quelle che studiano i testi sacri (brah-
mavadini) e quelle che contraggono subito il matrimonio (sadyo-
vadhi), 'usanza di impartire 'upanayana alle donne era gia sta-
ta abbandonata all’epoca della Manu-smyti e si era gia affermata
I'opinione generale, tramandata sino ai giorni nostri, che I'ini-
ziazione coincida, per le donne, con il matrimonio (cfr. Manu-
smyti 11, 67). 11 Codice di Manu (1, 36) precisa ’eta ideale per la
celebrazione di questa importante cerimonia: I’ottavo anno di vi-
ta per i brahmani, I'undicesimo per gli ksatriya e il dodicesimo
per i vaisya; il medesimo testo fissa anche un limite d’eta minimo
(il quinto anno di vita, per i brahmani) e massimo (il ventiquat-
tresimo, per i vaiSya), a riprova del fatto che I’eta dell’iniziazio-
ne poteva variare anche in modo abbastanza sensibile (cfr. Manu-
smyti 11, 37 sg.). Nel piu antico periodo vedico era probabilmen-
te il padre stesso che si faceva carico dell’istruzione religiosa del
figlio (Kane, 1968-19772, vol. 11/1, p. 273; Pandey, 19692, p. 126),
ma in seguito assunse sempre maggiore importanza, come isti-
tuzione, la scuola religiosa presso la casa del maestro, mentre
I'iniziazione — a partire dall’epoca dei Grhyasitra — si trasformava
in una successione di cerimonie sempre piu complesse ¢ cariche
di significati simbolici. Parimenti simbolica ¢ la durata dell’ap-
prendistato religioso, fissata dai testi in dodici anni, che corri-
spondono non solo ai dodici mesi dell’anno, ma anche ai dodi-



188 Hindiismo

ci eoni delle grandi ere cosmiche. Il periodo piu propizio per
I'iniziazione ¢ la primavera (vasanta) per i brahmana, 'estate
(grisma) per gli ksatriya e I’autunno (Sarad) per i vaiSya; col pas-
sare del tempo, pero, queste indicazioni delle fonti pit antiche
si sono arricchite di una complicata serie di raccomandazioni e
restrizioni fondate su considerazioni di tipo astrologico, ed € so-
prattutto di queste ultime che si tiene oggi conto dove e quando
I’'upanayana viene ancora celebrato. La cerimonia si svolgeva sot-
to un baldacchino ed era preceduta da una serie di riti propi-
ziatori, descritti soprattutto dai Purana, in onore di Ganesa e di
svariate divinita femminili; dopo una notte trascorsa in silenzio,
il ragazzo consumava I'ultimo pasto insieme con la madre e veni-
va poi accompagnato sotto il baldacchino, dove gia ardeva il fuo-
co sacrificale. Si offriva cibo ai brahmani e poi il ragazzo veniva
rasato (mundana) —lasciando un ciuffo di capelli (sikha) alla som-
mita del capo — e sottoposto a un bagno rituale in segno di pu-
rificazione esteriore e interiore. Dopo il bagno il fanciullo rice-
veva il suo kaupina, un lembo di stoffa usato ancor oggi negli am-
bienti tradizionali per coprire le parti intime; si avvicinava poi
all’acarya, manifestandogli la propria intenzione di diventare un
brahmacarin e ricevendo da lui due vesti, una per la parte infe-
riore del corpo (vasas) e una per la parte superiore (uttariya). Le
fonti forniscono molti dettagli sul tipo di tessuto e sui colori adat-
ti ai diversi varna, ma in generale fini per diventare predomi-
nante ’'uso del cotone e del colore bianco. Un triplice cordonci-
no intrecciato, che in origine serviva probabilmente per sostene-
re il kaupina, ma che in seguito divenne un simbolo dei tre Veda,
veniva poi fissato come cintura (mekhala) attorno alla vita del fan-
ciullo. Il maestro, poi, eseguiva nel fuoco sacro una quintuplice
oblazione di burro fuso, in onore delle divinita Agni, Vayu, Strya,
Candra e Indra. La cerimonia proseguiva con la consegna al ra-
gazzo di una pelle di daino (ajina), che forse in origine costitui-
va la parte superiore dell’abito, ma che in seguito fini per esse-
re usata come tappeto. Preghiere e formule liturgiche accompa-
gnavano, naturalmente, ogni atto di questa complessa cerimonia,
che comprendeva una serie di gesti simbolici, accompagnati an-
ch’essi da opportuni mantra, prima che il maestro accogliesse de-
finitivamente il nuovo allievo: il maestro riempiva le mani del ra-
gazzo, congiunte in modo da formare una coppa (a%jali), con ac-
qua, versandola dalle proprie mani atteggiate nel medesimo mo-
do (atijali-pirana), in segno di purificazione; lo invitava poi a
guardare verso il sole (aditya-darsana), I'occhio del cielo testimo-



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 189

ne dell’agire umano; gli faceva eseguire la pradaksina, overo un
giro in senso orario attorno a sé e poi lo toccava all’altezza del
cuore in segno di perfetta armonia e comunione di intenti; lo fa-
ceva salire col piede destro sopra una pietra posta a nord del fuo-
co sacrificale; afferrava poi la sua mano e lo accoglieva come di-
scepolo, chiedendogli di pronunciare il suo nome; infine, dopo
averlo guidato in una circumambulazione del fuoco sacro, lo in-
vestiva col segno pit importante del suo nuovo status di «rige-
nerato» (dvija): si tratta del cordoncino sacro, di solito di coto-
ne, portato a tracolla, dalla spalla sinistra al fianco destro, come
simbolo del cordone ombelicale della seconda nascita. Oggi que-
sto segno esteriore, chiamato yajnopavita, viene portato solo dai
brahmani osservanti, che lo rinnovano nei tempi e nei modi pre-
scritti € lo segnano ancora con tanti nodi quanti sono i pravara
del proprio gotra, ponendo la massima cura nell’appenderlo al-
I'orecchio destro (come prescrive la Yajiavalkya-smyti 1, 16) ogni
volta che «rispondono all’appello della natura», per evitare ogni
rischio di contaminazione. La posizione iniziale del cordoncino,
detta upavita, viene conservata durante i riti in onore degli déi,
mentre viene invertita (pracinavita) in quelli compiuti in onore
dei defunti (come lo §raddha); una terza posizione, detta nivita,
nella quale il cordoncino pende dal collo sul petto, come una
collana, ¢ usata in occasione di riti in onore dei rsi, o anche, per
esempio, durante I’esecuzione dei samskara per un figlio. Subi-
to dopo l'acarya compiva il primo atto ufficiale del proprio in-
segnamento: seduto accanto al fuoco sacro, rivolto a Est, con di
fronte il nuovo discepolo, gli insegnava la preghiera vedica det-
ta savitri o gayatri («<Meditiamo I'amabile splendore del dio Savi-
tar [il Sole come Vivificatore], il quale stimoli i nostri intelletti!»,
Rg-veda 111, 62, 10), pronunciandola e facendola ripetere, prima,
versetto per versetto e poi per intero, preceduta dalle tre vyahrti
o «espressioni mistiche» (bhith, bhuvah, svah), la cui pronuncia
accompagnava tutti gli atti rituali. 11 ragazzo riceveva infine un
bastone (danda), di lunghezza variabile a seconda del varna, co-
me simbolo della sua nuova condizione di studente religioso che
si procura il cibo mediante la questua. Il ragazzo, ormai divenu-
to uno dvija, doveva poi compiere un’offerta al fuoco sacro, get-
tandovi quattro bastoncini di legno unto con burro fuso (samidh)
e recitando le opportune preghiere in onore del dio Agni; la pri-
ma questua del cibo, compiuta di solito nell’ambiente familiare,
concludeva la cerimonia, che si celebra ancor oggi, seppur rara-
mente, negli ambienti tradizionali, anche se ha perso gran par-



190 Hindiismo

te delle sue finalita educative. A partire da epoca piuttosto anti-
ca, infatti, si sono gradualmente affiancati all’'upanayana i vari ti-
pi di iniziazione tantrica, che differiscono da quella vedica in
quanto valgono indistintamente per tutti, maschi e femmine, ri-
generati € Sudra, padri di famiglia e monaci; in queste forme di
iniziazione il maestro (guru) pronuncia un mantra segreto
all’orecchio del discepolo dopo che é stato eseguito il nyasa, una
sorta di trasfigurazione mistica del corpo del praticante in un cor-
po divino, con la quale si assegnano a diverse divinita le varie
membra, pronunciando, nel toccarle, le necessarie formule di
preghiera (mantra).

Il successivo samskara, detto vedarambha, si differenzio dall’u-
panayana in un periodo relativamente recente, quando venne
meno la stretta connessione fra I'iniziazione e I'apprendimento
dei testi sacri della rivelazione, per celebrare il vero «inizio [del-
lo studio] del Veda».

Inclusa dalla Vyasa-smyti nell’elenco dei sedici samskara, la ce-
rimonia successiva, chiamata kesanta, o anche godana — in quanto
caratterizzata dal dono di una vacca come ricompensa (daksina) al
maestro — consisteva nella prima rasatura della barba ed era cele-
brata, per quanto riguarda la casta brahmanica, nel sedicesimo an-
no di vita. Essa costituiva I’occasione per rinnovare, nel momento
della puberta, il voto di castita che caratterizzava l'intero periodo
dello studentato religioso. Nel periodo medievale, essendosi no-
tevolmente abbassata I’eta del matrimonio, il keSanta venne inter-
pretato come rito di conclusione del brahmacarya e quindi so-
vrapposto al rito successivo, noto come samavartana («ritorno
[dalla casa del maestro]») o snana («abluzione»).

Il compimento del samavartana precedeva, spesso di poco, la
celebrazione del matrimonio e indicava la scelta del giovane di
divenire un upakurvana, cio¢ una persona che intende prepararsi
alla vita secolare di grhastha. Lo studente doveva rendere omag-
gio al maestro, versargli il compenso dovuto €, col suo permes-
so, compiere I'abluzione (snana) che lo introduceva nella nuova
condizione di vita, nella quale non esistevano piu le molte re-
strizioni che avevano caratterizzato la vita austera di brahmaca-
rin. Questa cerimonia oggi non si celebra piu, oppure si celebra
in modo molto affrettato, nell’imminenza del matrimonio o, ad-
dirittura, subito dopo I'upanayana, dal momento che ¢ divenuto
un fatto assai raro lo studio stesso del Veda.

La situazione € completamente diversa per quanto riguarda il
successivo samskara, quello del matrimonio (wvivaha), il quale,



S. Piano Lo hinduismo. 1I. La prassi religiosa 191

forse anche per i suoi aspetti folcloristici, viene celebrato anco-
ra in modo tradizionale, secondo 1l rito antico, € non soltanto
nell’ambiente rurale, ma anche nelle grandi citta. Il matrimonio
— che, come s’é accennato, aveva anche la funzione di rito d’ini-
ziazione per le donne — venne considerato fin dalle origini vedi-
che il pit importante fra tutti i samskara, in quanto forniva una
risposta a due esigenze primarie per la societa degli indo-ari:
quella di abilitare I’'uomo, come grhastha, all’esecuzione dei riti
prescritti, garantendo cosi la continuita dell’ordine morale e so-
ciale, e quella di procurargli una discendenza capace di assicu-
rargli un posto fra gli antenati. Gli sposi, naturalmente, doveva-
no appartenere alla stessa casta, ma erano tollerati anche i ma-
trimoni in cui la donna fosse di casta inferiore a quella del ma-
rito (anuloma), purché uno dvija non sposasse una §udra; solo in
epoca moderna, con un atto legislativo britannico del 1872, suc-
cessivamente emendato nel 1923, venne riconosciuta validita an-
che ai matrimoni di tipo pratiloma (nei quali, cio¢, la donna fos-
se di casta superiore a quella del marito), tradizionalmente proi-
biti, purché essi fossero ufficialmente registrati secondo le mo-
dalita stabilite dalla legge stessa. Gli sposi non dovevano essere
né sapravara (aventi il medesimo pravara), né sagotra (apparte-
nenti al medesimo gotra), né sapinda (uniti da legami di sangue,
almeno entro un certo numero di generazioni a partire da un
comune antenato, fissato in modo variabile da zona a zona e a
seconda che la discendenza fosse femminile o maschile). Nel
mondo moderno, molto spesso ci si comporta secondo consue-
tudini tradizionali locali, come quella, per esempio, che impone
di evitare di scegliere uno sposo o una sposa che porti uno dei
«cognomi» della propria famiglia, compresi quelli dei nonni pa-
terni e materni. [’eta adatta per il matrimonio varid notevol-
mente a seconda delle epoche, ma, mentre per un maschio non
fu mai fissato un termine rigoroso entro il quale contrarre ma-
trimonijo e fu nel medesimo tempo accettata la possibilita che ri-
manesse celibe per tutta la vita, per una femmina, almeno a par-
tire dall’epoca medievale, il matrimonio non solo fu considera-
to indispensabile, ma venne via via abbassata I’eta utile per con-
trarlo; molto probabilmente nell’epoca piu antica le ragazze ve-
nivano sposate solo dopo la puberta, ma a partire dai primi se-
coli dell’era cristiana i testi sacri manifestano una sempre piu
marcata tendenza a consigliare matrimoni pre-puberali, tanto
che, a partire dal VI-VII secolo, le ragazze di casta brahmanica
dovevano essere date in ispose fra gli otto e i dieci anni d’eta e



192 Hinduismo

questa consuetudine del matrimonio di bambine si protrasse fino
all’epoca moderna, almeno finché una legge del 1929, emendata
nel 1938, non fiss6 a quattordici anni I’etd minima per il matri-
monio delle fanciulle. I matrimoni hindi sono sempre stati tradi-
zionalmente combinati dai genitori degli sposi, sulla base di con-
siderazioni fondate non solo su una obiettiva valutazione delle
persone (i testi antichi attestano che si doveva tener conto dell’in-
telligenza, della bellezza e del buon carattere e che la verginita
era un requisito di grande importanza, almeno per la sposa), ma
anche di svariati altri criteri, fra i quali hanno acquisito un’im-
portanza sempre crescente quelli di tipo astrologico. Il costume
€ ancor oggi cosi radicato, che raccoglie il consenso della mag-
gioranza dei giovani, anche delle pit recenti generazioni, i quali
considerano un’avventura rischiosa scegliere di propria iniziativa
il compagno o la compagna della vita; e questo accade nonostan-
te il fatto che il matrimonio per mutua scelta e mutuo consenso
fosse contemplato fin da epoca molto antica fra le varie soluzio-
ni possibili. La trattatistica classica sul dharma (cfr., per esempio,
Manu-smyti II1, 21) ha fissato una lista di otto forme di matrimo-
nio possibili, delle quali pero solo le prime quattro — che com-
portano il dono della fanciulla (kanya-dana) come trasferimento
del diritto di tutela dal padre di lei al marito — sarebbero racco-
mandabili (prasasta), in quanto conformi al dharma (dharmya),
e specialmente adatte alla casta brahmanica, mentre le ultime
due sono considerate senz’altro illegittime, almeno secondo il Co-
dice di Manu (cfr. IIl, 25); esse sono: brahma-, daiva-, arsa-, praja-
patya-, asura-, gandharva-, raksasa- € paisaca-vivaha.

La prima forma di matrimonio € cosi chiamata perché «adat-
ta a un brahman», cioé a un brahmano, e consiste nel dono di
una figlia adorna di vesti e gioielli da parte del padre a un uomo
istruito nei Veda e di condotta irreprensibile, da lui invitato e ono-
rato secondo le norme; la forma daiva € simile alla precedente,
ma il destinatario del dono € un sacerdote che sta eseguendo un
rito sacrificale in onore dei deva (di qui il suo nome) e la fan-
ciulla € data come daksina, cioé come compenso dovuto per il sa-
crificio stesso; 1’ arsa-vivaha (matrimonio alla maniera dei rsi),
praticato anch’esso nell’ambito della casta sacerdotale, compor-
ta ancora il «dono» della fanciulla da parte del padre, che rice-
ve a sua volta una coppia di bovini, ma non come prezzo della
ragazza, bensi solo per ottemperare alla norma; il matrimonio
«sacro a Prajapati» ¢ quello in cui il padre dona la propria figlia
a persona degna, affinché entrambi possano assolvere insieme gli



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 193

obblighi religiosi prescritti; nella forma detta asura (alla manie-
ra degli asura, spiriti divini rivali dei deva) la ragazza viene data
in cambio del versamento, da parte dello sposo, di una certa som-
ma di denaro (o di beni corrispondenti) ai parenti di lei; il ma-
trimonio «alla maniera dei musici celesti (gandharva)» & la for-
ma piu semplice, in quanto, nato dal desiderio reciproco, ha co-
me scopo principale il godimento dei piaceri d’amore e compor-
ta soltanto il mutuo consenso degli sposi; il raksasa-vivaha (ma-
trimonio alla maniera dei demoni) si ha quando una fanciulla
viene rapita con la forza da un pretendente, dopo aver colpito o
ucciso i suoi parenti; I'ultima forma, che € anche la pia depre-
cabile e la piu vile, trae il nome dai pisaca (esseri malevoli) e con-
siste nell’'unione furtiva, ottenuta con I'inganno, con una ragaz-
za che dorme o che, per qualche motivo, non ¢ padrona di sé.

Due di queste forme tradizionali di matrimonio sono soprav-
vissute fino ai giorni nostri, e precisamente: il brahma-vivaha e
I’ asura-vivaha. Curiosamente, perd, una nuova consuetudine,
quella della dote da versarsi allo sposo da parte del padre della
sposa, della quale non & traccia nell’antica letteratura brahma-
nica, € la causa di non pochi problemi sociali nell’India di oggi;
al contrario, una forma di matrimonio che dovrebbe caratteriz-
zare le societa evolute in senso moderno, e precisamente il ma-
trimonio per mutuo consenso o gandharva-vivaha, ¢ stata quasi
completamente abbandonata.

Dal momento che la cerimonia del matrimonio hinda ¢ sen-
za dubbio la piu ricca di fascino fra tutte e suscita l'interesse e la
viva curiosita dei visitatori occidentali, non sara fuori luogo dar-
ne una descrizione un po’ piu dettagliata, almeno per quanto ri-
guarda i suoi momenti salienti.

Il matrimonio non era un tempo, € non € oggi in India, una
singola cerimonia, bensi un complesso insieme di atti rituali che
puo svolgersi nell’arco di piu giorni e che conserva, nei tratti es-
senziali, le caratteristiche dell’antichissimo rito vedico. Una suc-
cessiva stratificazione ha portato alla complessita della cerimonia,
quale essa & descritta nei manuali pratici di cerimoniale deno-
minati paddhati o prayoga. Un momento molto importante dei
preliminari € quello dell’invio da parte dello sposo (varapresana)
di uno o pit messaggeri presso il padre della ragazza per chie-
derla in sposa (oggigiorno, specialmente in ambiente brahma-
nico, succede il contrario, ed ¢ il padre della sposa che deve cer-
care per lei un marito); se il padre della sposa approva la scelta,
il matrimonio viene stabilito con una promessa (vagdana) e si



194 Hinduismo

procede col fissare una data fausta per la celebrazione delle noz-
ze, che viene scelta preferibilmente durante il corso settentrio-
nale del sole, nella meta «chiara» (cioé di luna crescente) del
mese. Pochi giorni prima del rito nuziale si svolge una cerimo-
nia descritta solo nelle paddhati, denominata mydaharana, che
consiste nell’andare a prendere un po’ di terra verso Nord per
farvi crescere, dopo averla posta in un coccio o in un cestino di
bambu, germogli da usarsi come decorazione in segno di buon
auspicio; nell'imminenza delle nozze si provvede poi a erigere,
in uno spiazzo all’aperto, un baldacchino (mandapa-karana), sot-
to il quale si stabilisce il fuoco sacro per 'oblazione nuziale (vai-
vahika-homa), mentre il padre della sposa, dopo aver compiuto
un’abluzione, indossa abiti nuovi, si siede, sorseggia acqua (aca-
mana) e controlla il respiro, preparandosi a manifestare la sua
ferma risoluzione (samkalpa) con la pronuncia delle formule au-
gurali che devono precedere ogni cerimonia importante. 1 pre-
parativi comportano inoltre I'esecuzione di un rito di adorazio-
ne (puja) in onore di Ganesa e possono essere completati con
un nandi-Sraddha (cerimonia per gratificare gli antenati) e con
altri riti augurali, come quello che consiste nella ripetizione del-
la formula: «Questo é un giorno felice» (punyahavacana).
Giunto il giorno delle nozze, di buon mattino, i due sposi ese-
guono separatamente, ciascuno nella propria casa, il bagno ritua-
le con acqua profumata, recitando versi vedici che inneggiano al-
la loro prossima unione. Si recitano intanto le preghiere preli-
minari, che comprendono la sacra gayatri e sono completate con
il «ricordo» del Signore (ISa-smarana); il sacerdote officiante (pu-
rohita) invita poil tutti i presenti a pronunciare la benedizione
(svasti-vacana) in segno di buon auspicio. Frattanto lo sposo,
adorno di ghirlande di fiori profumati e accompagnato da pa-
renti e amici in corteo festoso, si reca alla casa della sposa (vadhi-
grhagamana), dove viene accolto dal padre di lei con la cerimonia
detta madhu-parka (offerta di una miscela di miele), cioé con tutti
gli atti di venerazione riservati agli ospiti di riguardo: lo sposo
viene invitato a sedersi su un tappetino d’erba, gli vengono lava-
ti i piedi con acqua preparata a tale scopo (padya) e gli vengono
poi offerte acqua profumata (arghya) per sciacquarsi le mani ver-
sata da una coppa di legno (drona), acqua da sorseggiare, una
mistura a base di miele presentata in un recipiente di ottone ¢
infine, almeno nei tempi antichi, una vacca. Il padre della sposa
esegue poi un’unzione (samatijana) dei due giovani, quale sim-
bolo dell’amore (sneha) che li unira. Gli sposi escono infine all’a-



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 195

perto (vadhitvara-niskramana) e raggiungono il loro posto sotto
il baldacchino, dove in un primo tempo sono separati da un ve-
lo, che viene in seguito rimosso per consentire agli sposi di ve-
dersi I’'un ’altro (parasparasamiksana). A questo punto le paddha-
ti aggiungono che i gotra e pravara degli sposi vengono annun-
ciati ad alta voce, prima di procedere all’atto centrale di tutta la
cerimonia, il kanyadana, cioe il dono formale della ragazza allo
sposo da parte del padre di lei, con la pronuncia della formula
appropriata e la recitazione di una lode (stuti) rivolta a Kama, il
dio dell’amore. Oggi si usa anche, specialmente in India meri-
dionale, legare al polso della sposa un cordoncino di buon au-
gurio, chiamato mangala-sutra, in segno di protezione da ogni for-
ma di impurita. Quindi lo sposo afferra la mano della sposa (pani-
grahana), pronunciando una formula molto poetica che sancisce
la loro unione ed enuncia la sua finalita primaria, che consiste
nella procreazione dei figli. Alludendo simbolicamente alla fer-
mezza della sposa nella fedelta e nella devozione al marito, lo
sposo la fa salire con il piede destro su una pietra collocata a
Nord del fuoco sacro (asmarchana) e, dopo aver pronunciato una
formula di lode, compie insieme con lei un giro in senso orario
attorno al fuoco sacro (agni-pradaksina) e vi esegue un’oblazione
(homa) con burro fuso (ajya) e con grani fritti (laja). Segue il ri-
to chiamato saptapadi o «dei sette passi», che riveste una grande
importanza perché dopo di esso gli sposi sono ufficialmente con-
siderati marito e moglie; i sette passi, a Nord del fuoco sacro, rap-
presentano simbolicamente tutti i beni che allietano la vita do-
mestica e una preghiera pronunciata a ogni passo ne invoca il
dono da parte della divinita. La sposa riceve in seguito un’asper-
sione sul capo (murdhabhiseka) con acqua sacra, dopo di che lo
sposo, pronunciando un mantra, le tocca il cuore (hrdayasparsa),
considerato la sede dei sentimenti, per auspicare un’unione fe-
lice, invocando poi le benedizioni dei presenti su di lei; € in que-
sto momento che, secondo una consuetudine non attestata dai
testi sacri, lo sposo esegue il sindura-dana, cio¢ dipinge di rosso
la scriminatura dei capelli della sposa. Dopo altri atti, che varia-
no a seconda delle usanze locali, e che comprendono la recita
da parte dello sposo di una serie di preghiere intese ad assicu-
rare una vita coniugale felice, la sposa viene invitata a guardare
verso il sole (se la cerimonia si svolge di giorno), oppure lo spo-
so le addita la stella polare (se € notte), evocando ancora la sua
fermezza interiore, prima che il purohita chiuda la cerimonia
con la pronuncia della triplice invocazione che auspica la pace



196 Hinduismo

(Santi). A rito concluso, I'officiante che ha condotto la cerimo-
nia riceve il compenso tradizionale (daksina-dana), che, almeno
un tempo, doveva comprendere il dono di una vacca. Dopo le
nozze, gli sposi raggiungono I’abitazione dello sposo, dove que-
sti provvede a stabilire il fuoco sacro, simbolo della continuitia
non solo dell’istituzione del matrimonio, ma della vita stessa sul-
la terra; in passato veniva osservato un periodo di continenza per
tre notti (triratra-vrata), immediatamente seguito dall’esecuzione
di un rito detto caturthi-karman, che comportava otto offerte nel
fuoco ad altrettante divinita vediche e sanciva definitivamente
I'inizio della vita coniugale in senso pieno e completo; molto pro-
babilmente proprio questo rito si € in seguito trasformato nel
samskara del garbhadhana.

11 sedicesimo e ultimo samskara e quello che prende il nome
di antyesti («I’'ultima oblazione» o «l’ultimo sacrificio»), un ter-
mine con cui si indica 'insieme delle cerimonie funebri. E cosa
nota che gli hindi non praticano I'inumazione dei corpi dei de-
funti, tranne che in casi eccezionali, cioé¢ quando il defunto ¢
una persona considerata particolarmente santa, oppure un bim-
bo in tenera eta. Sebbene vi sia motivo di credere che la sepol-
tura sia stata praticata, specialmente nell’epoca piu antica, sem-
bra che la cremazione del corpo del defunto sia stata in ogni epo-
ca la forma pit comune di funerale nell’India hindia. Come ac-
cade per gli altri samskara, anche il rito funebre comporta la re-
citazione di formule e preghiere, che sono ricavate prevalente-
mente da cinque inni del Rg-veda (X, 14-18); naturalmente i man-
tra vedici non vengono usati se il defunto non ¢ uno dvija, ma
una donna o uno sudra. Se nel periodo piu antico si usava com-
piere offerte sacrificali nel fuoco sacro in occasione del decesso
di qualche persona cara, con il declino della religione basata sui
sacrifici tale usanza ¢ diventata estremamente rara ed € stata so-
stituita da altri atti rituali descritti nei testi puranici, come quel-
lo, in uso ancor oggi, che consiste nel versare nella bocca del mo-
rente qualche goccia d’acqua, possibilmente santa, come quella
del Gange, insieme con qualche foglia di tulasi, una sorta di ba-
silico sacro a Visnu. Subito dopo il trapasso il corpo del defunto
viene adagiato su una sorta di barella, dove esso viene preparato
per la cremazione; si eseguono frattanto riti di espiazione e si of-
fre in dono ai brahmani una vacca (sostituita, in epoca moder-
na, da una somma in denaro); si riteneva che ’animale, che ve-
niva chiamato Vaitarani o Anustarani, potesse aiutare il defunto
ad attraversare il flume dell’oltretomba. Il corpo del defunto, av-



S. Piano Lo hindiuismo. II. La prassi religiosa 197

volto in vesti nuove e ornato con fiori freschi, viene poi traspor-
tato, in un corteo guidato dal figlio maschio primogenito e com-
posto da tutti i parenti piu stretti, fino al luogo di cremazione fra
suoni, canti e litanie dei nomi di Dio. Ivi giunti, un tempo si sce-
glieva il luogo appropriato per la costruzione della pira e lo si
delimitava scavando una trincea; il cadavere veniva e viene tut-
tora lavato a scopo di purificazione, oppure, poiché i luoghi di
cremazione sono spesso situati lungo le rive di un fiume, viene
immerso nell’acqua; viene poi spruzzato con burro fuso e infine
collocato sulla pira, recitando un mantra e compiendo offerte di
cibo per il defunto e per gli altri trapassati. Ha poi inizio la cre-
mazione, che viene considerata come un’offerta sacrificale nel
fuoco sacro, capace di condurre il defunto al cielo, mentre una
preghiera vedica chiede che la vista del defunto possa ritornare
nel sole e il suo respiro nel vento; il figlio maschio primogenito
del defunto o il parente maschio piu stretto, dopo aver eseguito
tre o sette volte la pradaksina della pira pronunciando formule
di preghiera propiziatorie, appicca il fuoco. I parenti in lutto
compiono quindi un’abluzione purificatrice (chi porta lo yajno-
pavita lo fa passare sulla spalla destra) ed eseguono un’offerta
d’acqua (udaka-karman) in onore del defunto. Oggi, secondo una
consuetudine attestata almeno da epoca medievale, si usa anche
gettare qualche chicco di riso bollito a terra per i corvi, in osse-
quio a una primitiva credenza, secondo la quale i defunti sareb-
bero apparsi appunto come uccelli. Comincia a questo punto,
per i parenti in lutto, specialmente per i piu stretti, detti sapinda
(cfr. Manu-smytiV, 58.sgg.), un periodo di impurita rituale (asau-
ca), la cui durata varia di solito da dieci giorni a un mese, a se-
conda della casta, dell’eta e del sesso del defunto e anche in ba-
se a una serie di circostanze esteriori. Alla fine di questo perio-
do si colloca un’altra cerimonia, detta asthi-samcaya («raccolta
delle ossa»), in occasione della quale si raccolgono, sul luogo di
cremazione, alcuni resti, che un tempo venivano collocati in
un’urna e sepolti sotto un tumulo di terra, mentre oggi vengo-
no quasi sempre dispersi nelle acque di un fiume sacro, di soli-
to poco dopo l'incinerimento del cadavere. Dopo un rito espia-
torio detto «rito della pace» (santi-karman) celebrato per il be-
nessere di tutti i viventi, un tempo si usava innalzare un piccolo
tumulo sopra i resti del defunto, o anche nel luogo dove era av-
venuto I'incinerimento; di questo rito, detto §masana, € rimasto
oggi un ricordo nei samadhi o «[memoriali del] trapasso», eretti
in ricordo di santi e asceti famosi o di personaggi politici di par-



198 Hinduismo

ticolare rilievo. Le paddhati descrivono inoltre le offerte che de-
vono essere compiute nel periodo di impurita e che consistono
principalmente in pallottole di riso (pinda), che si suppone ri-
costituiscano nell’oltretomba il corpo del defunto. La cerimonia,
che deve essere compiuta ogni giorno fino al dodicesimo dopo
il rito funebre, si conclude con un’abbondante daksina offerta ai
brahmani, che sono di solito in numero di undici € vengono chia-
mati mahapatra o «grandi recipienti» dell’impurita rituale con-
nessa con la morte; viene offerto loro del cibo non solo in que-
st’occasione, ma per un anno intero, poiché si ritiene che il tra-
passato impieghi un anno per raggiungere il regno di Yama. Al-
la fine di questo periodo si dovrebbe celebrare il rito detto sa-
pindi-karana, che serve per unire lo spirito del trapassato (preta)
agli altri antenati (pity), ma esso oggi viene di solito anticipato al
dodicesimo giorno dopo la cremazione. Si tratta di una forma
particolare di §raddha, la comune cerimonia in onore degli an-
tenati, il cui nome deriva da sraddha, fede, in quanto chi la com-
pie «crede» che i doni fatti ai brahmani in tale circostanza si ri-
solvano in qualche modo in un beneficio per i propri defunti.
Celebrato fin dall’epoca vedica, in un primo tempo solo a bene-
ficio dei progenitori paterni, lo sraddha si compie ancor oggi per
il padre e la madre, oltre che per i nonni e i bisnonni, da tutti
coloro che hanno perso almeno uno dei genitori, con esclusio-
ne dei samnyasin e delle donne. Le caratteristiche della cerimo-
nia variano leggermente a seconda delle regioni ¢ dei manuali
(paddhati) che vengono utilizzati. In epoca classica e medievale
dovette trattarsi di una cerimonia assai complessa, descritta dai
Dharma-sastra e dai Purana, che non mancano di elencare nei mi-
nimi dettagli le caratteristiche del luogo e del tempo in cui ese-
guire il rito, delle diverse purificazioni, dei cibi e delle stoviglie,
nonché le qualita e i requisiti dei brahmani da invitare o da esclu-
dere. Nella sua forma piu semplice lo sraddha consiste oggi in
un’offerta d’acqua, alla quale si possono aggiungere pallottole di
riso cotto (pinda) coperte di miele e sesamo, cereali e frutti di
stagione, oltre a svariati altri doni, come un seggio, una veste, e
cosi via, i cui destinatari sono naturalmente i brahmani che par-
tecipano alla cerimonia e che vengono di solito invitati a cena a
conclusione della medesima, ma che, all’occorrenza, possono an-
che essere sostituiti da parenti e amici. Il defunto fruisce del me-
rito connesso con le diverse offerte e viene di conseguenza am-
messo fra gli antenati. Allo sraddha si attribuisce un merito spe-
ciale e una maggiore efficacia se viene eseguito in alcuni luoghi



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 199

santi, come Hardvar, Gaya, Prayaga e Kuruksetra, o nel mese di
Asvina (settembre-ottobre).

Un aspetto del tutto particolare del rito funebre € quello che
riguarda la safi (lett. «la [sposa] virtuosa»), detto anche sahama-
rapa (morire insieme) o sahagamana (andarsene insieme), o an-
varohana (salire insieme [sulla pira]), o anche anumarana, quan-
do la vedova, trovandosi lontana dal marito, viene a sapere della
sua morte e decide di immolarsi su un rogo, insieme con le sue
ceneri o i suoi sandali (paduka). Questo «spontaneo» sacrificio
delle vedove, che gli inglesi chiamarono suttee, trasferendo 1’ap-
pellativo della donna all’atto da lei compiuto, non ¢ né suggeri-
to né autorizzato dalle fonti pia antiche e autorevoli della smyt;
(Datta, 1988, p. 3); si tratta tuttavia di un’usanza tradizionale mol-
to radicata, anche a causa del suo illustre precedente mitico, co-
stituito dalla vicenda della figlia del patriarca Daksa andata sposa
a Siva, che si chiamava appunto Sati (la «Virtuosa») e che si die-
de la morte fra le fiamme per difendere I'onore del marito. Ab-
biamo testimonianze epigrafiche di questa pratica — che forse si
origino da un’antica usanza secondo la quale la vedova, durante
il rito funebre del marito, si sdraiava accanto al suo corpo sulla
pira, ma veniva presto invitata dai parenti a rinunciare a toglier-
si in quel modo la vita — a partire dalla fine dell’epoca dei gran-
di Gupta (V-VI secolo d.C.); tale prassi diventd quasi un obbligo
nel periodo medievale, specialmente nell’ambiente della nobilta
guerriera, e si ¢ protratta fino all’epoca moderna. Nonostante i
provvedimenti legislativi che I'hanno dichiarata illegale, a partire
da quello famoso voluto da Lord William Cavendish Bentinck nel
1829, se ne sono registrati casi anche ai giorni nostri, almeno fino
al 1988 (Piretti Santangelo, 1991, p. 9); purtroppo, questi recenti
«sacrifici» non sono stati affatto volontari, ma sono stati imposti
con la forza — come spesso accadeva anche in passato — da sin-
gole famiglie avide di eredita o da comunita intere, per godere
dei vantaggi economici derivanti dall’afflusso di pellegrini, attrat-
ti dal consumarsi di un sacrificio ormai straordinario ed estrema-
mente raro. Il commentario intitolato Mitaksara alla Yajriavalkya-
smyti cita autori, come Sanikha e Angiras, che promettono alle
donne che seguono il marito nella morte interminabili soggior-
ni nel cielo e la possibilita di non rinascere pia come donne, an-
zi di diventare strumenti di purificazione per i loro mariti; la me-
desima fonte aggiunge che ’anvarohana ¢ un dovere per tutte
le donne, quale che sia la loro casta, purché non abbiano figli in
tenera eta né siano in attesa di un figlio e il Narada-purana (1, 7,



200 Hinduismo

52) estende il divieto anche alle donne mestruanti o che non
hanno ancora raggiunto la puberta. Ma vi sono anche autori, co-
me Medhatithi, commentatore della Manu-smrti, che condanna-
no apertamente la pratica della sati, equiparandola al suicidio. I
Purana forniscono anche dettagli su questo rito molto discusso;
prima dell’auto-immolazione si faceva compiere alla donna
un’abluzione, la si vestiva con abiti bianchi, la si adornava con
fiori e pasta di sandalo, si decoravano i suoi piedi e le si faceva
indossare il mangala-sitra in segno di buon auspicio. Dopo aver
sorseggiato acqua e aver rivolto il pensiero a Narayana, ella espri-
meva la sua ferma intenzione (samkalpa), chiamando a testimo-
ni il sole, la luna, il fuoco, i guardiani delle direzioni dello spa-
zio (lokapala) e altre figure divine; poi, dopo aver girato per tre
volte attorno al fuoco, mentre i brahmani recitavano mantra ve-
dici e altre preghiere, si gettava sulla pira ardente.

6.1 CINQUE «GRANDI SACRIFICI~»

Alcune smrt; (Gautama, Angiras) elencano fra i samskara i cinque
mahayajria, overo i cinque «grandi sacrifici» che il pio dvija do-
vrebbe compiere quotidianamente in prima persona, senza biso-
gno dell’aiuto di un purohita. I’importanza di questi riti € storica;
essi infatti vennero celebrati a partire dal periodo vedico e venne-
ro posti in relazione, da un lato, con la necessita di espiare il «pec-
cato» di cui involontariamente il grhastha si macchia, provocando
la morte di piccoli esseri viventi attraverso I'uso quotidiano di cin-
que «strumenti di morte» (parica-sina), che sono il focolare (cul-
), la macina (pesani), la scopa e altri simili utensili (upaskara), il
mortaio (kandani) e la brocca per I'acqua (udakumbha) (cfr., per
esempio, Manu-smyti 111, 68); dall’altro, con la dottrina dei «debi-
ti» dell'uomo. Le fonti piu autorevoli della tradizione brahmani-
ca affermano, infatti, che ’'uomo nasce con una serie di debiti che
deve assolvere durante la propria vita. Questi debiti, secondo una
formulazione che si trova gia nello Satapatha-brahmana (1,7, 2, 5),
sono cinque e ciascuno di essi si paga con uno dei cinque grandi
riti sacrificali.

Un primo debito esiste nei confronti degli antichi rsi, che han-
no ricevuto per rivelazione ed enunciato per gli uomini le paro-
le di verita del Veda; questo debito si paga con la celebrazione del
brahma-yajia, il sacrificio che consiste nello studio mnemonico
quotidiano dei testi sacri (svadhyaya) e nella preghiera mormora-



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 201

ta fra sé (japa). Nell'India di oggi questo rito € eseguito ogni gior-
no molto raramente, se si eccettuano forse pochi dotti vaidika e
Sastrin (brahmani esperti di sacre scritture); i brahmani dell’In-
dia meridionale lo compiono, di solito, una volta all’anno, nel
mese di Sravana (luglio-agosto), recitando una serie prefissata di
testi, che comprende le prime frasi delle principali sezioni del Ve-
da e di altri libri sacri della tradizione, e completando la ceri-
monia con offerte ai deva, ai rsi e ai pitr.

11 debito verso gli déi si pagava anticamente con il sacrificio
agli deéi (deva-yajiia), che consisteva in offerte rituali gettate nel
fuoco domestico (di solito schegge di legno unte con burro fu-
s0). In epoca medievale e moderna il deva-yajria € stato gradual-
mente sostituito con la deva-piija, cioé con una serie di atti di cul-
to compiuti con il supporto di immagini divine conservate in ca-
sa, come replica a livello domestico dei riti solenni di adorazio-
ne officiati nei templi, di cui diremo.

Il debito nei confronti degli antenati si paga non solo gene-
rando un figlio maschio che garantisca la continuita della stirpe
e, insieme, dei riti compiuti in loro onore, ma anche «soddisfa-
cendoli» (tarpana) con I’esecuzione del sacrificio in loro onore
(pitryajna); tale sacrificio consiste in una serie di offerte appro-
priate, che ne assicurano il benessere durante il loro tempora-
neo soggiorno nei mondi ultraterreni. $i tratta di una sorta di
Sraddha quotidiano, che si puo eseguire con una semplice liba-
gione d’acqua, o riservando ai pitr una parte delle offerte (bali)
destinate a tutti gli esseri (bhita) o, infine, dedicando loro qual-
che frammento del cibo cucinato.

L'uomo ha un debito anche nei confronti di tutte le «creatu-
re», compresi gli spiriti divini e semidivini che popolano il mondo
della natura; in loro onore deve compiere quotidianamente un ri-
to detto bhita-yajria, con I'offerta (bali) di piccole porzioni di cibo
cotto (solitamente riso) gettate semplicemente al suolo, dopo
averlo reso puro spruzzando acqua, secondo uno schema presta-
bilito e con una successione ben precisa delle diverse direzioni.

L’ultimo dei cinque grandi sacrifici & il sacrificio agli uomini
(nryajria o manusya-yajiia), mediante il quale si estingue il debito
verso i propri simili, debito che si soddisfa col dovere dell’ospita-
lita (atithi-pujana/-puja o atithi-kriya, o atithi-satkara/-satkriya, o an-
cora atithi-seva): all’ospite ideale, che ¢ di casta brahmanica, sia
egli un brahmacarin o un asceta, si mostra la propria venerazione
facendoglisi incontro sulla soglia di casa, offrendogli acqua per la-
varsi i piedi, un seggio, la luce di una lampada, acqua da sorseg-



202 Hinduismo

giare preparata con gli ingredienti prescritti, cibo e un letto e, in-
fine, accompagnandolo per un tratto di strada alla sua partenza.

Di questo insieme di riti piuttosto complessi gia il Taittirya-
aranyaka propone una forma semplificata, che in qualche modo
e in parte ¢ sopravvissuta fino ai giorni nostri, quando afferma
(II, 10) che come deva-yajna ¢ sufficiente un bastoncino di com-
bustibile offerto al fuoco, come pitryajria basta versare un po’
d’acqua in onore degli antenati, come bhiuta-yajria una sola pal-
lottola di riso, come manugya-yajiia un po’ di cibo offerto ai brah-
mani e come brahma-yajia € sufficiente imparare a memoria un
solo versetto del Veda (Kane, 1968-19772, vol. I11/1, p. 696).

7. ALTRI RITT QUOTIDIANI

Per poter meglio distribuire lungo la giornata (akhan) i doveri re-
ligiosi del grhastha, essa venne suddivisa in parti fin dall’epoca
del Rg-veda. Si comincid col separare la parte «scura» (la notte)
da quella «chiara» (il giorno); quest’ultima venne poi divisa in
due parti, prima e dopo il mezzogiorno (purvahna e aparahna),
o in tre (mattino, mezzogiorno e sera), oppure anche in cinque
(alba, mattino, mezzogiorno, pomeriggio e sera), ciascuna delle
quali comprendente tre muhirta. L'intero periodo di ventiquat-
tr'ore fu cosi diviso in trenta muhiurta. Ogni muhurta (pari a 48
minuti) comprende due ghatika o nadi di 24 minuti ciascuna. Dal
momento che il giorno veniva misurato dall’alba al tramonto,
queste stesse fonti hanno deciso, per finalita pratiche, di inclu-
dere nel di (dina) le quattro ghatika che precedono il sorgere
del sole e le quattro che seguono il tramonto. Ma le fonti della
smyti presentano anche un sistema piu semplice di suddivisione
della giornata in otto parti (quattro veglie della notte e quattro
periodi del giorno).

Dal momento che non solo per i riti quotidiani del grhastha,
ma in generale per tutte le pratiche religiose degli hindq, € fon-
damentale la scelta del tempo propizio e fausto ed € di conse-
guenza indispensabile disporre di un calendario tradizionale,
chiamato paricanga, sembra opportuno illustrarne almeno i dati
essenziali. Si tratta di un calendario lunare molto complesso, che
si basa, come dice il suo nome, su cinque (parica) dati fonda-
mentali (anga, «<membri»): il tithi (o la tith), la data lunare (i
giorni sono numerati da uno a quattordici per ciascuna delle due
fasi lunari: quella di luna crescente, detta Sukla-paksa o «parte



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 203

chiara», e quella di luna decrescente, detta krsna-paksa o «parte
scura», mentre il quindicesimo giorno é rispettivamente quello
di luna piena, purnima, e di luna nuova, amavasya); il giorno del-
la settimana (vara); I’asterismo (naksatra); la congiunzione astro-
nomica (yoga) e, infine, il karana, una speciale divisione astrolo-
gica del giorno (se ne contano undici in tutto). L’inizio dell’an-
no si colloca, a seconda delle zone, o nel primo giorno di luna
crescente del mese di Caitra (marzo-aprile), detto caitra-Sukla-pra-
tipad, oppure nel medesimo giorno del mese di Karttika (otto-
bre-novembre) e i mesi, sempre a seconda delle zone, termina-
no con il giorno di luna piena (pirnimanta), oppure con quello
di luna nuova (amanta). Sulla base di questi dati si determina il
momento opportuno e adatto per ogni rito e si formula, di con-
seguenza, la ferma intenzione (samkalpa) di eseguirlo, sia esso un
rito sacramentale o di adorazione, un voto o una pratica di pieta
religiosa. Alcuni giorni del mese lunare sono considerati parti-
colarmente santi, come quelli di luna nuova e di luna piena, ol-
tre all’'undicesimo giorno (ekadast) di ogni periodo lunare, giac-
ché, secondo la tradizione, in tale giorno comincia il sonno di
Visnu, che dura per quattro mesi esatti, nel periodo delle piog-
ge; in tale occasione molte persone pie praticano una qualche
forma di digiuno e i monaci si sottopongono a qualche pratica
ascetica, come, per esempio, quella del silenzio (mauna).

I testi della smytz descrivono nei minimi dettagli la giornata
del pio hinda, nella quale i diversi atti che si susseguono assu-
mono un valore rituale, anche se si tratta di atti naturali, come,
per esempio, quello di lavarsi. Egli dovrebbe alzarsi prima del le-
vare del sole, nella quarta veglia della notte, in un momento che
viene chiamato brahma-muhurta, € dovrebbe anzitutto riflettere
sui valori che lo guidano, in particolare sul dharma e sull’artha,
e sul significato profondo delle ingiunzioni del Veda, e infine la-
varsi gli occhi, recitando una preghiera. Subito dopo si debbono
soddisfare i propri bisogni fisiologici, rispettando scrupolosa-
mente una serie di regole che elencano i luoghi proibiti a que-
sto fine (per esempio, campi arati o seminati, zone ombrose ai
piedi di alberi, formicai, luoghi di cremazione, la riva di un fiu-
me o la sommitd di una collina, un luogo abitato, e cosi via) e
determinano la posizione da assumere (¢ vietato, per esempio,
compiere simili operazioni rivolti verso il sole, la luna, il fuoco,
un brahmano, 'acqua, I'immagine di qualche divinitd o una vac-
ca, come ¢ vietato, fin dall’epoca vedica, urinare stando in piedi,
ma bisogna farlo nella caratteristica posizione accovacciata) e il



204 Hinduismo

metodo per la pulizia, che deve essere eseguita con la mano si-
nistra, usando prima terra o sabbia e poi acqua portata in una
brocca; il livello di «purificazione» (Sauca) richiesto varia in ba-
se allo stadio di vita e a seconda che sia giorno o notte, che si sia
in viaggio o meno, e cosi via.

Naturalmente i testi non si limitano a enunciare forme di igie-
ne o di pulizia personale, ma precisano al contrario che il Sauca
¢ di due tipi: quello esterno (bahya) si realizza con acqua e terra
e quello interno (antara o abhyantara) con la purezza dei senti-
menti. La pulizia fisica o del corpo ($arira) ¢ inoltre solo uno dei
tre tipi di purificazione, perché esiste anche una purificazione
degli oggetti (artha) — che & di solito affidata alle donne e comin-
cia con la pulizia del suolo domestico, che viene spruzzato con
acqua mista a sterco di vacca e infine con erba darbha — e una
che riguarda la famiglia (kula), obbligatoria quando nella fami-
glia si verifica una nascita o un decesso. Dopo essersi lavati i pie-
di e le mani e dopo essersi sciacquati la bocca dodici volte, si deve
eseguire I’acamana. In mancanza di acqua puo essere sufficiente
toccarsi ’orecchio destro: il gesto € venuto ad assumere il me-
desimo valore di una purificazione mediante acamana, forse con
riferimento al mito del r@jarsi Jahnu, che, mentre il sacro Gange,
strumento di purificazione eccelso, scendeva dallo Himalaya ver-
so il mare, bevve per intero la grande fiumana, colpevole di aver
spazzato via gli oggetti da lui preparati per un rito sacrificale, e
quindi, pregato dal pio re Bhagiratha — che con essa voleva pu-
rificare le ceneri dei suoi antenati — la liberd dal proprio orec-
chio, consentendole di fare il suo corso.

Dopo le procedure del sauca e dell’acamana si deve eseguire
il danta-dhavana, ovvero la pulizia dei denti; si deve prendere un
ramoscello di certe piante, grosso come un dito mignolo, e, do-
po averne schiacciato un’estremitd in modo da formare uno spaz-
zolino, si devono con esso lavare i denti, evitando di farlo nei
giorni in cui tale atto non ¢ previsto dai sacri testi.

Dopo queste operazioni di pulizia, tutti devono eseguire ogni
giorno lo snana (bagno, abluzione), che ¢ obbligatorio (nitya) e
che, per gli dvija, deve essere accompagnato dalla recitazione di
mantra vedici; infatti, chi non si ¢ bagnato non ¢ autorizzato a
compiere gli altri riti come oblazione nel fuoco, il japa e cosi
via. Alcuni testi prescrivono due bagni al giorno (all’alba e a mez-
zogiorno) per i brahmani grhastha, uno per i brahmacarin e tre,
l'ultimo dei quali prima del tramonto, per i vanaprastha e gli
asceti. Il bagno deve essere eseguito con acqua fredda e, possibil-



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 205

mente, naturale; 'acqua di un fiume ¢ la migliore, ma, in man-
canza di essa, ci si puo immergere nella piscina di un tempio, in
un lago, in uno stagno sufficientemente profondo o in una sor-
gente di montagna; se non si ha a disposizione acqua di questo
genere, ci si pud bagnare nel cortile della propria casa con acqua
portata in un recipiente da un pozzo o da altra simile fonte. Na-
turalmente il bagno deve essere accompagnato dalla recitazione
di preghiere appropriate e ci sono brahmani che recitano ancor
oggi, durante I’abluzione, interi inni del Veda. L’abluzione, che
deve essere seguita da un’aspersione (marjana) mediante un’er-
ba sacra, si deve compiere indossando la sola veste inferiore; ol-
tre al bagno quotidiano obbligatorio, ci si deve bagnare a scopo
di purificazione in molte altre occasioni (naimittika-snana), ogni
volta che si viene in qualche modo contaminati dal contatto con
persone o oggetti impuri. Altri tipi ancora di snana sono il kamya-
snana (bagno per soddisfare un desiderio), che si compie, per
esempio, quando ci si reca in un luogo santo; il kriyanga-snana,
che fa parte di qualche rito, come la dedica di qualche opera di
pubblica utilita; I’ abhyanga-snana, eseguito per il solo scopo di pu-
lire e abbellire il proprio corpo, facendo uso anche di oli profu-
mati; il kriya-snana, compiuto in un luogo santo e considerato co-
me premio per il pellegrinaggio. Se una persona non puo ba-
gnarsi perché ¢ ammalata o indisposta, il bagno puo essere ese-
guito da un’altra persona, dopo aver toccato I'interessato; se si
ripete il gesto e il bagno per dieci volte, la persona ammalata &
considerata pura come se si fosse realmente bagnata.

Rimane da dire che il bagno fatto con I’acqua si chiama varuna
(con riferimento al nome del dio delle acque), ma non € I'unico
bagno possibile; le fonti, al contrario, elencano ben sei possibilita
alternative, che sono il mantra-, bhauma-, agneya-, vayavya-, divya-e
manasa-snana, € consistono rispettivamente nello spruzzare il cor-
po con acqua recitando alcuni versetti tratti dal Rg-veda (X, 9, 1-3),
o con terra, o con ceneri, nel lasciarsi avvolgere dalla polvere sol-
levata dagli zoccoli delle vacche, nel ricevere un rovescio di piog-
gia mentre c’€ anche il sole e, infine, nel meditare sul dio Visnu.

Subito dopo essersi completamente immersi nell’acqua, in po-
sizione eretta, si deve eseguire il tarpana, un’offerta d’acqua ai
deva, ai rs5i e agli antenati (cfr. Manu-smyti 11, 176) che costitui-
sce un aspetto secondario del rito di purificazione, oltre che del
brahma-yajfia: si congiungono le mani con le palme verso I'alto,
in modo da formare una coppa, si attinge acqua e la si versa nel-
la corrente stessa in cui si € immersi. Usciti poi dall’acqua, si in-



206 Hinduismo

dossano abiti lavati di fresco e asciutti, le cui caratteristiche va-
riano a seconda delle persone e delle circostanze.

Dopo il rito del bagno il devoto deve tracciare sulla propria
fronte un segno circolare (tilaka) con pasta di sandalo, o altri se-
gni come simboli di appartenenza religiosa (per esempio, I’ urdh-
vapundra — che in qualche modo ricorda I'impronta del piede
del Dio — perivaisnava, e il tripundra, fatto di tre linee orizzontali,
per gli saiva). Egli cosi & pronto per il successivo rito, quello della
samdhya, del quale abbiamo gia parlato trattando dell’'upanaya-
na e che, secondo le fonti della smrti, deve essere accompagnata
dal japa, la preghiera mormorata alla quale abbiamo gia avuto
occasione di accennare. Il japa € ancora una pratica molto co-
mune; eseguito con o senza l’aiuto di un rosario di 27, 54 o 108
grani, esso € di tre tipi, in ordine crescente di merito religioso:
vacika, «vocale», pronunciato in modo udibile; upamsu, «[mor-
morato] a bassa voce», in modo non udibile; e manasa, «menta-
le». Quando, a partire dalla meta circa del I millennio della no-
stra era, la conoscenza del Veda comincio a declinare, i mantra
vedici - che, del resto, potevano essere usati solo dai maschi dvija
— vennero via via abbandonati e i fedeli fecero sempre piu fre-
quentemente ricorso a forme di preghiera tratte dai Puranae dai
Tantra, o anche a semplici litanie dei nomi divini, o infine a bre-
vi invocazioni della propria divinita di elezione, come il celebre
mantra di cinque sillabe, che suona namah sivaya («Onore a Si-
va!»), che € naturalmente la preghiera preferita dai devoti Saiva,
mentre quella dei devoti di Visnu puod avere sei (om namo visna-
ve, «Om, onore a Visnu»), oppure otto (om namo narayanaya, « Om,
onore a Narayanal», overo om namo vasudevaya, «Om, onore a
Vasudeva») o ancora dodici sillabe (om namo bhagavate vasude-
vaya, «Om, onore al glorioso Vasudeva!»). Le parole sacre devono
essere inizialmente pronunciate con le labbra e poi gradualmen-
te interiorizzate, fino a diventare una ripetizione senza parole
(ajapa-japa) che s’identifica col ritmo del respiro, mentre il man-
tra si riduce all’essenziale, cio¢ a quella sola sillaba che viene con-
siderata il «seme» (b7a) della preghiera.

La samdhya ¢ seguita da uno dei riti piu antichi che siano so-
pravvissuti in India: I’oblazione al fuoco sacro, da compiersi al
mattino, prima che il sole sia sorto, e alla sera, quando le stelle
cominciano a brillare nel cielo; oggi molto probabilmente non
esiste pitl nessun brahmano che ancora mantenga accesi i tre fuo-
chi vedici (detti §rauta o «[prescritti] dalla $ruti»), in cui com-
piere I’agnihotra (offerta di burro fuso), ma, negli ambienti tra-



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 207

dizionali, esiste ancora chi conserva, accanto al fuoco di comu-
ne uso domestico (detto laukika, «<ordinario», o pacana, «che cuo-
ce [il cibo]»}), anche il fuoco sacro, detto aupasana, «[fuoco] per
il culto [domestico]» o smarta, «[fuoco prescritto] dalla smrti», o
ancora grhya, «[fuoco] domestico», che gli sposi dovrebbero por-
tare con sé in un recipiente dal luogo in cui si & celebrato il ma-
trimonio per stabilirlo nella loro nuova casa. Abbiamo potuto ve-
dere come questo modesto ricordo degli antichi sacrifici vedici
caratterizzi la maggior parte delle cerimonie hindq, anche se og-
gi ormai non si fa piu distinzione fra i diversi tipi di fuoco e le
offerte si compiono per lo piu utilizzando il solo fuoco che an-
cora arde nelle abitazioni piu semplici e che, tradizionalmente
alimentato con dischi essiccati di un impasto di sterco bovino e
paglia, viene usato anche per cuocere i cibi.

Gli atti rituali sin qui descritti tenevano, un tempo, occupato
il pio hinda nella prima delle otto parti della giornata; nella se-
conda egli si dedicava allo studio dei sacri testi e alla raccolta di
erba sacra e altri oggetti per il culto; nella terza parte della gior-
nata doveva finalmente svolgere le sue normali attivita lavorati-
ve, per procurare il sostentamento alla propria famiglia, sospen-
dendole verso il mezzogiorno, per eseguire una nuova abluzio-
ne, completa di tarpana, e una seconda samdhya, concludendo
con il culto della propria divinita d’elezione (ista-devata), che og-
gi si svolge sotto forma di deva-paja.

8. LA DEVA-PUJA

Nonostante le semplificazioni gia proposte, come abbiamo visto,
dal Taittirya-aranyaka, in epoca medievale e moderna la pija, cioe
il rito di adorazione eseguito senza far ricorso al fuoco sacro, ha
completamente sostituito I’antico sacrificio vedico ed ¢ tuttora il
principale atto di culto che si compie sia nelle case degli hindq,
sia nei templi. Il grande successo che ebbe a livello popolare la
puja fu anche dovuto al fatto che, per rimediare agli errori (apa-
radha) eventualmente commessi nell’eseguire questo rito di ado-
razione (alcuni testi ne elencano trentadue tipi), era ed ¢ suffi-
ciente la richiesta di perdono, che ogni hinda non dimentica mai
di rivolgere alla divinita alla fine di ogni cerimonia, mentre que-
sto non basta per quanto riguarda il rito vedico, dove gli errori
si rimediano solo compiendo i riti espiatori prescritti. Anche se
molto spesso, nella vita di oggi, la plja & sostituita da una sem-



208 Hinduismo

plice visita al tempio, prima di rientrare a casa per il pranzo, mol-
ti hinda osservanti, specialmente se di casta brahmanica, ese-
guono ancora la propria pijja quotidiana in una stanza apposita
della casa, davanti a un piccolo tabernacolo che ospita le imma-
gini delle divinita d’elezione della famiglia.

Quando il culto, non tanto delle immagini — come spesso si
dice —, ma piuttosto per mezzo delle immagini (Caracchi, 1978),
si affermo, sembro naturale offrire alla divinita, per il tramite del-
la sua immagine, le stesse cose che si solevano presentare a un
brahmano giunto come ospite alla propria casa. Si vennero cosi
formando delle liste di «atti di servizio» (upacara) da compiersi
in onore della divinita, naturalmente dopo le inevitabili purifi-
cazioni personali, nonché del luogo e degli oggetti necessari per
il culto. Esistono diverse liste di upacara, che ne elencano da un
minimo di cinque a un massimo di sessantaquattro. La piu co-
mune e piu frequentemente riportata dalle fonti ne conta sedi-
ci: 1) avahana, «invito» rivolto alla divinita, dopo aver compiuto
la prana-pratistha, la consacrazione dell’immagine o «installazio-
ne del respiro»; quest’ultima viene naturalmente omessa quan-
do la puja € celebrata in presenza di idoli stabilmente consacra-
ti, come quelli collocati nel sanctum dei templi; grazie a questo
rito I'immagine cessa di essere un oggetto qualsiasi e si trasfor-
ma nella divinita stessa; 2) asana, «[offerta di un] seggio»; 3)
padya, «[offerta di] acqua per lavarsi i piedi»; 4) arghya, «[offer-
ta di] acqua profumata per rinfrescarsi»; all’acqua da usare a que-
sto scopo dovrebbero essere aggiunti otto ingredienti, e precisa-
mente latte cagliato, grani di riso, punte di erba kusa, latte, erba
durva, miele, grani d’orzo e semi di senape, oppure anche, nel
caso di una puja offerta a Visnu, pasta di sandalo, fiori e grani di
riso (Kane, 1968-19772, vol. 11/2, p. 731); 5) acamaniya, «[offer-
ta di] acqua da sorseggiare», aromatizzata con cardamomo, chio-
di di garofano, usira (radice aromatica della pianta Andropogon
Muricatus) e kakkola (una bacca profumata); 6) snana, <bagno»
dell'immagine sacra, che deve essere eseguito con le cinque so-
stanze «ambrosiache» (paricamyta), che sono latte, latte cagliato,
burro fuso, miele e zucchero, e, infine, con acqua pura; se il de-
voto si trova nell’impossibilita di versare sull’immagine queste so-
stanze, pud far uso soltanto dell’acqua, versando in essa qualche
foglia di una pianta sacra (per esempio, nel caso di Visnu, il ba-
silico, tulas?); 'acqua preparata per il bagno dell’idolo é conside-
rata molto sacra e viene sorseggiata dalle persone della famiglia
che partecipano al rito; naturalmente il «<bagno» dell’immagine



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 209

non si esegue se si compie la pija in presenza di un dipinto, o
anche di un idolo fatto di argilla; 7) vastra, «[offerta di un] vesti-
to», cioé di un lembo di stoffa con cui avvolgere I’idolo; 8) yajrio-
pavita, «[imposizione di un] cordoncino sacro»; 9) anulepana o
gandha, «[offerta di] unguenti odorosi», fra i quali dovrebbero
figurare oli aromatizzati con sandalo, pino, muschio, canfora, zaf-
ferano e noce moscata; 10) puspa, «[offerta di] fiori [recisi]»;
molte regole riguardano I’offerta di fiori, o anche foglie aromati-
che; fiori di colore rosso sono particolarmente adatti nel culto
della Sakti, mentre i fiori di gelsomino (jatz), oltre alle solite fo-
glie di tulasz, sono particolarmente indicati nel culto di Visnu e
le foglie della pianta bilva (Aegle Marmelos), oltre alle ninfee blu,
in quello di Siva; i fiori offerti ogni giorno sono rimossi il giorno
dopo; i fiori rimossi sono detti nirmalya € un grande merito reli-
gloso si ottiene ponendoseli sul capo in segno di omaggio alla di-
vinita; 11) dhdpa, «[offerta di] incenso, o di fumo aromatico»;
12) dipa, «[offerta di] lumi ardenti», che devono essere alimenta-
ti con burro fuso o con olio di sesamo; si puo anche bruciare del-
la canfora davanti all'immagine ed esiste una particolare cerimo-
nia, detta aratrika (in hind1: arati), che si celebra al calar della
notte con lumi o pezzetti di canfora accesi posti su un vassoio,
che viene fatto ruotare verticalmente in senso orario davanti
all’immagine in segno di omaggio; 13) naivedya o upahara, «[of-
ferta del] pasto sacrificale», costituito da vari cibi, che sono i me-
desimi di cui € consentito nutrirsi, € completato con qualche so-
stanza adatta a profumare ’alito (mukhavasa), come i celebri in-
voltini di foglie di betel (tambila), preparati con svariati ingre-
dienti e diversi tipi di spezie; 14) namaskara, «prostrazione» a ter-
ra con tutto il corpo, detta astanga-namaskara (prostrazione con
otto membra), nella quale si tocca il suolo con le due mani, i due
piedi, le due ginocchia, il petto e la fronte, oppure con cinque
sole membra (pasicanga), che sono le due mani, i due piedi e il
capo; 15) pradaksing, «circumambulazione in senso orario» del-
I'immagine; 16) visarjana o udvasana, «commiato» della divinita.

Altre liste aggiungono, dopo 1’ottavo upacara, bhisana («[of-
ferta di] ornamenti» d’oro o di pietre preziose) e, dopo il tredi-
cesimo, tambila come upacara autonomo, elencando quindi di-
ciotto upacara in tutto. Altre ancora presentano varianti rispetto
all’elenco piu corrente, inserendo nella lista, per esempio, stotra
(«[offerta di] un inno di lode») o altri upacara e considerando
namaskara e pradaksina come due aspetti di un unico atto di
omaggio.



210 Hinduismo

L’offerta dei sedici upacara costituisce solo un momento, sia
pure importante, dell’intera cerimonia di adorazione, che si apre
con il samkalpa (ferma risoluzione) e lo svasti-vacana (invocazio-
ne della benedizione divina) e prosegue con una serie di purifi-
cazioni (Suddhi): dell’acqua (jala-Suddhi), del luogo in cui seder-
si (asana-Suddhi) — che deve essere ripulito e coperto con erba
kusa, o con un drappo di seta, o ancora con una pelle d’antilo-
pe — e, infine, degli elementi (bhiuta-Suddhi), dopo aver provve-
duto ad allontanare gli spiriti maligni (bhiitapasarana); viene poi
un momento contemplativo (dhyana), che ha lo scopo non solo
di costruire un’immagine mentale della divinitad adorata, ma an-
che di realizzare 'identita del vero Sé e del Sé divino; infine si
esegue 'adorazione vera e propria.

In ossequio a un detto tantrico, secondo il quale solo un Dio
puo adorare un Dio, assume una grande importanza, soprattutto
nel tantrismo, il rito del nydsa, in seguito al quale si verifica una
sorta di trasfigurazione del corpo dell’adorante in un corpo divi-
no, attraverso l’assegnazione delle diverse membra a diverse divi-
nita, che possono essere rappresentate da sillabe mistiche dette
matrka (piccole madri); la cerimonia prosegue con la dedicazione
degli upacara, con il japa e con I’offerta di sé come sacrificio al Si-
gnore, per completarsi con il congedo (visarjana) della divinita in-
vocata per il culto (Kaviraj, 1976, pp. 211 sg.). La principale divi-
nita che viene adorata in questo modo ¢, naturalmente, |’ ista-de-
vata, divinita d’elezione della famiglia, ma gli hinda detti smarta,
che debbono praticare la paficadevopasana (servizio religioso in
onore delle cinque divinita), detta anche paricayatana-pija (ado-
razione con cinque altari), fanno disolito precedere alla puja prin-
cipale altri quattro riti minori in onore delle quattro divinita del-
la pentade del culto smarta che essi non hanno scelto come divi-
nita d’elezione. Le cinque divinita sono Visnu, Siva, Sakti, Strya e
Ganesa, le cui immagini, nel culto domestico, possono essere so-
stituite da altrettanti oggetti simbolici: un fossile nero di ammoni-
te (Visnu), un sasso bianco ovale (Siva), un frammento di mine-
rale con una striatura dorata detta svarnarekha (Sakti o Devi), un
pezzo di cristallo (Stirya) e un sasso rosso (Ganesa). Nel praticare
la paticadevopasanale immagini divine, o iloro simboli, devono es-
sere disposti secondo uno schema fisso; la divinita principale che
siintende adorare deve essere collocata al centro e le altre quattro
attorno a essa a partire da Nord-Est e proseguendo in senso orario
fino a Nord-Ovest; se Visnu ¢ la divinita principale, le altre sono,
nell’ordine indicato, Siva, Ganesa, Siirya e Devi; se Siva € al centro,



S. Piano Lo hinditismo. II. La prassi religiosa 211

le altre sono, nell’ordine, Visnu, Sturya, Ganes$a e Devi; se si adora
principalmente Sirya, I'ordine delle altre divinita & Siva, Ganesa,
Visnu e Devi; se Devi ¢ la principale destinataria della puja, le al-
tre divinita sono nell’ordine Visnu, Siva, Ganesa e Strya; se infine
il devoto ha Ganesa come ista-devata, le altre divinita gli sono po-
ste attorno con il seguente ordine: Visnu, Siva, Strya e Devi. I
vaisnava usano talvolta anche una placca metallica (pafta) su cui
sono incise immagini di Visnu e dei suoi avatara.

Molto importante ¢ I’abbigliamento di chi si accinge a cele-
brare un rito: dovra farlo a piedi nudi e a torso nudo, con la par-
te inferiore del corpo avvolta nel tradizionale abito maschile de-
gli hinda (la dhofz); sulla fronte dovra avere impressi i segni del-
la sua appartenenza religiosa e lo yajriopavita dovra essere portato
nella maniera appropriata. I diversi atti di culto si eseguono in
posizione seduta, rivolti a Est o a Nord (a seconda della divinita
adorata), oppure a Sud, nel caso di cerimonie per i defunti. Le
offerte d’acqua si compiono con le mani atteggiate nel gesto del-
1’ asijali, che abbiamo descritto, e gli oggetti adibiti al culto si toc-
cano solo con la mano destra, la quale deve assumere particola-
ri posizioni (mudra) aventi un valore simbolico, specialmente nel
culto detto tantrico.

L’abbigliamento e l'atteggiamento della persona rivestono
un’importanza ancora maggiore per quanto riguarda l’accesso a
quei luoghi di culto per eccellenza che sono i templi, dove i me-
desimi riti assumono particolare solennita. Chi scrive ricorda di
essere stato ammesso all’interno del tempio di Sucindram,
nell’estremo lembo meridionale del Tamil Nadu, nel febbraio
del 1994, solo dopo aver indossato sopra i pantaloni lunghi una
dhoti, a torso nudo e, naturalmente, dopo aver tolto le scarpe.

9. IL TEMPIO

La terminologia con la quale si indica il tempio € molto varia e
ricca: & detto anzitutto vimana (lett. «misura»), giacché rappre-
senta tutto quanto nell’universo ha una forma ed ¢ quindi mi-
surabile, ed € costruito in obbedienza a norme precise che riguar-
dano le proporzioni fra le sue varie parti. Naturalmente, la pa-
rola vimana indica in senso stretto solo la parte centrale del tem-
pio, quella che contiene il garbhagrha, ed € nel medesimo tempo
corpo e dimora della divinita. Un altro nome che indica la par-



212 Hinduaismo

te centrale dell’edificio sacro € prasada, che denota lo «stabilirsi»
di Dio in un luogo e, quindi, il suo «seggio» o la sua «residenza».
Significa del pari «residenza di Dio» un’altra denominazione del
tempio hindQ, che € devalaya, o anche semplicemente alaya (lett.
«sistemazione»), con i suoi sinonimi devayatana e devakula, men-
tre devagrha e devagara significano semplicemente «casa di Dio»;
altri vocaboli ancora esprimono I'idea di un «luogo in cui abita-
re», come mandira (che, pronunciato mandir, ¢ di gran lunga il
vocabolo piu usato nell’India di oggi), bhavana, sthana e vesman
(Kramrisch, 19862, pp. 131 sgg.).

Proprio in quanto «dimora» o «corpo» di Dio, il tempio hindi
¢ una replica dell’'universo (brahmanda) e, dal momento che il cor-
po umano ¢ considerato come un «microcosmo» (pindanda), una
ricca serie di parallelismi, sulla base di simbologie ben definite, &
istituita — specialmente dalle scuole di yoga tantrico — fra queste
tre realta (I'uomo, I'universo, il tempio), ciascuna delle quali ha
un triplice aspetto: grossolano (sthila), sottile (siksma) e trascen-
dente (para). La costruzione (prasada) é solo 'aspetto grossolano
del tempio, che corrisponde all’aspetto fisico (deha) dell’uomo e
all’'universo come manifestazione (prapasica), ovwero come «Cor-
po» di Dio; la figura divina (deva) che in esso viene adorata ne co-
stituisce l'aspetto sottile, che é al tempo stesso I’aspetto sottile
dell’universo e che corrisponde, sul piano umano, all’anima vi-
vente (jiva); I’aspetto trascendente € costituito dalla sola e supre-
ma Realta (Paramatman), che ¢ presente anche in ogni uomo co-
me Sé (atman) spirituale.

In questa luce assume una particolare importanza la plani-
metria dell’edificio sacro, o dell'insieme degli edifici sacri: se
I'universo ¢ il Purusa, il tempio € la «ricostruzione rituale del suo
corpo smembrato» e la pianta del tempio € uno yantra (diagram-
ma sacro) o un mandala (orbe) che esprime questa relazione e,
piu precisamente, un vastumandala (mandala architettonico) o
vastupurusamandala. Tale diagramma — che viene definito in ma-
niera sistematica a partire dal VI-VII secolo — ha forma di qua-
drato suddiviso in una serie di quadrati minori, ma puo anche
essere trasformato in triangolo, esagono, ottagono o cerchio; al
centro la Realta assoluta é rappresentata da Brahma, il quale ¢
circondato da una serie di divinita che presiedono alle direzioni
dello spazio e dalle altre figure divine, di solito in numero di
trentadue. Il totale di queste figure divine porta alle trentatré di-
vinita del pantheon vedico che costituiscono l'insieme dell’uni-
Verso.



S. Piano Lo hindiusmo. II. La prassi religiosa 213

Le fonti descrivono ben trentadue tipi diversi di vastupuru-
samandala, ma essi sono riconducibili a due tipi principali, I'uno
che conta 64 quadrati e I’altro 81. Questa struttura sta alla base
del simbolismo dell’architettura sacra hindu: al centro dell’area
sacra si colloca il santuarto vero e proprio {garbhagrha), dedica-
to alla divinita suprema, mentre lungo il suo perimetro trovano
posto le altre trentadue divinitd; I'intera area sacra deve essere
orientata verso Est, ove si trova la testa del Purusa. Naturalmen-
te, esistono molte varianti a questo schema di base per quanto
concerne la realizzazione pratica e concreta della struttura idea-
le descritta dalle fonti, e lo stesso simbolismo che I'ispira ha su-
bito una costante evoluzione, non diversamente da altri elemen-
ti della tradizione religiosa hindii, ma sostanzialmente la sua
grande complessita € confluita in un insieme multiforme, ma ten-
dente all’'unitd (Auboyer, 1965, pp. 47-49; cfr. Kramrisch, 19862,
pp. 46 sgg.). Le piu antiche testimonianze dell’esistenza di co-
struzioni adibite al culto risalgono all’epoca Gupta (IV-V secolo
d.C.); in epoca vedica, infatti, i sacrifici si celebravano all’aria
aperta, in appositi spiazzi sui quali trovavano posto, secondo un
preciso disegno, i fuochi e ’area sacrificale vera e propria (vedz).
Pressappoco nel medesimo periodo in cui la cultura brahmani-
ca ricevette la sua formulazione piu completa e matura, si senti
il bisogno di tradurre quel pensiero anche in opere € in struttu-
re — scavate dapprima nella roccia e poi costruite in pietra e in
muratura —, che vennero cosi caricandosi di una serie cospicua
di simbolismi, mentre la ricchezza della decorazione plastica, spe-
cialmente sulle pareti esterne degli edifici sacri, non solo rac-
contava ai piu umili, come gli §tidra e le donne, le vicende miti-
che degli déi e degli eroi della tradizione religiosa, ma illustrava
anche i valori espressi in quei testi sanscriti ai quali era loro proi-
bito accostarsi in modo diretto.

Partendo dallo schema iniziale del vastupurusamandala la
pianta dei templi si € evoluta, in epoca medievale, diventando
sempre piu complessa, specialmente nell’India meridionale, do-
ve le costruzioni sacre si sono trasformate in vere e proprie citta-
tempio fortificate, diventando altrettanti centri di irradiazione
della cultura religiosa tradizionale della casta brahmanica. Natu-
ralmente, non si € mai rinunciato ai parallelismi fra il tempio,
I'universo e il corpo umano; anzi, se ne sono creati di sempre
nuovi e sempre pitl complessi, con speciale riferimento alla fisio-
logia mistica delle diverse scuole di yoga tantrico. Le singole par-
ti costitutive dell’edificio sacro sono state paragonate alle mem-



214 Hinduismo

bra di un corpo umano ora disteso (con riferimento allo svilup-
po longitudinale delle diverse sale), ora eretto (con allusione al-
la struttura verticale principale, detta vimana, che sovrasta la cel-
la in cui ¢ fissata I'immagine sacra). Per quanto riguarda il cor-
po sottile, per esempio, le due fiumane sacre, la Ganga e la Ya-
muna, che scorrono, rispettivamente, da sinistra e da destra, ver-
so il sacro samgama (confluenza) di Prayaga (la citta che viene
considerata, nella geografia sacra tradizionale dell’India, I'om-
belico del mondo), sono raffigurate ai due lati dell’ingresso di
molti templi hinda. Esse rappresentano, sul piano del corpo di-
vino, il corrispondente dei due canali della fisiologia mistica del-
lo yoga, Ida e Pingala, che, partendo dalle due narici del volto
umano, confluiscono, alla base della colonna vertebrale, nella
Susumna, che risale lungo la colonna vertebrale fino al loto dai
mille petali (sahasrara-cakra), situato alla sommita del capo. Co-
me nel mondo fisico i due fiumi sacri, che sono strumenti ine-
guagliabili di purificazione, scorrono verso la confluenza saluta-
re; come nel corpo umano il flusso dell’energia che anima I’or-
ganismo attraverso il respiro viene per cosi dire unificato, e quin-
di sublimato, trasformandosi in energia di liberazione, nel mi-
stero dell’unione divina fra Siva e la sua Sakti; cosi una simile
energia percorre longitudinalmente il tempio a partire dalle im-
magini delle due dee fluviali per giungere fino al sanctum, che
ha il nome significativo di garbhagrha («la casa dell’embrione»),
ove I'immagine sacra (o il sacro linga) € il «<segno» (ancora: lin-
ga) della presenza misteriosa di Dio.

Le molteplici forme dell’architettura sacra hindu, che si sono
sviluppate diversamente nello spazio e nel tempo, sono ricondu-
cibili a due stili fondamentali: quello detto nagara, caratteristico
dell’India settentrionale, e quello detto dravida, prevalente nel
Sud. Essi si distinguono anzitutto per il diverso sviluppo della
struttura verticale che sovrasta il sanctum, che, nel Nord, assume
la forma di un’alta guglia affusolata dalle pareti curvilinee, det-
ta Sikhara («vetta»), mentre nello stile dravida, dopo aver rag-
giunto la sua perfezione stilistica e la sua massima altezza attor-
no al 1000 d.C. nell’arte Cola — e, precisamente, nel tempio di
Brhasdisvara di Tanjore — si ¢ gradualmente ridotta a una strut-
tura assai meno alta e slanciata. Inoltre, mentre nell’India set-
tentrionale il tempio ¢ di solito circondato da una sola cerchia
di mura, nel Sud, a partire dal secolo XI, la superficie dell’area
sacra si sviluppa a dismisura, fino a dar luogo a vere e proprie
citta-tempio. Essa presenta fino a sette serie concentriche di mu-



S. Piano Lo hindtismo. II. La prassi religiosa 215

ra (prakara o avarana) a base quadrangolare, i cui accessi, che si
aprono al centro di ogni lato, sono sormontati da torri (gopura),
che fanno la loro comparsa a partire dal XIII secolo e possono
contare da tre fino a nove piani e la cui altezza decresce dalla pe-
riferia verso il centro, ove il sanctum ¢ individuabile grazie alla
sua posizione. 1l grandioso tempio vaisnava di Srirangam pre-
senta in tutto ventuno gopura e sette cerchia di mura, tante quan-
te sono le catene di montagne del Bharata-varsa, cioe dell’India,
secondo la cosmografia tradizionale descritta nei testi puranici.
Un’altra caratteristica comune a molti templi dell’India meri-
dionale ¢ I’eccezionale sviluppo che vi assume il pradaksina-patha,
owvero il camminamento che circonda il garbhagrha e che halo
scopo di consentire ai fedeli di compiere la circumambulazione
rituale attorno all'immagine sacra; nel tempio di Ramesvaram,
per fare un esempio, esso si presenta sotto forma di una serie di
grandiosi corridoi dalle ampie volte sorrette da pilastri. Si nota
infine, sempre nel Sud, la tendenza a moltiplicare il numero del-
le sale ipostile (mandapa) dei maggiori santuari, creando cosi
molti e vasti spazi coperti destinati anche a usi profani. Molte di
queste «sale» aperte su tutti i lati sono divenute celebri, vuoi per
il numero delle loro colonne (si pensi alle sale «dalle mille co-
lonne» di molti templi del Tamil Nadu), vuoi per la loro sugge-
stiva simbologia: ¢ il caso, per esempio, del gayatri-mandapa, che
sorge di fronte al sanctum del celebre tempio vaisnava di Sriran-
gam e le cui 24 colonne simboleggiano le 24 sillabe della cele-
bre preghiera vedica.

Quale che sia lo sviluppo delle singole parti componenti, il
centro ideale del tempio ¢ sempre la cella che ospita I'immagi-
ne sacra; se la torre ($ikhara) che sovrasta il sanctum corrisponde
alla montagna, il garbhagrha ha il suo parallelo nella grotta e,
sul piano dell’individuo psicofisico, nella cavita del cuore, che &
la sede del Sé (atman). 11 garbhagrha non ha altra apertura oltre
a quella d’ingresso; di solito € molto buio, tanto che I'immagine
sacra diventa visibile per i fedeli solo quando il sacerdote le of-
fre lumi o canfora ardente, e le sue pareti sono lisce € disador-
ne. Il fedele, una volta entrato nel tempio, per giungere alla cel-
la che ospita la murt: (immagine sacra), deve attraversare alcune
sale ipostile, che sono, nell’ordine, I’ ardha-mandapa «<semi-manda-
pa», il mandapa e il maha-mandapa «grande mandapa», detto an-
che nytta-mandapa «mandapa per la danza», 'ultima delle quali &
separata dal garbhagrha da una zona intermedia detta antarala.
Un tipo particolare di mandapa, che sorge proprio di fronte



216 Hinduismo

all’ingresso del prasada, € quello che ospita il veicolo (vahana)
della divinitd (per esempio, il mitico uccello Garuda nei templi
vaisnava e il toro Nandin in quelli Saiva).

Tutti i grandi santuari comprendono anche diversi templi
«minori», dedicati a svariate divinitd pii o meno strettamente
correlate con la divinita principale; i templi detti paficayatana,
predisposti per il «quintuplice culto» degli smarta, presentano la
caratteristica pianta a quinconce, con le cinque celle disposte co-
me i punti del numero cinque dei dadi (Auboyer, 1965, p. 54) e
con il tempio principale al centro.

10. DEDICA E CONSACRAZIONE DI UN TEMPIO

La dedica di un tempio € un atto di grande pieta religiosa, che
rientra nel cosiddetto purtte-dharma. Secondo quanto attestano
fonti sia letterarie, sia epigrafiche (Pathak, 1987), il purtta & uno
dei due modi in cui si pud conseguire un merito religioso attra-
verso atti rituali; esso consiste principalmente nell’organizzazione
di distribuzioni di cibo, in donazioni di opere di pubblica utilita
(come pozzi, stagni, parchi, ecc.) e nella fondazione di templi, mo-
nasteri (matha) e asili per i pellegrini, mentre I’altro insieme di at-
ti meritori, detti isfa, comprende I’esecuzione di vari tipi di riti sa-
crificali, come, per esempio, i «cinque grandi sacrifici» di cui ab-
biamo detto. Mentre gli ista-dharmasono doveri religiosi di tipo ve-
dico o di origine vedica, che non possono essere eseguiti dagli su-
dra e che offrono come ricompensa il cielo, i ptirtta-dharma pos-
sono essere praticati anche dagli sudra e si propongono come
obiettivo il fine supremo della liberazione. Fra essi la dedica di un
tempio e le altre opere consimili non sono semplici doni (dana),
i quali pure sono considerati altamente meritori nella presente era
Kali (cfr., per esempio, Manu-smyti1, 86), ma sono chiamate utsar-
ga, in quanto non comportano un passaggio di proprieta da una
persona a un’altra, ma la rinuncia a una proprieta a beneficio di
tutte le creature (sarvabhutebhyah).

La persona che intende dedicare un tempio e che viene con-
siderata alla stregua di chi offre un sacrificio (yajamana) si avvale
della collaborazione del proprio guru e di un architetto (sthapa-
t2). Anzitutto il guru deve scegliere, come sito per il tempio, un
luogo possibilmente santificato dalla penitenza di grandi santi e
benedetto da presenze divine; il luogo, inoltre, deve essere vicino



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 217

a un flume o al mare, alla foce di un flume o su una collina. Poi
il guru canta dei mantra per allontanare gli spiriti malevoli e, te-
nendo conto della divinita alla quale il tempio deve essere dedi-
cato e applicando una serie di sei formule di carattere astrologico
(ayadi-sadvarga), ne segna I'orientamento fissando un piuolo nel
punto centrale e altri otto nelle direzioni dello spazio. Il terreno
viene arato e vi si seminano legumi e sesamo, lasciando poi bruca-
re le pianticelle dal bestiame. Si procede quindi alla fondazione
(istaka-nyasa), scavando, nel punto in cui sorgera il garbhagrha,
una fossa profonda come un uomo con le braccia levate, sul fon-
do della quale si mettono argilla, pietre, fango e mattoni; infine,
si fissa la pietra di fondazione quadrangolare (adhara-sila), detta
anche «pietra di Brahma» (Brahma-§ila), in una depressione nel-
la quale si depongono grani e pietre preziose; sulla pietra si col-
loca un vaso (kumbha) come nucleo dell’embrione del tempio,
sistemando poi al di sopra un’altra pietra a forma di tartaruga,
sormontata da un tubo di rame chiamato «stelo dello yoga» (yo-
ganala). Il tutto viene ricoperto con una lastra di pietra, sulla qua-
le si fissa il basamento dell’idolo. Completata cosi la fondazione
(adhisthana) del tempio, si procede alla sua costruzione, tenen-
do nel massimo conto le regole che stabiliscono il numero e le
caratteristiche dei pilastri (stambha), nonché la forma dei loro ba-
samenti e capitelli, le caratteristiche della sommita dello §ikhara
— che nel tempio nagara ¢ coronato da un amalaka (anello di pie-
tra variamente lavorato) e che in ogni caso deve terminare con
la stupika, che comprende, secondo alcune fonti, quattro parti:
un fiore di loto (padma), un vaso (kumbha) € un bocciolo di loto
(kudmala) con il suo stelo (nala) —, la forma della pianta (che de-
ve essere quadrata o rettangolare), il numero dei prakara (da tre
a sette), le tipologie della decorazione plastica e pittorica e il nu-
mero e le caratteristiche dei gopura. L’atto conclusivo della co-
struzione dell’edificio sacro, che € anche l’atto iniziale della sua
consacrazione (pratistha), ¢ il kumbhabhiseka (aspersione del va-
so), che € considerato la forma stessa del Signore supremo e la
manifestazione di tutte le divinita e che si ritiene contenga I’ac-
qua di tutti i fzrtha. I1 kumbha viene poi collocato nella yagasala
(sala delle offerte sacrificali), di solito un mandapa con quattro
porte (torana) adorno di ghirlande e bandiere su tutti i lati, sot-
to il quale € preparato un altare di terra, cosparso di sabbia e di
erba kusa; tutt’attorno si collocano 27 brocche (kalasa) piene
d’acqua per altrettante divinita (Pathar, 1974, pp. 335 sgg.). Do-
po alcuni riti preliminari, consistenti soprattutto in oblazioni di



218 Hinduismo

burro fuso versate in fuochi sistemati in cavita del suolo apposi-
tamente scavate (homakunda), si procede all’installazione e con-
sacrazione dell'immagine divina (marti).

11. COSTRUZIONE E CONSACRAZIONE DELL’IMMAGINE SACRA

La grande importanza che riveste I'immagine divina deriva dal
fatto che essa non ¢ soltanto oggetto di venerazione e strumento
di adorazione, ma anche supporto per la meditazione, non di-
versamente da quanto accade per i mantra e per gli yantra. I det-
tagli iconografici dell’'immagine sacra possono stimolare lo slan-
cio del devoto verso il divino e il suo desiderio di partecipare in-
timamente alla natura della divinita rappresentata. Ogni imma-
gine deve rispondere a precise regole iconometriche e deve esse-
re conforme alle proporzioni stabilite dai testi; queste non sono
uniformi per tutta I'India, ma variano a seconda dei luoghi e del-
le fonti consultate. L’'unita di misura di base € in ogni caso I’an-
gula, che corrisponde alla lunghezza della falange mediana del
dito medio, e I'altezza di un uomo deve essere pari alla larghezza
delle braccia aperte; tale misura varia, a seconda dei cinque tipi
di uvomo (hamsa, sasa, rucaka, bhadra e malavya), da un minimo
di 96 a un massimo di 108 angula. Dodici angula costituiscono
un tala (palmo). Nella figura divina, che, nella maggior parte dei
casi, corrisponde a quella dell'uomo malavya e misura pertanto
108 angula, pari a nove tala, in altezza e in larghezza, le misure
delle singole membra sono, dall’alto verso il basso, le seguenti:
il volto un tala, il collo quattro angula, dalla base del collo al pet-
to un tdla, e cosi pure dal petto all’ombelico e dall’ombelico al
sesso, le cosce due tala, le ginocchia quattro angula, dalle ginoc-
chia ai piedi due tala e, infine, i piedi quattro angula; mentre nel
Nord la larghezza del volto & pari all’altezza, nel Sud la sua al-
tezza ¢ di poco maggiore e misura 14 angula.

Costruita la statua, occorre procedere alla sua installazione e
consacrazione. Si posa la statua sull’altare precedentemente co-
struito e si esegue il rito per «infonderle la vita» (prana-pratistha);
nell’interpretazione tutta interiore della paja data da Gopi Nath
Kaviraj (1976, pp. 216 sgg.), non si tratta tanto di portare la vita
nell’idolo, quanto piuttosto di acquisire la consapevolezza della
presenza divina nell’idolo, nel quale si contempla un’immagine
vivente di Dio. L’officiante applica agli occhi dell'immagine un
colore vivace o un pezzo d’oro, mormorando le preghiere appro-



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 219

priate e pronunciando il nome dato all’icona, che, grazie a que-
sta «apertura degli occhi» (nayanonmilana), viene definitivamen-
te consacrata. Da questo momento in poi sara sufficiente «risve-
gliarla» (bodhana) dopo il suo sonno quotidiano per poter ado-
rare Dio in essa; anche a questo proposito, Gopi Nath Kaviraj
(luogo citato) sottolinea che, owiamente, Dio & sempre desto e
non c’e¢ bisogno di «svegllarlo» E il devoto che deve risvegliare
se stesso, rimuovendo I'ignoranza e rendendosi capace di perce-
pire la presenza di Dio.

La statua ormai consacrata riceve i primi atti di culto veri e
propri, che comprendono I’abluzione con I'acqua del kalasa
principale collocato nella yagasala e vari tipi di offerte. Si compio-
no poi le solite donazioni ai brahmani e 'officiante esegue una
libagione nel fuoco con sostanze adatte alla divinita rappresen-
tata e trae presagi dal fumo che si leva. La statua viene in segui-
to rivestita di stoffe preziose e ornata con fiori e pasta di sanda-
lo. Scesa la notte, la si colloca in un «letto» adorno di tessuti e,
dopo il suo sonno, la si «desta» con canti e danze; in questo nuo-
vo giorno, che deve essere fausto per gli astrologi, la statua viene
installata definitivamente nel tempio. Dopo averla onorata con
offerte di vesti e fiori, la si porta fuori dal padiglione, la si rico-
pre con un panno bianco e la si pone su un carro processionale
(ratha) costruito quasi sempre in legno, con grandi ruote di le-
gno o di pietra e adorno di pannelli di legno scolpito e policro-
mo, che ripete, nella sua struttura, quella del vimana e che verra
utilizzato per trasportare I'immagine fuori del sanctum in occa-
sione delle grandi processioni solenni (ratha-yatra). La statua vie-
ne quindi condotta solennemente dal padiglione al santuario,
dopo averle fatto compiere la pradaksina attorno al tempio; ese-
guite nuove offerte alla divinita stessa, ai brahmani e agli astan-
ti, si depone un pezzo d’oro al centro del piedestallo (pitha) de-
stinato a sostenerla, e vi si fissa 'immagine. La cerimonia si con-
clude con una benedizione pronunciata dall’officiante (Auboyer,
1965, pp. 99-102). A partire da questo momento la statua, dive-
nuta a tutti gli effetti una maurti, cioé una «forma visibile» della
divinita, ricevera un culto quotidiano (nitya-piija), che assumera
caratteri di speciale solennita in occasione delle principali feste
religiose.

Le immagini installate in modo fisso nel sanctum di un tempio
si chiamano «immobili» (acala), mentre sono considerate «mo-
bili» (cala) quelle che possono essere rimosse dalla loro sede per
vari scopi rituali, come processioni o pratiche di culto; le imma-



220 Hinduismo

gini «immobili» sono costruite di solito in pietra, mentre quelle
«mobili» sono realizzate soprattutto in bronzo o in una lega di
cinque metalli (rame, ottone, stagno, piombo e ferro).

12. IL «<SEGNO» DI SIVA

Una maurti del tutto particolare ¢ fatta oggetto di culto nella mag-
gior parte dei templi $aiva: si tratta di una colonna arrotondata
alla sommita che prende il nome di /inga. La parola significa pro-
priamente «segno» e indica, a seconda dei contesti in cui viene
usata, ora il genere grammaticale, ora la prova, ora il motivo
dell’inferenza, ora il sesso e, quindi, il membro virile quale «se-
gno» del sesso maschile. Conosciuto come simbolo della fertilita
fin dall’ epoca della civilta dell'Indo (III millennio a.C.), il linga
¢ divenuto in seguito il simbolo per eccellenza di Siva. Secondo
le classificazioni riportate dalle fonti i linga possono essere «mo-
bili» (cala) o <immobili» (acala). I primi, detti anche jangama-lin-
ga, sono di solito di piccole dimensioni e sono quindi spostabili
per esigenze di culto (per esempio, nelle processioni), o addi-
rittura possono essere portati su di sé dai devoti, come accade,
per esempio, presso i Lingayat. I linga «immobili», detti anche
sthira o sthavara (fissi), sono quelli permanentemente installati;
se ne elencano fino a nove tipi diversi, ma la classificazione piu
comune contempla quattro categorie: 1) linga prodottisi spon-
taneamente (svayambhuva), come certe pietre a forma ovoidale
(che ricorda quella dell’«uovo cosmico»), dette bana-linga, che si
trovano nel letto della Narmada e per le quali non occorre ese-
guire la consacrazione; 2) linga installati da personaggi divini e
percio detti daivika; 3) linga detti ganapa € arsa, in quanto in-
stallati da creature semidivine del corteggw di Siva e da veggen-
ti (rsi); e 4) linga consacrati da uomini (manuga), che costitui-
scono, naturalmente, la stragrande maggioranza dei linga «im-
mobili». I manusa-linga sono costruiti e constano di tre parti (bha-
ga) fondamentali: una base quadrangolare di fondazione, che co-
stituisce la «porzione di Brahma», una parte di solito ottagonale
che costituisce la «porzione di Visnu» ed ¢ al tempo stesso il pitha
del linga e, infine, il linga vero e proprio, considerato «porzione
di Rudra (altro nome di Siva)». 11 pitha su cui esso poggia, det-
to anche lingaved: («altare del linga»), ha forma di yoni o bhaga
(vulva) e rappresenta Uma, la divina Potenza (Sakti) che & anche
la consorte di Siva (cfr. Linga-purana 11, 47, 9-10ab).



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 221

Una complessa simbologia governa la forma di questo idolo
aniconico, le cui singole parti rappresentano tutte le categorie del-
la realta, facendone unasorta di cosmogramma, mentre lo spazio
vuoto al di sopra di esso ¢ la sfera della realta ultima senza forma,
che & ’essenza di Siva. Lo Skanda-purana (I, 1, 20, 1-15) afferma
che, mentre I'immagine sacra rappresenta ’aspetto saguna (con
qualita/attributi) di Dio, il linga ¢ il simbolo del suo aspetto nir-
guna (senza qualitﬁ/attributi)' ma esiste anche un tipo per cosi di-
re «misto», il mukha-linga, cosi chiamato perche hala forma diuna
colonna sulla quale sono scolpiti uno o piu volti di Siva; esistono
linga con un volto solo (ekamukha) e linga con quattro volti (ca-
turmukha), con riferimento all’iconografia di Sadasiva.

Secondo le fonti molti materiali sono adatti alla costruzione
di Siva-linga; una classificazione molto comune (cfr., per esem-
pio, Linga-purana I, 74, 13-16) ne elenca sei fondamentali, con
un elevato numero di sottotipi: 1) quattro tipi di pietra ($aila);
2) sette tipi di gemme (ratna): perla, corallo, occhio di tigre, cri-
stallo, topazio, smeraldo e lapislazzulo; 3) otto tipi di metallo
(dhatu o loha): oro, argento, rame, bronzo, ferro, piombo, otto-
ne e stagno; 4) legno (daru) di sedici alberi diversi; 5) argilla
(mrd); 6) sette tipi di materiali non duraturi (sabbia, riso, burro,
sterco di vacca, fiori, pasta di sandalo e farina), utilizzabili per la
costruzione di lir'lga «momentanei» (ksanika), cioé plasmati al so-
lo scopo di compiere un atto di culto.

Per un devoto saiva il linga & I'intera realta e un verso dell’ /sva-
ra-gita (Kurma-purana1l, 11, 98) esprime molto bene il profondo
significato religioso di questo simbolo: «Il linga € nel fuoco per co-
loro che si dedicano ai riti, nell’acqua nel cielo nel sole per gli uo-
mini saggi, nel legno e in altri materiali solo per gli sciocchi, ma
per gli yogin nel cuore!». Gli $iva-linga sono infiniti e I'intero uni-
verso € linga-maya (fatto di linga); tutta quanta la realtd, infatti,
non & che forma di Siva (sarvam s’ivarﬂpam) e null’altro esiste. Ed
& proprio Siva a essere adorato in tutti i linga che esistono nei tre
mondi, perché i tre mondi sono pervasi da Siva. E peril bene (anu-
graha) del mondo che Siva & presente in tutti i linga e non solo nei
luoghi santi: per questo il devoto che adora Siva nel linga conse-
gue la perfezione. Queste riflessioni, elegantemente espresse da
un passo dello Siva-purdna (Kotirudra-samhital, 9-17), sono a un di
presso quelle che ogni pio $aiva compie, con una consapevolezza
piu o meno profonda, quando s’inchina al sacro simbolo, gira ri-
spettosamente attorno a esso dando la destra e vi lascia cadere
qualche offerta, fosse anche qualche petalo di fiore.



222 Hinduismo
13. IL CULTO NEI TEMPLI

Sebbene in qualche rarissimo caso sopravvivano nei templi hinda
forme degli antichi rituali vedici, il culto che viene celebrato da
oltre un mijllennio & quasi esclusivamente agamico e tantrico e
ha come suo centro quella che viene chiamata nitya-pija, I'insie-
me di atti di culto «ordinari» (nitya), che si compiono regolar-
mente da una a sei volte al giorno, a seconda dei templi e delle
divinita che vi si venerano. L’attivita comincia, naturalmente, di
primissimo mattino, a meta circa dell’'ultima veglia della notte
(attorno alle 4,30) e termina di solito attorno alle 22. Alcuni ri-
ti si eseguono pubblicamente e altri in modo riservato. I fedeli
possono vedere la murti della divinita quand’essa viene «sveglia-
ta» o, comunque, onorata con offerte di luci accompagnate da
musiche e canti, ma le porte del garbhagrha vengono chiuse du-
rante le diverse abluzioni (abhiseka, eseguite di solito con olio,
burro fuso, latte, acqua e acqua profumata) e durante la vesti-
zione dell’idolo, come pure durante i «pasti» o il «riposo» della
divinita, la cui immagine viene trattata come una persona di ri-
guardo in carne e ossa. Le tre cerimonie di adorazione (puja)
pil importanti si svolgono al sorger del sole, a mezzogiorno e al
tramonto e, a parte il carattere di particolare solennita, non dif-
feriscono molto, nella sostanza, dalla deva-puja che ogni hinda
compiva e spesso compie ancora privatamente nella propria ca-
sa o in un luogo appositamente prescelto. Spesso nei grandi tem-
pli gli atti di culto non si eseguono nei confronti della murti in-
stallata stabilmente nel sanctum, ma si fa ricorso a un’immagine
sostitutiva 0 a qualche oggetto simbolico; nei templi $aiva i me-
desimi atti si compiono, naturalmente, nei confronti del sacro
linga. Prima di eseguire la nitya-puja il sacerdote deve compiere
le cinque purificazioni (pafnca-suddhi), che sono: 1) purificazio-
ne di se stesso (atman), cioé del proprio jiva, del corpo e della
mente; 2) del luogo (sthana) in cui si svolgera la cerimonia; 3)
degli oggetti e degli ingredienti (dravya) da usarsi nel rito; 4) del-
le formule di preghiera (mantra) e, infine, 5) della murti o del
linga. Il corpo ¢ reso puro con la continenza sessuale, con il ba-
gno e sorseggiando acqua, e la mente con la disciplina dello yo-
ga; la purezza del luogo si ottiene con un’accurata pulizia del me-
desimo eseguita con l'ausilio di sostanze pure, come lo sterco di
vacca; gli oggetti da offrire alla divinita sono considerati puri se
sono stati preparati nella scrupolosa osservanza delle norme: per
esempio, i fiori e le foglie per I'offerta rituale devono essere fre-



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 223

schi e non devono essere caduti a terra; la purezza dei mantra €
determinata dalla pronuncia corretta, accompagnata dall’atteg-
giamento mentale adatto; I'immagine, infine, &€ pura se & stata
costruita e installata secondo le regole stabilite dai testi sacri. Per
rimuovere un’eventuale contaminazione si deve far ricorso a
mantra appropriati € ai cinque prodotti vaccini (pafica-gavya),
che sono il latte (kgira, hindi: dadha), latte coagulato (dadhi,
dahi), burro fuso (ajya o ghrta, gh), urina (maitra, gomitra) e ster-
co (gomaya, gobar).

11 culto permanente nei templi, che ¢ sempre molto com-
plesso, presenta numerose caratteristiche peculiari che variano a
seconda dei luoghi e della divinita principale del tempio. Esso
comincia, nei grandi santuari, con I'apertura della «camera da
letto» (sayanalaya) della divinita e comprende sempre, prima del-
la puja principale, una serie di atti «<minori» di culto in onore del
Sole e degli altri otto corpi celesti (Luna, Marte, Mercurio, Gio-
ve, Venere, Saturno, Rahu e Ketu), degli otto protettori delle di-
rezioni dello spazio, delle figure divine minori che fanno parte
del corteggio della divinita alla quale il tempio € dedicato e di
quelle che presiedono ai diversi prakara (avarana-deva). Tutti
questi atti di culto sono considerati preparatori alla pUja vera e
propria, che, come abbiamo detto, non differisce molto, nella so-
stanza, dalla deva-plija compiuta privatamente. La giornata si
conclude, poi, con la puja nella «camera da letto» della divinita,
alla quale ¢ consegnato lo scettro (danda), destinato a passare
nuovamente, il mattino successivo, nelle mani del sacerdote. 11
cibo che viene offerto, nei templi, alla muarti diventa prasada (fa-
vore, dono spontaneo, grazia) e, distribuito dal sacerdote ai pre-
senti, purifica il devoto che lo assume; la cenere, che nel rito det-
to bhasma-raksa (protezione con la cenere) viene applicata prima
sulla fronte della murti, nel luogo del terzo occhio, I’«occhio
dell’ardore spirituale» (pratapanda), e poi sulle diverse parti del
suo corpo, ¢ parimenti applicata dal sacerdote sulla fronte dei fe-
deli che visitano il luogo sacro. Le lucerne usate per le offerte di
luce durante i riti di adorazione variano molto da luogo a luogo
¢ presentano fogge diverse e un numero variabile di lucignoli,
disposti su piu piatti circolari sovrapposti; quella chiamata pugpa-
dipa (lucerna a forma di fiore), per fare un esempio, conta cin-
quantuno lucignoli (tanti quante sono le lettere dell’alfabeto na-
gart), disposti su cinque o sette piatti. Questo tipo di lucerna €
ripetuto, in molti templi saiva, anche all’esterno del garbhagrha,
in gigantesche strutture fisse a forma di cono molto allungato, le



224 Hindsismo

quali presentano un grandissimo numero di lucignoli che, acce-
si in particolari occasioni, intendono rievocare il mitico linga di
fuoco, simbolo di Siva, del quale né Brahma, né Visnu riusciro-
no a trovare l'inizio e la fine. Un aspetto peculiare della piija con-
siste, nell’India meridionale, nel pronunciare i nomi della divi-
nita adorata lasciando contemporaneamente cadere sulla murti
petali di fiori dopo ogni nome; in ogni caso, il canto dei nomi
divini € essenziale nel rito di adorazione. Non diversamente da
quanto accade nel culto domestico, a conclusione di ogni piija si
chiede perdono alla divinita per averla invitata a risiedere in
un’immagine, per averla trattata come una persona umana e, in-
fine, per gli eventuali errori commessi nel culto.

Una componente importante delle cerimonie di adorazione,
specialmente nelle solennita, € la musica: speciali melodie sacre
tramandate da millenni vengono eseguite, di solito da flauti ac-
compagnati da strumenti di percussione, ma anche il canto da il
suo contributo attraverso salmodie dei nomi divini o dei mantra
piu importanti; specialmente presso le scuole devozionali (bhak-
ta), 'adorazione (bhajana) si esprime anche attraverso il canto
corale delle lodi (kirtana) del Signore, una pratica che sarebbe
stata iniziata dal mistico bengalese Caitanya nel secolo XV (jJo-
shi, 1959, p. 98) in onore di Krsna e che ¢ largamente in uso an-
cor oggi. Anticamente e almeno fino all’epoca medievale anche
la danza, eseguita dalle devadas: (schiave del Dio), accompagna-
va le cerimonie solenni e molti grandi santuari presentano an-
cora sale ipostile appositamente erette a questo scopo; la pre-
senza delle danzatrici nei templi fini per dar luogo a forme di
prostituzione sacra e la pratica venne infine abbandonata.

I gusto per la «sonorita» delle cerimonie religiose si manife-
sta in altri modi ancora: il sacerdote officiante, 0 un suo assi-
stente, fa risuonare una campanella nei momenti salienti del ri-
to, con un gesto che sottolinea la necessita per I'uomo di accen-
trare la sua attenzione sullo stato di grazia che gli deriva dall'in-
contro con il divino e che viene ripetuto da ogni fedele, quando
si reca al tempio per compiere i suoi atti di culto privato (arca-
na); in esso le offerte piu frequentemente utilizzate sono costi-
tuite da foglie, frutti e fiori, i cui colori e le cui caratteristiche va-
riano a seconda della divinita che riceve I’omaggio. Ma l'atto di
adorazione piu importante ¢ quello interiore (manasa-pija o ma-
nasika-arcana), che comporta I'uso di otto «fiori» spirituali: in-
nocenza {ahimsa), controllo dei sensi (indriya-nigraha), pace (san-
t1), compassione (daya), conoscenza (jiana), ascesi (tapas), vera-



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 225

cita (satya) e amore (bhava). In questa forma di adorazione il cor-
po del devoto ¢ il tempio, la devozione e la pieta costituiscono
I’ abhiseka, lo spazio nella cavita del cuore ¢ la veste per la divi-
nita, I'energia vitale ¢ la fumigazione, le qualita spirituali appe-
na elencate sono i fiori, la purezza dei pensieri ¢ la canfora ar-
dente, la vita pura é il naivedya. Lo scopo ultimo della piija, in-
fatti, come ricorda Gopi Nath Kaviraj (1976, p. 20), € la rimozio-
ne dell'immaginario diaframma fra I'uomo e Dio, la realizzazio-
ne della luce divina e il trasformarsi, corpo e sensi compresi, in
uno strumento nelle mani di Dio, affinché la sua volonta si rea-
lizzi nella vita e 'uomo possa essere immerso nella gioia divina.
E molto importante che fra il devoto che si trova di fronte all’im-
magine e la divinita raffigurata s’instauri una relazione emozio-
nale che puo essere di sei tipi diversi: §anta, pacificata, che ca-
ratterizza la relazione fra I'uomo e Dio ed & esemplificata dall’at-
teggiamento dei rsi verso Visnu; dasya, propria del servo (dasa)
verso il suo padrone, come accade nel rapporto fra Hanumat e
Rama; sakhya, amichevole, come quella che sussiste fra Arjuna e
Krsna; vatsalya, materna, come fra Yasoda e Krsna; apatya, filiale,
come fra Markandeya e la Devi; € madhurya, che ha la dolcezza
e la tenerezza tipiche del rapporto fra due amanti, come Radha
e Krsna (Pathar, 1974, p. 234).

Oltre ai riti di adorazione ordinari, nei templi si celebrano ce-
rimonie «occasionali» (naimittika-puja) particolarmente solenni,
per esempio durante le principali feste religiose panindiane o lo-
cali, e cerimonie straordinarie, patrocinate da qualche fedele per
vedere esaudito un desiderio e percio dette kamya-puja. In que-
sti casi una speciale immagine della divinita adorata nel tempio,
detta utsava-mirti (immagine per la festa), splendidamente de-
corata, viene portata in processione, sia lungo ’ambulacro in-
terno del tempio, sia all’esterno di esso; molti devoti possono co-
si avere il darsana della divinita, cio¢ contemplarne I'immagine
da vicino.

Un tipo particolare di culto, largamente praticato in epoca me-
dievale e che sopravvive ancor oggi, ¢ una forma di pjja tantrica
caratterizzata dalle cosiddette «cinque m» (pasica-makara), cioé da
cinque elementi costitutivi (tattva), i cui nomi cominciano con la
lettera «m>»: liquore (madya), carne (mamsa), pesce (matsya), gra-
no abbrustolito (mudra) e accoppiamento sessuale (maithuna)
dell’iniziato con una compagna rituale. L’assunzione delle so-
stanze elencate, considerate impure dalla tradizione brahmanica,
e il rapporto sessuale venivano un tempo realmente eseguiti, ma



226 Hinduismo

nei riti tantrici che sopravvivono ancor oggi sono sostituiti da al-
trettanti gesti simbolici.

14. RITI DI PURIFICAZIONE ED ESPIAZIONE

Abbiamo gia avuto modo di far pii volte cenno, in queste pagi-
ne, alle diverse forme di purificazione rituale (Suddhi) che il pio
hindii deve eseguire nei confronti di se stesso, oltre che del luo-
go e degli utensili, prima di celebrare una qualsiasi cerimonia, e
abbiamo anche accennato alla necessita di purificarsi da quella
condizione di impuritd (asauca) che si contrae in occasione di
una nascita ( jananasauca) o di un decesso (mrtasauca) in fami-
glia e la cui durata varia a seconda della casta, del grado di pa-
rentela e di altri svariati fattori secondari. Ma esistono molte al-
tre occasioni di contrarre I'impurita rituale, come 1’assunzione
di cibi e bevande vietati (carne, cipolle, aglio, alcool e altri), il
rapporto sessuale o, comunque, I’emissione di seme (e, per le
donne, il flusso mestruale), il contatto con luoghi, oggetti, so-
stanze o materiali considerati impuri come i luoghi di cremazio-
ne, i capelli, le sostanze organiche (il Padma-purana 11, 66, 72 sg.
giunge ad affermare, in proposito, che il corpo, dal momento
che emette continuamente secrezioni di vario tipo, € sempre im-
puro), la sporcizia, il cuoio, e cosi via. Una sorta di preoccupa-
zione quasi ossessiva per la purita rituale caratterizza nei secoli il
comportamento degli hinda e le fonti sul dharma dedicano a
questo tema ampie sezioni (cfr., per esempio, Manu-smyti V, 57
sgg.). Ne consegue che, quale che ne sia I'origine, 'impurita, che
si trasmette per parentela o per frequentazione, deve essere ri-
mossa al piu presto, poiché comporta, negli ambienti di stretta
osservanza, una serie di conseguenze negative, come la perdita
del diritto di compiere atti religiosi, di condividere il cibo con al-
tr1 e di fare doni, oltre, naturalmente, all’intoccabilita. Lo stru-
mento pit comune di purificazione € ovwiamente, fin dall’epoca
piu antica, I’acqua, usata per sciacqui della bocca, per aspersio-
ni e, soprattutto, per il bagno lustrale, che ogni pio hindu do-
vrebbe compiere almeno una volta al giorno, di primo mattino;
fra le altre sostanze, oltre al fuoco, occupano un posto di primo
piano i cinque prodotti vaccini, ai quali s’é gia fatto cenno a pro-
posito della rimozione della contaminazione eventualmente su-
bita dalle immagini sacre; anche le diverse pratiche di peniten-
za, come il digiuno, possono contribuire a rendere puro chi si



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 227

sia macchiato di qualche colpa, e acquistano un’efficacia tanto
maggiore quanto piu fausto € il momento prescelto.

Prima ancora che i riformatori medievali del nirguna-sampra-
daya sottolineassero nei loro canti poetici la vacuita e 'inutilita
di tutte le forme esteriori di purificazione (bahya-Sauca), il Linga-
purana (8, 34-36) sosteneva comunque la superiorita della puri-
ficazione interiore (abhyantara-Sauca), affermando che nessuno
definirebbe puri i pesci e gli altri animali acquatici per il solo fat-
to che essi vivono immersi nell’acqua e che la vera acqua in cui
ci si deve bagnare per rendersi puri € la corretta conoscenza del
Sé, la vera pasta di sandalo da applicare sulla propria fronte ¢ la
fede e la vera argilla per le pulizie personali ¢ 'assenza di desi-
deri. Tuttavia, ¢ ancora e proprio mediante forme di purifica-
zione esteriore (per esempio, quella con I'acqua del Gange o, in
generale, dei fiumi sacri) che molti hind continuano a cancel-
lare le conseguenze negative di svariati comportamenti contrari
al dharma tradizionale.

Per quanto riguarda quella forma particolare di impurita che
é il peccato, la tradizione hindu ha del problema una visione al-
quanto complessa, giacché nessun atto di purificazione e nessun
rito espiatorio possono annullare completamente le conseguen-
ze negative che ogni comportamento contrario al dharma ha sul
karman di ciascuno. Le fonti della smyti non mancano di fornire
dettagliate classificazioni dei peccati, illustrando anche con do-
vizia di particolari le conseguenze dei medesimi. Su un piano
molto generale (cfr., per esempio, Manu-smyt: XII, 5-7) 1 peccati
possono essere di dieci tipi, di cui tre si commettono col pensie-
ro (pensare al modo di appropriarsi di un bene altrui, meditare
un’azione contraria al dharma, mostrare propensione verso fal-
se dottrine), quattro con la parola (ingiuria, menzogna, calun-
nia, vaniloquio) e tre con il corpo (impadronirsi di cose non do-
nate, violenza non legittimata dal dharma, corteggiamento della
donna d’altri). Su questa base molto generale le fonti elaborano
una casistica estremamente ampia di atti peccaminosi, le cui con-
seguenze sarebbero facilmente leggibili in una ricca serie di im-
perfezioni, malattie e deformita fisiche, dalle quali risulterebbero
affetti coloro che, in una vita precedente, abbiano accumulato
un fardello di peccati (cfr. Manu-smyti X1, 48 sgg.). Su un princi-
pio almeno, in ogni caso, c’¢ accordo fra le fonti classiche e i di-
gesti medievali: le conseguenze degli atti peccaminosi sono dupli-
ci, in quanto essi, da un lato, conducono al mondo infernale e,
dall’altro, a una sorta di ostracismo da parte del gruppo sociale



228 Hinduismo

al quale il peccatore appartiene. Se le conseguenze del primo ti-
po non si possono eliminare, ma solo attenuare, le conseguenze
sul piano sociale vengono rimosse sottoponendosi a svariate for-
me di penitenza (krcchra) e di espiazione (prayascitta) imposte da
una sorta di commissione speciale composta da brahmani e det-
ta parisad; un tempo tale commissione operava in pieno accordo
e sotto la guida del re, il quale aveva il compito di rendere ese-
cutive le decisioni dell’assemblea, ma in epoca moderna — e so-
prattutto con l'introduzione da parte degli inglesi di una nuova
concezione del diritto — la giustizia religiosa tradizionale fini per
sovrapporsi, non senza contrasti, a quella dello Stato e tale si-
tuazione perdura almeno in parte anche ai giorni nostri.
Tornando agli aspetti religiosi delle conseguenze delle colpe,
poiché & impossibile cancellare il cattivo karman, non rimane
che tentare di mitigarne gli effetti, compensandolo, per cosi dire,
con l'acquisizione di meriti religiosi (punya) capaci di produrre
karman buono. Le fonti considerano in primo luogo indispen-
sabile il pentimento (anutapa), ma attribuiscono anche molta im-
portanza al controllo del respiro (pranayama) e alle diverse pra-
tiche ascetiche (tapas), che caratterizzano la disciplina yoga, a ri-
ti antichi come le oblazioni al fuoco, alla recitazione di brevi for-
mule di preghiera e di giaculatorie (japa), al dono e all’elemosi-
na (dana), alle varie forme di digiuno (upavasa) e al pellegri-
naggio ai luoghi santi (firtha-yatra). Le donazioni (specialmente
a favore dei brahmani), le offerte e le elemosine, come abbiamo
gid avuto modo di ricordare, acquistano un valore speciale nella
presente eta, che ¢ I'ultima e la piu corrotta delle quattro ere co-
smiche, giacché il «toro» del dharma sta ormai pericolosamente
in equilibrio su una sola zampa; salvarsi, in compenso, € diven-
tato immensamente piu facile, purché si abbia un cuore puro e
si ami devotamente il Signore, giacché basta da parte dell’'uomo
un atto, un gesto ritenuto «pio», a volte anche inconsapevolmen-
te compiuto, per fornire alla divinita I’occasione per il suo inter-
vento salvifico il quale, compiendosi, ingigantisce (mahayatz) il
merito connesso a quell’atto sia pure inconsapevole di pieta.
Descritto e celebrato in un’ampia sezione dell’ Anusasana-parvan
del Mahabharata e in svariati Purana (come I’ Agni-, il Matsya- e il
Varaha-purana), il dana, diversamente da altre pratiche religiose,
puo essere compiuto da chiunque, compresi le donne e gli §u-
dra, ma i testi precisano anche le qualita e le caratteristiche che
debbono avere sia i donatori, sia i destinatari (patra) del dono
(cominciando dagli déi e dai brahmani), nonché gli oggetti che



S. Piano Lo hindwismo. II. La prassi religiosa 229

possono essere donati (deya), e fissano anche i luoghi e i tempi
adatti per compiere questo atto di pieta (per esempio, i doni non
devono essere fatti di notte e acquistano maggior valore se com-
piuti in un luogo santo e pit ancora presso un’immagine divina).
I mahatmya puranici celebrano, in particolare, alcuni tipi di dono,
come il dono di lucerne (dipadana), di cibo (annadana), di una
mucca (godana) e di terra (bhimidana o bhiidana), elencandone
le molte varianti possibili; il Naradapurana (11, 42, 5-29), per
esempio, dice che si possono offrire ben dieci tipi di «vacche»,
foggiandone I'immagine con sostanze diverse, oppure offrendo
determinati quantitativi simbolici di altre: la «vacca di melassa»
(guda-dhenu), quella di burro fuso (ghrta-dhenu), quella di semi
di sesamo (tila-dhenu), quella d’acqua (jala-dhenu), quella di latte
(ksira-dhenu), quella di miele (madhu-dhenu), quella di zucchero
(S$arkara-dhenu), quella di latte coagulato (dadhi-dhenu), quella di
gioielli (ratna-dhenu) e, infine, la vacca in carne e ossa (dhenu);
e il Varaha-purana (99-110) riporta una diversa lista, che conta do-
dici tipi di simili «vacche». Altre fonti (cfr., per esempio, Agni-pu-
rana 209, 23 sg.) parlano di dieci «grandi doni» (maha-dana), e
precisamente: oro, cavalli, sesamo, elefant, ancelle, carri, terra,
una casa, una sposa € una vacca bruna (kapila); fra questi, il do-
no di terra ¢ stato celebrato fin dai tempi piu antichi come il mi-
gliore dei doni; non € infatti un caso che il donatore per eccel-
lenza sia il re, o, nella realta attuale, la casta dominante di pro-
prietari terrieri del villaggio; il brahmano, dal canto suo, ¢ il de-
stinatario per eccellenza, in quanto € 'unica creatura in grado
di farsi carico di tutte le impurita delle quali il donatore si libe-
ra col suo gesto.

Per espiare i peccati piu gravi, diverse forme di penitenza era-
no €, in qualche caso, sono ancora imposte dalle parisad, che deb-
bono tener conto non solo della mancanza commessa, ma anche
di altri importanti elementi (come I'intenzionalitd o meno e il
tempo e luogo del crimine, la casta, I’eta, la capacita, la cultura, la
ricchezza e il sesso del colpevole, nonché la casta e le condizioni
dell’offeso). In linea di principio non c’¢ peccato che non possa
essere espiato, se la penitenza ¢ adeguata (per esempio, se termi-
na con una sorta di suicidio rituale del penitente; cfr. Manu-smyti
XI, 73); e questo vale anche per i cinque «grandi peccati» (maha-
pataka), che sono: 'uccisione di un brahmano, I’assunzione di li-
quori, il furto (la cui forma piu grave ¢ il furto d’oro ai danni di un
brahmano), la violazione del talamo del maestro e 1’associazione
con chi commetta simili mancanze (cfr. Manu-smyti X1, 54). Alcu-



230 Hinduismo

ne penitenze descritte dai testi per espiare questi crimini sono ter-
ribili e appaiono talvolta sproporzionate alla gravita del peccato.
Basta sfogliare il libro XI della Manu-smyti (strofe 72 sgg.) per ren-
dersene conto: lo dvija che ha bevuto liquori espia il peccato be-
vendo liquore bollente o anche uno dei prodotti vaccini, sempre
bollente, fino a morirne (strofe 90 sg.); chi ha rubato oro a un
brahmano espia il suo peccato se colpito dal re con una mazza di
ferro (strofa 100); chi ha violato il talamo della sposa del proprio
padre naturale o spirituale deve sdraiarsi su un letto di ferro ro-
vente e abbracciare un’immagine di donna, anch’essa di ferro ro-
vente, o ancora, in alternativa, deve evirarsi con le proprie mani e
camminare verso Sud-Ovest fino a cadere morto (strofe 103-104).
D’altro canto, il medesimo testo contempla crimini che appaiono
alla nostra sensibilita molto gravi, ma sono al contrario espiabili in
modo relativamente facile: per esempio, chi uccide una donna
sorpresa in adulterio, pud cavarsela con un dono di valore varia-
bile in base alla casta della vittima (strofa 138). Naturalmente, i ri-
ti espiatori piu severi sono riservati alle colpe pubbliche e devono
essere anch’essi pubblici (prakasa); ma nella realta contempora-
nea, come gia ebbe a rilevare P.V. Kane (1968-19772, vol. IV, p. 86)
«quasi tutti i prayascitta sono caduti in disuso € non sono piu pra-
ticati oggi, se non nella forma di doni di vacche o di denaro ai
brahmani, pellegrinaggi e recitazioni di mantra vedici o japa dei
nomi di qualche divinita d’elezione, come Visnu o Siva». Quelle
che sopravvivono, in altre parole, sono le forme di penitenza pri-
vate (rahasya), che dipendono da una decisione personale e com-
prendono, oltre alle pratiche appena ricordate, i diversi tipi di vo-
ti (vrata), di digiuni (come quello detto candrayana, in quanto re-
golato sulle fasi della luna) e di atti purificatori basati sull’offerta
o sull’assunzione dei cinque prodotti vaccini.

15. LUOGHI SANTI E PELLEGRINAGGI

Conosciuta gia in epoca vedica e considerata dalla Vispu-smyti (11,
16-17) come uno degli aspetti caratterizzanti del samanya-dharma,
la pratica del pellegrlnagglo € attestata a livello popolare a parti-
re dall’epoca in cui venne presumibilmente composto il Mahabha-
rata, ma viene proiettata miticamente in un’antichita immemo-
rabile, attraverso la narrazione della visita ai guadi sacri (tirtha-
yatra) compiuta dagli eroi Pandava negli anni del loro esilio (Va-
na-parvan 91-156). E in ogni caso nella letteratura puranica che



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 231

la tirthayatra, detta anche firthanusarana, acquista il massimo ri-
lievo: la profonda fede che animava gli antichi poeti religiosi cir-
ca I'immenso potere salvifico dei firtha li indusse a esprimere le
proprie convinzioni attraverso una serie impressionante di iper-
boli miranti a esaltare questo o quel luogo santo in particolare.
E rimasto emblematico un versetto tratto dal Mahabharata (X111,
142, 50ab), che gli autori puranici hanno adattato al proprio con-
testo per invitare i pellegrini a legarsi in modo speciale alla citta
di Kisi o Varanasi (che sono i nomi indiani antico € moderno di
Benares): «Spezzatosi i piedi con un sasso, 'uomo deve risiede-
re a Varanasi» (Agni-purana 112, 3; Kirma-purana 29, 35; Matsya-
purana 181, 23; Padma-purana 111, 33, 23). I luoghi santi ebbero
un grande sviluppo nel periodo medievale, quando vennero an-
che costruiti, per iniziativa delle diverse dinastie hindu regnanti,
i maggiori templi e santuari, € molti di essi hanno continuato a
svilupparsi, grazie all’apporto di grandi masse di pellegrini, fino
ai giorni nostri.

Va pero ricordato che i tirtha, etimologicamente intesi come
«guadi» che consentono di raggiungere la meta ultima, non sono
solo luoghi geografici. Al contrario, un’antica classificazione ne
individua tre tipi: quelli detti «mobili» (jangama), che sono i mae-
stri religiosi (brahmani, monaci e asceti di diverse tendenze, de-
nominati con termine generico sadhu «buoni»); quelli «spirituali»
(manasa), che sono costituiti da una serie di virtti come la veraciti,
la pazienza, la compassione, la generosita, e altre ancora; e, infine,
quelli detti «immobili» (sthavara) o «terrestri» (bhaumay, che so-
no i veri e propri luoghi santi: Kasi, Prayaga, Gaya e tutti gli altri.
Questi ultimi sono distribuiti sull’intero territorio del sub-conti-
nente indiano, idealmente incorniciati dalle quattro «dimore» di-
vine (dhaman) che segnano le quattro direzioni di quello spazio sa-
cro che é I'India: Badarinatha nell’Uttar Prades, sede del mitico
asrama di Nara e Narayana (a Nord), Jagannatha-puri, in Urisa,
dove Krsna ¢ adorato in una triade divina col fratello Balarama o
Balabhadra e con la sorella Subhadra (a Est), il santuario sacro a
Siva sull’isola di Ramesvaram, nel Tamil Nadu (a Sud), e Dvaraka,
la citta santa di Visnu-Krsna nel Gujarat (a Ovest).

I singoli tirtha, che sono diverse migliaia, sono organizzati in
complessi sacri chiamati ksetra; ciascuno di essi contiene al pro-
prio interno, non solo idealmente, ma con precisi riscontri am-
bientali, tutti i luoghi santi, i quali costituiscono una replica
dell’intera geografia sacra dell’India. All'interno di uno ksetra i
singoli tirtha sono collegati fra loro da un itinerario (parikrama



232 Hinduismo

o parikramana) che ogni pellegrino percorre con devozione e che
¢ organizzato in modo da fornire I’occasione per una sorta di cir-
cumambulazione rituale del luogo piu santo, che € la meta vera
e finale del pellegrinaggio. Ogni ksetra offre al pellegrino la pos-
sibilita di compiere al suo interno molteplici yatra, che sono clas-
sificate su base sia spaziale, sia temporale; per fare un esempio
famoso, ben cinque diverse yatra si possono eseguire a Varanasi
e fra esse la principale € quella detta pasicakrosi (la via [nel rag-
gio] di cinque krosa [circa dieci miglia]), che presenta un per-
corso di circa 80 km e si compie in cinque o sei giorni. Questo
percorso coincide idealmente con I'intero universo religioso del-
la tradizione hindi, ma esiste anche un vero e proprio parikra-
mana della terra, cio¢ dell’India, che comporta, come attesta il
Mahabharata (III, 80-156), la visita di una serie di aree sante in
un ordine prefissato.

11 pellegrinaggio € una pratica aperta a tutti, senza distinzio-
ni di sesso né di casta, e si ritiene che conferisca un merito reli-
gioso (punya) pari a quello che si pud ottenere facendo celebra-
re un sacrificio vedico; naturalmente, perché il «frutto» del pel-
legrinaggio (firthaphala, lett. «frutto del tirtha») possa essere col-
to, € indispensabile la purezza dell’intenzione, che si manifesta
anche attraverso un atteggiamento rispettoso e devoto. Il pio
hindu che si accingeva a compiere una tirtha-yatra doveva anzi-
tutto digiunare, compiere atti di culto in onore di Ganesa ¢ de-
gli antenati, offrire doni ai brahmani e formulare quindi la fer-
ma intenzione (samkalpa) di intraprendere il pellegrinaggio; do-
veva poi indossare abiti logori (ed era per questo chiamato kar-
patika) di color ocra e un anello e un braccialetto di rame; do-
veva inoltre compiere il giro del proprio villaggio e finalmente
mettersi in cammino. Non poteva far uso di alcun veicolo — se
non voleva vedere fortemente ridotto il merito spirituale deri-
vante dal pellegrinaggio —, ma gli era consentito 1'uso di imbar-
cazioni ove necessario. Durante I'intera tirtha-yatra era obbliga-
torio praticare la continenza sessuale e il digiuno, evitare I'uso di
calzature ¢ non dormire su letti comodi e morbidi. Una volta
giunto al tirtha, il pellegrino doveva radersi i capelli € compiere
I’abluzione rituale accompagnata da voti, preghiere, elemosine
e offerte di pinda e d’acqua in onore degli antenati; natural-
mente, doveva seguire le regole particolari del luogo e visitare
una serie di santuari e templi secondo l'itinerario prescelto fra
quelli indicati dalle diverse paddhati (Saraswati, 1985, pp. 94 sg.).
Col passare del tempo le regole sono divenute sempre meno se-



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 233

vere, per esempio per quanto concerne l'uso di veicoli, ma al-
cune norme come la tonsura, il digiuno, I'astinenza sessuale e
I’elemosina sono ancor oggi largamente seguite.

Fra i tirtha piu antichi celebrati nelle fonti puraniche rivesto-
no un’importanza non solo locale, ma panindiana, le sette citta
sante «capaci di conferire la liberazione» (moksa-dayini o moksa-
dayika): Ayodhya, Mathura, Maya o Mayapuri (cio¢ Haridvara) e
Kasi nell’Uttar Prades, Kancl nel Tamil Nadu, Avanti o Ujjayini
(odierna Ujjain) nel Madhya Prade$ e Dvaraka o Dvaravati nel
Gujarat. Fra queste, € riconosciuta a Kasi una posizione di ec-
cellenza ed € per questo che molte persone anziane abbracciano
il voto di risiedere a Kaéi fino alla morte, per conseguire imme-
diatamente la liberazione; si ritiene infatti che Siva in persona
pronunci il taraka-mantra (la formula di preghiera che salva)
all’orecchio del defunto il cui corpo venga arso nell’area som-
mamente sacra del Manikarnika-ghat. Kasi € anche uno dei luo-
ghi in cui, secondo le fonti sul dharma, si puoé compiere il suici-
dio rituale per accelerare la propria liberazione dalle catene del
samsara, a conferma del fatto che, per usare le parole di B.N. Sa-
raswati, «il pellegrinaggio ¢ un processo per por fine al viaggio
senza fine della vita e della morte» (1985, p. 101).

Sono molto frequentati, specialmente dai devoti $aiva, i luoghi
santi dell'India meridionale detti pasicabhita-sthala, in quanto
«connessi con i cinque elementi», in cui si venerano altrettanti
linga (Kancipuram, ove si venera il linga di terra, Tiruvanaikkaval
{linga d’acqua], Tiruvannamalai [linga di fuoco], Kilahasti [linga
d’aria] e Cidambaram [linga di spazio]) e i dodici santuari che
ospitano i jyotir-linga (linga di fuoco-luce), mentre i vaisnava fre-
quentano soprattutto i santuari di Srirangam, Tirupati e Kafcipu-
ram. Sono assai numerosi anche i santuari dedicati alla Dea e de-
nominati pitha o Sakti-pitha («troni» o «sedi della Sakti»), frai qua-
li & celeberrimo il tempio di Kalighat a Calcutta.

Un tipo particolare di pellegrinaggio € quello che si verifica
in occasione delle grandi fiere religiose dette kumbha-mela, che si
svolgono secondo un ciclo di dodici anni a Prayaga, Haridvara,
Ujjain e Nasik con la partecipazione di folle di asceti mendican-
ti (sadhu) delle diverse congregazioni (in hindi: ekhada o akha-
ra). La principale di esse, che ancor oggi si celebra solennemente
a Prayaga (I’'ultima si € svolta nel 2001), rappresenta una tradi-
zione molto antica, che risale almeno al 644 d.C., come attesta il
pellegrino buddhista cinese Xuanzang (Roy-Devi, 1955, p. xx1).



234 Hinduismo
16. LE PRINCIPALI FESTE RELIGIOSE

Il kumbha-mela di Prayaga non costituisce soltanto un momento
culminante della pratica del pellegrinaggio ai luoghi santi, ma é
anche un gigantesco raduno di massa che raccoglie fedeli pro-
venienti da ogni parte dell'India; per i seguaci degli innumere-
voli sampradaya che costituiscono il cosiddetto «hinduismo» &,
nel medesimo tempo, un’occasione preziosa per ritrovare la pro-
pria identita di gruppo e per riscoprire insieme con gli altri le
ragioni della propria scelta e della propria appartenenza religio-
sa. E, in altre parole, una grande festa, che dura oltre un mese:
la stessa parola mela, che significa «riunione, compagnia», non &
che un sinonimo di samaja, il vocabolo con cui si indicano, nel-
le fonti antiche, le feste religiose; altre parole pongono invece
I'accento sulla gioiosita (utsava, mahotsava) o sullo splendore
(mahas), o alludono a momenti specialmente fausti (parvan) del
calendario lunare tradizionale (paficanga), o ancora si riferisco-
no a osservanze religiose (vrata) che devono essere attuate in de-
terminati periodi di tempo per ottenere i benefici desiderati at-
traverso il culto di una divinita (Kane, 1968-19772, vol. V/1, p.
28). I1 noto detto del grande poeta classico Kalidasa (IV-V seco-
lo d.C.), secondo il quale gli uomini sono «amanti delle feste»
(utsava-priya), trova conferma in una lunga serie di testimonian-
ze letterarie ed epigrafiche, che menzionano diversi tipi di cele-
brazioni festive. Le pit antiche allusioni, che si trovano gia nel
Rg-veda, sono ribadite da fonti buddhiste e, negli ultimi secoli pri-
ma della nostra era, non solo dalle fonti della smyti (specialmen-
te il Ramayana e il Mahabharata), ma anche da precise testimo-
nianze epigrafiche databili a partire dal III secolo a.C. (Sharma,
1978, pp. 7 sg.).

Naturalmente gia nell’antichita esistevano feste che costitui-
vano mere occasioni di divertimento (vinoda), € le fonti lettera-
rie classiche ce ne forniscono molte testimonianze, ma la com-
ponente religiosa fu sempre presente nella maggior parte delle
celebrazioni. A partire dall’epoca Gupta (IV-V secolo d.C.), a cau-
sa del notevole impulso dato dalle dinastie di sovrani hindu alla
costruzione di templi e santuari in ogni regione dell’India, le oc-
casioni solenni si moltiplicarono a dismisura. Ancor oggi in tut-
ti i maggiori santuari dell’India si celebra ogni anno la festa del
tempio, che attira immense folle di pellegrini e che prende il no-
me di rathotsava (festa del carro) nel caso in cui venga organiz-
zata una processione dell’idolo sul grande carro che riproduce



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 235

in legno la struttura del vimana. E divenuta famosa fra tutte, an-
che fuori dell’India, la ratha-yatra o «processione del carro» di
Puri (Urisa), una delle sedi divine (dhaman) o grandi territori
santi (maha-ksetra) pin importanti della geografia sacra dell’In-
dia. La festa vi si celebra all’inizio del monsone estivo, nel mese
di Asadha (glugno-lugho) in onore di Visnu-Jagannatha: in tale
occasione sono tre gli immensi carri processionali che vengono
trascinati dalla folla e ospitano le immagini di Krsna, di suo fra-
tello Balabhadra e di sua sorella Subhadra, che rappresentano,
nel culto di Puri, il triplice aspetto del divino. In altri casi, la mur-
ti della divinita del tempio viene trasportata sul dorso di un ele-
fante splendidamente decorato in un’imponente processione di
decine di elefanti, come accade, per esempio, in occasione del-
la festa della locale marti di Siva a Trichur, nel Kerala.

L’anno liturgico hinda contempla pertanto numerosissime fe-
ste religiose, delle quali una sola € legata all’anno solare: si trat-
ta della Makara-samkranti, chiamata Pongal nel Sud (Scialpi,
1991, p. 5), che sottolinea il passaggio del sole nel segno del ca-
pricorno (makara), un momento particolarmente fausto in quan-
to segna l'inizio dell’apparente «corso settentrionale» (utta-
rayana) del sole; in tale occasione festiva (che ha la medesima
origine delle nostre feste di Natale e dell’inizio del nuovo anno)
si svolge uno dei piu importanti bagni di purificazione, quello
del Ganga-sagara-mela, cio¢ della fiera che si celebra nell’isola di
Sagara, alle foci del Gange. Tutte le altre feste sono mobili, in
quanto determinate dal calendario lunare di dodici mesi termi-
nanti, a seconda delle regioni, con il giorno di luna nuova (aman-
ta) o con quello di luna piena (purnimanta; faremo qui riferi-
mento a quest’ultimo sisterna); alcune delle feste di antica origi-
ne, come, per esempio, il Kaumudi-mahotsava (festa della luna
piena [di ottobre-novembre]) ricordato in molte fonti letterarie
classiche, hanno perduto col tempo la propria importanza e so-
no state infine abbandonate, mentre altre sono state istituite nel
corso dei secoli e si celebrano ancor oggi; alcune di esse rivesto-
no un’importanza regionale, come quella denominata Gana-
gaun-vrata o, in hindi, Ganagaura (pron. moderna: Gangor, il
Gauri-utsava dei Purana), celebrata in Rajasthan, mentre altre
hanno un rilievo panindiano.

Tutte le maggiori feste religiose sono nel medesimo tempo
occasioni propizie per vari tipi di osservanze (vrata, mahavrata) e
tutte le celebrazioni presentano caratteristiche comuni, che com-
prendono la pratica del digiuno, svariate forme di donazioni ai



236 Hinduismo

brahmani, elemosine, ornamenti e addobbi delle case e degli edi-
fici sacri, processioni e sacre rappresentazioni.

Gli eventi mitici, il cui ricordo costituisce tradizionalmente
I'origine e la motivazione della celebrazione festiva, presentano
una tipologia molto varia € un marcato simbolismo, con fre-
quenti riferimenti alla luce/sole e al suo trionfo sulla tene-
bra/notte. Ci sono anzitutto feste che commemorano il giorno
natale di alcune divinita: fra esse la Rama-navami, ricordata nel-
le fonti puraniche, celebra ancor oggi in tutta I'India la nascita
di Rama, che sarebbe avvenuta ad Ayodhya il nono giorno di lu-
na crescente del mese di Caitra (marzo-aprile); la Krsna-jayanti o
Krsna-janmastami, anch’essa di antica origine, ricorda la nascita
di Krsna e si celebra nell’ottavo giorno di luna calante del mese
di Bhadrapada (agosto-settembre); la Ganesa-caturthi, infine, su
cui tacciono le fonti pitt antiche, celebra la nascita del popola-
rissimo Ganesa nel quarto giorno di luna crescente del mese di
Bhadrapada (agostosettembre).

Vi sono feste che celebrano i giorni d’inizio di ciascuna delle
quattro ere cosmiche (yugadi-tithi), come |’ Aksaya-trtiya, ricorda-
ta in molti testi puranici, che ricorre il terzo giorno di luna cre-
scente del mese di Caitra (marzo-aprile) e che conferisce valore
imperituro agli atti meritori (abluzioni, doni, preghiere, offerte,
studio delle scritture) compiuti in tale circostanza, e vi sono fe-
ste che ricordano I'inizio del sonno cosmico di Visnu (I'undice-
simo giorno — ekadasi — di luna crescente del mese di Asadha, che
corrisponde a giugno-uglio) e il suo risveglio, quattro mesi do-
po, nel mese di Karttika (ottobre-novembre) sempre nell’undi-
cesimo giorno, chiamato anche Vaikuntha-ekadasi e celebrato con
particolare solennitd nel tempio vaisnava di Srirangam (Tamil
Nadu); grazie all'importanza di questo evento mitico non solo
nei quattro mesi della stagione delle piogge, ma in tutto I'anno
ogni undicesimo giorno € sacro, secondo quanto attestano i di-
versi Ekadasi-mahatmya della letteratura puranica. Anche Adisesa
o Ananta, il serpente cosmico sul quale Visnu riposa, ha la sua
festa, chiamata Naga-paticami, che ricorre il quinto giorno di lu-
na crescente di Sravana (luglio-agosto). Si tratta di una festa gia
ricordata nel Mahabharata e che € ancor oggi assai popolare; non
solo si venerano figure divine con volto umano e corpo di ser-
pente (naga), le cui icone sono onnipresenti in tutti i luoghi di
culto dell’India, ma la gente espone anche sulle porte e sui mu-
ri immagini di naga e colloca sulla soglia di casa scodelline col-
me di latte in onore dei serpenti. Il giorno di luna piena dello



S. Pigno Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 237

stesso mese, alla fine del monsone estivo, ricorre una festa tipi-
camente brahmanica, detta Raksa-bandhana o, in hindi, Rakhi-
purnima; in quest’occasione si pratica il culto di Varuna, il Dio
del mare, gettando in esso noci di cocco, ma il nome della festa
deriva da un’altra cerimonia molto semplice, nella quale le don-
ne legano al polso dei propri fratelli un filo (rakh?) quale segno
della protezione divina, ricevendo in cambio doni e la garanzia
di aiuto e di difesa nelle difficolta. La festa ¢ anche 'occasione
in cui gli dvija rinnovano il loro cordone sacrificale.

Due solennita molto importanti si celebrano in autunno in
onore di due murti della Dea: Durga e Laksmi. La «festa di Dur-
ga» (Durgotsava) o «adorazione di Durga» (Durga-pija) € una no-
vena di notti (per questo ¢ detta anche Navaratri) in onore del-
la Dea, che si conclude con il decimo giorno di luna crescente
del mese di Asvina (settembre-ottobre), detto Vijaya-dasami (il de-
cimo [giorno, quello] della vittoria) o Dasahara (pronuncia mo-
derna: Dassehra, scritto dagli inglesi Dussehra), il giorno «che can-
cella i dieci [peccati]», oppure anche «che porta via le dieci {te-
ste]» di Ravana, il demone ucciso da Rama. In questa solennitd,
infatti, e specialmente in ambiente vaisnava, I’adorazione della
Dea vittoriosa sui demoni ~ e, in particolare, su Mahisa, sconfig-
gendo il quale si merito il nome di Mahisasuramardini - € stret-
tamente legata a quella del settimo avatara di Visnu, che ne in-
voco l'aiuto e venero 'albero di Sami, a lei sacro, prima di af-
frontare lo scontro finale con Ravana; per questo motivo si or-
ganizzano anche sacre rappresentazioni del mito di Rama, che
prendono il nome di Rama-ila. Ogni anno viene appositamente
costruita per questa festa un’immagine della Dea, che, alla fine,
ricevuto il commiato (visarjana) dei fedeli, viene immersa e ab-
bandonata nelle acque di un fiume. La puja vera e propria dura
tre giorni (dal settimo al nono) e prelude alla festa del decimo
giorno, che si conclude col rogo delle gigantesche effigi dei tre
demoni (Ravana, Kumbhakarna e Meghanada) sconfitti da Ra-
ma secondo il racconto mitico del Ramayana. Fin dall’antichita
si celebra in India anche un’altra Dasahara, quella in onore del
sacro Gange, ovvero della Dea Ganga, in ricordo del giorno - il
decimo di luna crescente del mese di Jyestha (maggio-giugno) —
in cui la divina fiumana sarebbe discesa dal cielo sulla terra con
l'aiuto di Siva; anche la simbologia di questa festa appare chiara,
se si pensa che in tale periodo le acque raggiungono il loro mi-
nimo stagionale, prima di essere di nuovo ingrossate dalle piog-
ge del monsone. In tale occasione si deve praticare il culto della



238 Hinduismo

Dea fluviale in uno dei sette modi ricordati dai testi: invocarne
il nome, vederla, toccarne le acque, berle, bagnarvisi, sostarvi e
rimuovere 'argilla dal suo letto (Sharma, 1978, p. 22). La festa
si celebra in tutta 'India: nei luoghi lontani dal corso del fiume
sacro si utilizza la sua acqua (ganga-jala) conservata in vasi sigil-
lati e utilizzata nel corso dell’anno per il culto e la purificazione.
D’altra parte, secondo la tradizione, il Gange scorre non solo sul-
la terra, ma anche in cielo e sottoterra, per cui ogni acqua che
sgorga dal sottosuolo € acqua della Ganga.

Assai popolare ed estremamente suggestiva ¢ la festa di Dival,
I’antica Dipavalidelle fonti puraniche e letterarie in sanscrito, che
si celebra ancora durante i quattro giorni a partire dal quattordi-
cesimo di luna calante del mese lunare di Karttika (ottobre-no-
vembre); deve il suo nome al fatto che lunghe file (avali) di lu-
cerne vengono disposte sulle terrazze, sui davanzali e davanti alle
soglie delle case e vengono inoltre affidate alla corrente dei fiumi
in onore di 811 o Laksmi, la dea della fortuna e della bellezza, con-
sorte di Visnu, e, nel medesimo tempo, in memoria del ritorno
trionfale di Rama nella sua capitale Ayodhya. Non diversamente
dai demoni del mito di Durga, le tenebre delle notti senza luna
rappresentano le forze del male, e le luci la vittoria su di esse.

La medesima simbologia della luce che vince le tenebre ¢ al-
la base di una delle maggiori feste religiose dell’India, che si ce-
lebra nella quattordicesima notte di luna calante del mese di
Phalguna (febbraio-marzo) e che prende il nome di «grande not-
te di Siva» (Maha-Siva-ratri). A squarciare le tenebre con la sua
luce sfolgorante &, in questo caso, I’evocazione del mito del jyo-
tir-linga, la gigantesca colonna di fuoco sorta all'inizio dei tempi
come «segno» (linga) della presenza di Siva. In questa che, se-
condo un’interessante interpretazione, € una trasformazione pu-
ranica del culto vedico del fuoco (Anand, 1991, p. 20), non so-
lo nell’India meridionale (e, soprattutto, sul sacro monte di
Arunacala, odierna Tiruvannamalai), ma nell’intero territorio,
specialmente nei santuari che ospitano gli altri undici jyotir-linga,
si accendono imponenti strutture a forma di colonna che evo-
cano ’evento mitico. Preceduta, nelle aree Saiva, da due setti-
mane di festeggiamenti, la celebrazione di Sivaratri consiste es-
senzialmente in un digiuno e in una veglia (jagarana) che dura
per l'intera notte, accompagnata da continui rintocchi di cam-
pane, durante la quale si ascoltano recitazioni di racconti mitici
(katha) e si eseguono diversi abhiseka del linga (con latte, ca-
gliata, miele e burro fuso) e una pija che comprende offerte di



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 239

foglie di bilva e altri doni; sono inoltre componenti essenziali del-
la veglia la meditazione (dhyana), la recitazione (japa) delle lita-
nie di nomi di Siva e il canto delle sue lodi (bhajana).

Concludiamo questa breve esposizione su alcune delle prin-
cipali feste religiose degli hinda con la festa di Holi, che si cele-
bra con grande allegria in tutta I'India nel giorno di luna piena
(purnima) del mese di Phalguna, che ¢ anche I'ultimo giorno di
quel mese, col quale si conclude I’anno secondo il calendario tra-
dizionale. Si tratta con tutta probabilitd di una festa molto anti-
ca della fertilita dedicata in seguito a Kama, il dio dell’amore ri-
dotto in cenere da Siva. Il fuoco & presente nella sua simbologia
attraverso la consuetudine di accendere grandi falo, anche in ri-
cordo della misera fine della demonessa Holika, che perseguita-
va il giovane Prahlada, devoto di Visnu. Il resto & un allegro car-
nevale di primavera, durante il quale ogni scherzo ¢ ammesso e
la gente usa spruzzarsi reciprocamente addosso acqua colorata
fra un risuonare di tamburi; € una festa della trasgressione, nel-
la quale non esistono piu barriere sociali € cadono tutti i tabu.
Fatto straordinario per una societa come quella hindi, ma non
insolito durante i pellegrinaggi e le feste, almeno per un giorno
le rigide regole della casta non valgono pitt: il brahmana puo ab-
bracciare lo $udra e I'uomo riscopre quel senso innato e insop-
primibile di libertd che costituisce il fine ultimo della sua esi-
stenza terrena.

BIBLIOGRAFIA

Anand, S., 1991: Major Hindu Festivals. A Christian Appreciation, Bombay.
Auboyer, J., 1965: Introduction a létude de I’art de I'Inde, Roma.
Ayyar, P.V]., 1982: South Indian Festivities, New Delhi.
Banerjee, B.N., 1979: Hindu Culture, Custom and Ceremony, Delhi.
Baumer, B., 1991: From Guha to Akasa: The Mystical Cave in the Vedic and
Saiva Traditions, in Vatsyayan, K. (a cura di), 1991, pp. 105-122.
Béteille, A., 1986: Individualism and Equality, in «Current Anthropo-
logy», 27, Chicago, pp. 121-134.

Bharati, A., 1963: Pilgrimage in the Indian Tradition, in «History of Reli-
gions», 3, Chicago, pp. 135-167.

Bhardwaj, S.M., 1973: Hindu Places of Pilgrimage in India (A Study in Cul-
tural Geography), Delhi.

Bhattacharya, N.N., 1975: Ancient Indian Rituals and Their Social Contents,
Delhi.



240 Hinduismo

Biardeau, M., 1976: Le sacrifice dans l’hindouisme, in Biardeau, M. - Ma-
lamoud, C., Le sacrifice dans U'Inde ancienne, Paris, pp. 7-154.

Bouez, S. (a cura di), 1992: Ascése et renoncement en Inde. Ou la solitude
bien ordonnée, Paris.

Bouillier, V. - Toffin, G. (a cura di), 1993: Classer les dieux? Des panthéons
en Asie du Sud, Paris.

Brunner-Lachaux, H. (a cura di), 1963: Somasambhupaddhati. Le rituel
quotidien dans la tradition sivaite de I'Inde du Sud selon Somasambhu. Pre-
miere Partie, Pondichéry.

Buck, C.H., 1977 [1917]: Faiths, Fairs & Festivals of India, New Delhi.

Caracchi, P, 1978: La presenza divina nella murti secondo i Purana, Torino.

Idem, 1983: La Ramalila d: Ramnagar (Benares): vitalita di una tradizione,
in «Annali dell’Istituto Universitario Orientale», 43, Napoli, pp. 109-
134.

Chakraborti, H. (a cura di), 1973: Asceticism in Ancient India in Brahma-
nical, Buddhist, Jaina and Ajivika Societies [from the earliest times to the pe-
riod of Saﬁkaréchdfya], Calcutta.

Chakravarty, K.K., 1992: Ujjain. The City Eternal, New Delhi-Bhopal.

Chatterji, S.K. (a cura di), 1976: A shortened Arya Hindu Vedic wedding and
initiation ritual, Calcutta.

Chaudhuri, N.C,, 1979: Hinduism: A Religion to Live by, London.

Clévenot, M. (a cura di), 1987: Létat des religions dans le monde, Paris
[trad. it. Rapporto sulle religioni. Analisi dei fenomeni religiosi nel mondo
d’oggt, 2 voll., Firenze 1989].

Colas, G. (a cura di), 1986: Le Temple selon Marici, Pondichéry.

Cortelazzo, M. - Zolli, P., 1979: Dizionario etimologico della lingua italiana,
vol. I, Bologna.

Crooke, W., 1968 [1896%]: The Popular Religion and Folklore of Northern In-
dia, 2 voll., Delhi.

Dandekar, R.N., 1967: Some Aspects of the History of Hinduism, Poona.

Dange, S.S., 1985: Hindu Domestic Rituals. A Critical Glance, Delhi.

Darian, 8.G., 1978: The Ganges in Myth and History, Honolulu.

Das, RK., 1991: Temples of Tamilnad, Bombay.

Das, V., 1977 [19822]: Structure and Cognition. Aspects of Hindu Caste and
Ritual, Delhi. ‘

Datta, V.N., 1988: Sati. A Historical, Social and Philosophical Enquiry into
the Hindu Rite of Widow Burning, New Delhi.

Dave, J.H., 1970% [1957-1961]: Immortal India, 4 voll., Bombay.

Deleury, G.A., 1960: The Cult of Vithoba, Poona.

Idem, 1978: Le modele indou, Paris [trad. it. Il modello indu. Le strutture del-
la societa indiana di ieri e di oggi, Firenze 1982].

Dhaky, M.A., 1991: The Architectonics of the «Sastriya-Samgita» of India, in
Vatsyayan, K. (a cura di), 1991, pp. 397-407.



S. Piano Lo hindiismo. II. La prassi religiosa 241

Dirks, N.B., 1989: The Original Caste: Power, History and Hierarchy in South
Asia, in «Contributions to Indian Sociology», n.s., 23/1, Delhi, pp.
59-77.

Dubois, J.A., 1972: Hindu Manners, Customs and Ceremonies, Oxford.

Dumézil, G., 1968: Mythe et épopée I, Paris [trad.it. Mito e epopea. La terra
alleviata. L'ideologia delle tre funzioni nelle epopee dei popoli indoeuropei,
Torino 1982].

Dumont, L., 1966: Homo hierarchicus.Le systéme des castes et ses implications,
Paris [trad. it. Homo hierarchicus. Il sistema delle caste e le sue implicazio-
ni, Milano 1991].

Idem, 1987: On Individualism and Equality, in «Current Anthropology»,
28, Chicago, pp. 669-677.

Dyczkowski, M.S.G., 1989: The Canon of the Saivagama and the Kubjika
Tantras of the Western Kaula Tradition, Delhi.

Eck, D.L., 1981: Darsan. Seeing the Divine Image in India, Chambersburg.

Eadem, 1983: Banaras: City of Light, London.

Eliade, M., 19722: Le Yoga. Immortalité et liberté, Paris [trad. it. Lo Yoga.
Immortalita e liberta, Milano 1973, Firenze 1982].

Ensink, J., 1974: Problems of the study of pilgrimage in India, in «Indologi-
ca Taurinensia», 2, Torino, pp. 57-79.

Eschmann, A. - Kulke, H. - Tripathi, G.C. (a cura di), 1978: The Cult of
Jagannath and the Regional Tradition of Orissa, New Delhi.

Favaro, G., 1993: Contesto ¢ significato della «puja» quotidiana nel mondo re-
ligioso-culturale indu, in Canobbio, G. (a cura di), Dio, mondo e natura
nelle religioni orientali, Padova, pp. 31-66.

Fuller, CJ., 1992: The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in In-
dia, Princeton.

Gaborieau, M., 1992: Des dieux dans toutes les directions. Conception indienne
de Uespace et classification des dieux, in Classer les dieux? Des panthéons en
Asie du Sud, Paris, pp. 23-42.

Ganhar, J.N., 1973: Jammu Shrines and Pilgrimages, New Delhi.

Ghurye, G.S., 1964%: Indian Sadhus, Bombay.

Glasenapp, H. von, 1928: Heilige Stitten Indiens, Miinchen.

Gnoli, R. - Orofino, G. (a cura di), 1994: «Naropa», Iniziazione (Kalacak-
ra), Milano.

Goswami, B.B. - Morab, S.G., 1980: Chamundesvari Temple in Mysore, Cal-
cutta.

Halbfass, W., 1992 [1991]: Tradition and Reflection. Explorations in Indian
Thought, Delhi.

Harshananda, Swami, 1991% All About Hindu Temples, Madras.

Havell, E.B., 1905: Benares, the Sacred City. Sketches of Hindu life and religion,
London.

Heesterman, J.C., 1985: The Inner Conflict of Tradition: Essays in Indian
Ritual, Kingship and Society, Chicago.



242 Hinduismo

Herbert, |., 1957: Banaras. A Guide to Panch-kroshi Yatra, Calcutia.
Hocart, A M., 1950 [1938]: Caste: A Comparative Study, London.
Hutton, J.H., 1949: Les castes dans 'Inde, Paris.

Jacques, C., 1960: Les pelerinages en Inde, in Les pélerinages, Paris, pp. 157-
197.

Idem, 1962: Gaya Mahatmya, Pondichéry.

Janaki, S.S. (a cura di), 1988: Siva Temple and Temple Rituals, Madras.

Jha, M., 1985: The Origin, Type, Spread & Nature of Hindu Pilgrimage, in
Jha, M. (a cura di), 1985, pp. 11-16.

Jha, M. (a cura di), 1985: Dimensions of Pilgrimage. An Anthropological Ap-
praisal (Based on the Transactions of a World Sympostum on Pilgrimage),
New Delhi.

Joshi, R.V., 1959: Le rituel de la dévotion krsnaite («Publications de I'In-
stitut Francais d’Indologie», 17), Pondichéry.

Justice, C., 1997: Dying the Good Death. The Pilgrimage to Die in India’s Holy
City, Delhi.

Kane, P.V,, 1968-19772 [1930-1962]: History of Dharmasastra (Ancient and
Mediaeval Religious and Civil Law), 5 voll., Poona.

Karve, 1., 1962: On the road: A Maharashtrian Pilgrimage, in «Journal of
Asian Studies», 22, New York, pp. 13-30.

Kaushik, M., 1976: The Symbolic Representation of Death, in «Contributions
to Indian Sociology», n.s., 10, Delhi, pp. 265-292.

Kaviraj, G.N., 1976: Puja-tattva (Essence of Worship), Varanasi.

Klass, M., 1980: Caste: The Emergence of the South Asian Social System, Phi-
ladelphia.

Klostermaier, K.K., 1990: A Survey of Hinduism, New Delhi.

Kramrisch, S., 19862 [1946]: The Hindu Temple, Delhi.

Eadem, 1991: Space in Indian Cosmogony and in Architecture, in Vatsyayan,
K. (a cura di), 1991, pp. 101-104.

Krishnananda, Swami, 1982: Spiritual Import of Religious Festivals, Shiva-
nandanagar.

Kulke, H., 1970: Cidambaramahatmya. Eine Untersuchung der religions-ge-
schichtlichen und historischen Hintergrinde fir die Entstehung der Tradi-
tion einer siidindischen Tempelstadt, Wiesbaden.

Madan, T.N. (a cura di), 1988% Way of Life: King, Householder, Renoun-
cer. Essays in honour of Louis Dumont, Delhi.

Magnone, P., 1989: L’Arbuda-khanda dello Skanda-purana, in «Memorie
dell’Istituto Lombardo - Accademia di Scienze e Lettere, Classe di
Lettere - Scienze Morali e Storiche», 29/2, Milano, pp. 49-92.

Malamoud, C., 1976: Terminer le sacrifice, in Biardeau, M. - Malamoud,
C., Le sacrifice dans U'Inde ancienne, Paris, pp. 155-204.

Idem, 1989: Cuire le monde. Rite et pensée dans U'Inde ancienne, Paris [trad.
it. Cuocere il mondo. Rito e pensiero nell'India antica, Milano 1994].



S. Piano Lo hinduismo. 1. La prassi religiosa 243

Malville, .M., 1991: Astrophysics, Cosmology and the Interior Space of Indian
Mpyths and Temples, in Vatsyayan, K. (a cura di), 1991, pp. 123-144.
Meister, M.W., 1991: The Hindu Temple: Axis of Access, in Vatsyayan, K. (a

cura di), 1991, pp. 269-280.

Mina, V., [s.d.]): Daksina Bharata ke mamdira, Kanyakumari.

Mitchell, G., 1977: The Hindu temple: an introduction to its meaning and
forms, London.

Mohapatra, G., 1979: The Land of Visnu (A Study on Jagannatha Cult), Delhi.

Mukherjee, P., 1988: Beyond the four varnas. The Untouchables in India,
Shimla-Delhi.

Munshi, KM., 1976% [1951]: Somanatha: The Shrine Eternal, Bombay.

Murthy, C.K., 1985: Saiva Art and Architecture in South India, Delhi.

Nagaswamy, R., 1991: The BrahadiSvara as Paramakasa, in Vatsyayan, K.
(a cura di), 1991, pp. 299-310.

Natani, P.N., 1987: Hamare tyohara aura utsava, Dilli.

Olivelle, P., 1986: Renunciation in Hinduism. A Medieval Debate, I: The De-
bate and the Advaita Argument, Vienna.

Idem (a cura di), 1997: Rules and Regulations of Brahmanical Asceticism.
«Yatidharmasamuccaya» of Yadava Prakasa, Delhi.

Pai, D.A., 1981 [1928]: Religious sects in ancient India (Ancient and Medie-
val), Delhi.

Pandey, R., 1979: Kasi Through The Ages, Delhi.

Pandey, R.B., 1969%: Hindu Samskaras (Socio-religious Study of the Hindiu
Sacraments), Delhi.

Pandian, V., 1980: Upanayana in Social Perspective, Madras.

Parry, J.P., 1979: Caste and Kinship in Kangra, London.

Idem, 1994: Death in Banaras, Cambridge.

Patel, S.K., 1992: Hinduism in India. A Study of Visnu Worship, Delhi.

Pathak, V.S., 1987: Smarta Religious Tradition (Being a Study of the Epi-
graphic Data on the Smarta Religious Tradition of Northern India c. 600
a.D. toc. 1200 a.D.), Meerut.

Pathar, S.V., 1974: Temple and its significance, Tiruchirapalli.

Piano, S., 1979: Le «celebrazioni» dei luoghi santi nella tradizione religiosa
dell’induismo, in «Aevum», 53, Milano, pp. 213-229.

Idem, 1980: Caste indiane. Una struttura che resiste, in AA.VV., Popoli di-
vers, vol. V, Torino, pp. 126-131.

Idem, 1984: Peccato, penitenza ed espiazione nella prassi religiosa tradiziona-
le dell’India, in AA.-VV., Peccato e riconciliazione nelle religioni, Atti del VI
Seminario Teologico-Missionario, Bologna, pp. 133-147.

Idem, 1990: Il mito del Gange ( Ganga-mahatmya), Torino.

Idem (a cura di), 1994: Bhagavad-gita. Il Canto del Glorioso Signore, Cini-
sello Balsamo.



244 Hinduismo

Idem, 1996: Sanatanadharma.Un incontro con I'<induismo», Cinisello Bal-
samo.

Piantelli, M., 1993: L'India ¢ il peccato, in «Annuario Filosofico», 9, pp.
73-93.

Pillai, N.V., 19822 [1929]: Temples of the Setu and Rameswaram, Delhi.

Pillay, KK, 1953: The Sucindram Temple. A monograph, Adyar, Madras.

Piretti Santangelo, L., 1991: Safi. Una tragedia indiana, Bologna.

Prasad, R.C. (a cura di), 1995 [1993]: The Vivaha. The Hindu Marriage
Samskaras, Delhi.

Idem (a cura di), 1997 [1995]: The Sraddha. The Hindu Book of the Dead.
A Treatise on the Sraddha Ceremonies, Delhi.

Idem (a cura di), 1997: The Upanayana. The Hindu Ceremonies of the Sa-
cred Thread, Delhi.

Quigley, D., 1993: The interpretation of caste, Oxford.

Raghavan, V., 1979: Festivals, Sports and Pastimes of India, Ahmedabad.

Raheja, G.G., 1988: The Poison in the Gift: Ritual, Prestation, and the Do-
minant Caste in a North Indian Village, Chicago.

Rajiva, RK., 1979: Hamare pijya tirtha, Dill1.

Raman, K.V., 1975: Sri Varadarajaswami Temple - Karichi. A Study of its Hi-
story, Art and Architecture, New Delhi.

Rao, S.K.R., 1993-94: Art and Architecture of Indian Temples, 2 voll., Ban-
galore.

Roussel, R., 1954: Les pelerinages a travers les siécles, Paris.

Roy, D.K. - Devi, 1., 1955: Kumbha. India’s ageless festival, Bombay.

Saraswati, B.N., 1975: Kashi: Myth and Reality of a Classical Cultural Tra-
dition, Simla.

Idem, 1983: Traditions of Tirthas in India: the anthropology of Hindu pilgri-
mage, Varanasi.

Idem, 1985: Kashi Pilgrimage - The End of an Endless Journey, in Jha, M. (a
cura di), 1985, New Delhi, pp. 91-104.

Satyamurti, T., 1978: The Nataraja Temple. History, Ant and Architecture,
New Delhi.

Schermerhorn, R.A., 1978: Ethnic Plurality in India, Tucson.

Scialpi, F., 1991: La festa di Pongal a Madurai, Supplemento n. 68 agli
«Annali dell’Istituto Universitario Orientale», 51/3, Napoli.

Sharma, B.N., 1978: Festivals of India, New Delhi.

Sharma, N.K., 1979: Varanasi. The City of Burning and Learning, Varanasi.

Sharma, P.L., 1991: Akasa and Sound: With Special Reference to Music, in
Vatsyayan, K. (a cura di), 1991, pp. 409-414.

Sherring, M.A., 1868: The Sacred City of the Hindus; an account of Benares
in ancient and modern times, London.

Sinha, B.C., 1983: Hinduism and Symbol Wership, Delhi.



S. Piano Lo hinduismo. II. La prassi religiosa 245

Sinha, S. - Saraswati, B.N., 1978: Ascetics of Kashi. An anthropological ex-
ploration, Varanasi.

Sircar, D.C., 1998 [19732]: The Sakta Pithas, Delhi.

Stvananda, Swami, 1983* Hindu Fasts and Festivals, Shivanandanagar.

Sivaramamurt, C., 1976: Ganga, New Delhi.

Spera, G., 1977: Some notes on Prayaga-mahatmya, in «Indologica Tauri-
nensia», 5, Torino, pp. 179-197.

Idem, 1985-86: Gaya-mahatmya as depicted in Skanda-purana V, i, 57-59,
in «Indologica Taurinensia», 13, Torino, pp. 321-333.

Idem, 1992: La terra santa di Avanti (Sommari dello Skanda-purana, V, 1),
Torino.

Srinivas, M.N., 1976: The Remembered Village, Berkeley.

Idem, 1978 [1962]: Caste in Modern India and Other Essays, Bombay.

Srinivasa Chari, S.M., 1994: Vaisnavism. Its Philosophy, Theology and Reli-
gious Discipline, Delhi.

Srisarana, 1986: Bharatwya vrata evam tyohara kosa, Dill1.

Sukul, K.N., 1974: Varanasi down the Ages, Patna.

Thakur, U., 1963: The History of Suicide in India. An Introduction, Delhi.

Thomas, P., 1984 [1971]: Festivals and Holidays of India, Bombay.

Tripathi, B.D., 1978: Sadhus of India. The Sociological View, Bombay.

Tripathi, R.P., 19782 [1971]: Hinduom ke vrata, parva aura tyauhara, llaha-
bada.

Upadhyay, G.P., 1979: Brahmanas in Ancient India, Delhi.

Vatsyayan, K. (a cura di), 1991: Concepts of Space Ancient and Modern, New
Delhi.

Vidyarnava, S.C., 1979* [1918]: The Daily Practice of the Hindus, containing
the Morning and Midday Duties, New Delhi.

Vidyarthi, L.P., 19782 [1961]: The Sacred Complex of Hindu Gaya, Delhi.

Vidyarthi, L.P. - Jha, M., 1974 (a cura di): Symposium on the Sacred Com-
plexes of India, Ranchi.

Vidyarthi, L.P. - Jha, M. - Saraswati, B.N., 1979: The Sacred Complex of Ka-
shi (A Microcosm of Indian Civilization), Delhi.

Viraraghavacharya, T.K.T., 1977: History of Tirupati, vol. 1, Tirupati.

Welbon, G.R. - Yocum, G.E. (a cura di), 1982: Religious Festivals in South
India and Sri Lanka, New Delhi.

Zimmer, H., 1946: Myths and Symbols in Indian Art and Civilization, New
York [trad. it. Miti e simboli dell’India, Milano 1993].

Zimmermann, F., 1982: La Jungle et le fumet des viandes. Un théme écologi-
que dans la médecine hindoue, Paris.






Il neo-hindaismo
di Stefano Piano

1. PREMESSA

Nel corso della sua storia la tradizione brahmanica dovette sop-
portare numerosi scontri con forze esterne, portatrici di model-
li culturali diversi, ma seppe resistere con incredibile tenacia e
con sorprendente successo grazie al senso profondo di fedelta al
proprio passato culturale. L'ultimo in ordine di tempo fra que-
sti incontri-scontri fu anche quello destinato a lasciare le tracce
piu profonde, determinando gradualmente una svolta che, alla
luce della situazione odierna, sembra essere definitiva. Parlo
dell’incontro fra il modello di societa ispirato alla religione tradi-
zionale dei brahmani con il modello di sviluppo molto approssi-
mativamente chiamato «occidentale» e che potremmo definire
europeo, in quanto I’Europa ¢ il terreno in cui si € operato l'in-
nesto degli ideali religiosi ebraico-cristiani sulla matrice della ci-
vilta greco-romana. Avvisaglie di questo incontro inevitabile, che
sottrasse forzatamente 1'India al suo meraviglioso isolamento, si
ebbero gia nell’antichita, e non solo per il passaggio, nell’India
di Nord-Ovest, della meteora di Alessandro il Grande, ma anche
per I'arrivo, non confermato, ma neppure contraddetto da docu-
menti storici, dell’apostolo Tommaso sulle coste dell’India meri-
dionale fin dal I secolo d.C., se dobbiamo credere alla tradizione
che ne colloca il martirio nei pressi di Madras, nel 68 d.C. (o, se-
condo altre tradizioni, nel 72, o nel 75), su un’altura che porta
ancor oggi il suo nome. Una comunita cristiana esistette, in ogni
caso, almeno a partire dal VI secolo, ma, non diversamente da



248 Hinduismo

altre comunita (come quella dei Parsi, giunti sulle coste del Guja-
rat all’inizio del X secolo), fu accolta nell’ambiente hinda come
una sorta di nuova casta, e rimase pertanto chiusa in se stessa e
incapace di interagire in modo significativo con I'ambiente cir-
costante. Molto piu profondo e meditato fu I'incontro del mon-
do cristiano con quello hindi che si verifico fra il XVII e il XVIII
secolo — favorito forse anche dall’atmosfera di tolleranza e di dia-
logo aperto introdotta dall’imperatore mugal Akbar (1556-1605)
— grazie all’opera di missionari gesuiti come Roberto de Nobili
(1577-1656) e Giuseppe Costantino Beschi (1680-1747), i quali
furono in grado di comprendere tutta la portata del messaggio
religioso insito nell’ideale monastico del samnyasa e di gettare le
basi di un dialogo interreligioso che, per certi aspetti, continua
ancor oggi.

Ma, a partire dal secolo XVI, il fatto veramente diverso, che
doveva caratterizzare la nuova fase di rapporti fra I'India tradi-
zionale e il mondo «occidentale», fu costituito, prima, dalla pe-
netrazione commerciale da parte delle potenze europee e, poi,
dalla colonizzazione e dal dominio britannico, attraverso il qua-
le si diffusero in India anche le nuove idee che caratterizzano
I’epoca moderna. E cosi, giunti agli inizi del secolo, non fu sol-
tanto il cristianesimo dei nuovi dominatori, presentato come una
religione «superiore» € come strumento di emancipazione da
una condizione di arretratezza morale e sociale, a determinare
la svolta forse decisiva nella storia dell’India, ma furono piutto-
sto le idee stesse che la modernita portava con sé, insieme con il
loro strumento espressivo, la lingua inglese, e con la prospettiva
di un rapido sviluppo realizzabile mediante I'applicazione di
nuove tecnologie. )

In quest’atmosfera di grande fermento la reazione degli am-
bienti intellettuali hinda si manifesto lungo due linee distinte.
Da un lato essa fece sorgere, specialmente nella seconda meta
dell’Ottocento, movimenti apologetici anticristiani molto impe-
gnati (Farquhar, 1967, pp. 186 sgg.), che costituirono anche il
fertile terreno per il germinare di leggende che sembrano avere
seguito ancor oggi, come quella relativa a presunti manoscritti
sulla vita di Cristo in India o alla sua presunta tomba in Ka$mir.
Dall’altro, diede vita a movimenti riformatori della tradizione re-
ligiosa hinda, che si mossero lungo due direttrici principali: la
prima, auspicante un ritorno rigoroso alla purezza delle origini
vediche, accompagnato dal rifiuto di ogni influenza esterna, e la
seconda, al contrario, aperta alle nuove idee e impegnata nella



S. Piano Il neo-hinduismo 249

ricerca di un incontro con i valori cristiani. Se pure in modi di-
versi e per ragioni profondamente diverse, entrambe le tenden-
ze furono caratterizzate da una speciale attenzione ai problemi
della convivenza umana e animate dal desiderio di porre rime-
dio alle tradizionali «piaghe» della societa hinda, identificabili
specialmente nella condizione femminile e nelle divisioni castali.

Se, per un verso, proprio la dottrina sociale cristiana, fondata
sul principio dell’uguaglianza, appariva a prima vista in netto con-
trasto con la struttura rigorosamente gerarchica delle caste hindu,
per un altro, i principali problemi sociali sembravano non appar-
tenere alle radici autentiche della cultura tradizionale brahmani-
ca, ma essere piuttosto la conseguenza di precise situazioni stori-
che relativamente recenti, soprattutto del periodo del dominio
islamico.

I nuovi movimenti riformistici si presentarono nella forma di
libere associazioni (samaj, sabha) di carattere culturale, nate
nell’ambiente della borghesia colta indiana, e la loro influenza
fu, in alcuni casi, notevole non solo sul piano sociale, ma anche
su quello politico. All'insieme di questi movimenti si & dato il no-
me di neo-hindtismo.

2. IL BRAHMA SAMA]

Il primo in ordine di tempo dei movimenti socio-religiosi del co-
siddetto neo-hindaismo ¢ il Brahma Samaj (Societa del Bréhman),
fondato nel 1828 da «Raja» Rammohan Ray (1772 [0 1774]-1833).
Nato in una facoltosa famiglia bengalese di casta brahmanica nel
villaggio di Radhanagar (distretto di Burdwan, Bengala occiden-
tale), studioé probabilmente il sanscrito, ma ebbe anche una for-
mazione di impronta islamica, apprendendo il persiano e, forse,
anche’arabo. Fu molto attratto dai principireligiosi enunciati nel
Corano e concepi avversione per quella che considerava I'idolatria
hindu, alla quale era stato iniziato nell’ambiente familiare, mani-
festando le proprie critiche in un saggio, redatto in persiano, che
apparve nel 1804 col titolo Tuhfat al-Muwahhiddin («Un dono ai
monoteisti»). Apprese poi anche la lingua inglese e presto saltua-
riamente servizio presso la East India Company. Dopo un signifi-
cativo soggiorno a Rangpur (1809-1814), Rammobhan si trasferi a
Calcutta dove, venuto in contatto con persone di formazione oc-
cidentale, fondo6 con loro, nel 1815, I’Atmiya Sabha (Assemblea
spirituale), con I'intento di rifiutare il «politeismo» hinda e il cul-



250 Hindiismo

to delle immagini e di ricondurre la fede hinda al puro monotei-
smo vedantico. Rammohan approfondi anche la propria cono-
scenza del cristianesimo e curo delle pubblicazioni (come The Pre-
cepts of Jesus, the Guide to Peace and Happiness, apparsa nel 1820), nel-
le quali cerco di esporre il messaggio cristiano nelle sue linee es-
senziali, escludendo le narrazioni evangeliche dei miracoli di Ge-
su. In quegli stessianni, letteralmente sconvolto dal suicidio di una
sua parente con il rito della safz, decise di lottare con tutte le sue
forze contro quest’usanza tradizionale, che godeva ancora di un
certo seguito in Bengala, specialmente presso le famiglie hinda di
alta casta; come ¢ noto, essa fu proibita per legge nel 1829, ma
qualche caso € ancora stato segnalato in questi ultimi decenni. Ma
il rito della sati non era che I'aspetto piu drammatico dei molti
problemi connessi con la condizione femminile ¢ Rammohan
s’impegno per il resto della sua vita proprio in questo settore.

Egli intese proporre ai suoi connazionali una sorta di «hindui-
smo ricostruito», fondato su una visione razionale ed eminente-
mente etica, sfrondato di tutti gli aspetti formali considerati de-
teriori e ricondotto alla purezza degli insegnamenti delle sue fon-
ti principali (i Veda, le Upanisad e i Vedanta-sitra). Da un lato, egli
rifiutd le pretese dei missionari cristiani circa la superiorita del
cristianesimo, dall’altro quelle della casta brahmanica, che si pre-
sentava come l'unica detentrice delle verita religiose, adopran-
dosi per diffondere a livello popolare la conoscenza proprio di
quei testi che erano tradizionalmente accessibili solo agli hinda
di casta alta. )

L’esperienza fatta con ’Atmiya Sabha, le cui riunioni termi-
narono nel 1819, servi a Rammohan Ray per preparare il pro-
gramma di una nuova associazione, che tenne la sua prima riu-
nione il 28 agosto 1828 col nome di Brahma Sabha (Societa del
Brdhman, cioé dell’unico Dio) e con Tarachand Chakravarti co-
me segretario. Dopo un periodo di difficolta che segui alla mor-
te del fondatore, I’associazione ricevette nuovo impulso per ope-
ra di Debendranath Thakur (1817-1905, padre del celebre poe-
ta Rabindranath), che ne assunse la guida nel 1843 (anno in cui
diede anche vita al periodico «Tattvabodhini Patrika») e ne muto
il nome in Brahma Samaj, pit tardi conosciuto come «Calcutta
Brahma Samaj». Dopo la prima fase, caratterizzata da una teolo-
gia monoteistica su basi razionali e da un’etica ispirata a quella
cristiana, il Brahma Samaj entré con Thakur in una fase di pro-
mozione della riforma religiosa, ma, nel medesimo tempo, torno
a porre I'accento sulla superiorita della tradizione hinda.



S. Piano Il neo-hinduismo 251

Nel 1850 Debendranath pubblico una raccolta di testi sacri
col titolo Brahma Dharma, da usarsi nel culto sia pubblico sia pri-
coerente con i principi dell’associazione. Nel 1857 aderi al Brah-
ma Sam3aj un giovane studente di Calcutta, KeSab Candra Sen
(1838-1884), appartenente a una famiglia vaisnava della casta dei
Baidya; Sen rappresentd ben presto 'ala progressista dell’asso-
ciazione, della quale assunse la guida come acarya nel 1862, dopo
aver fondato nel 1860 le sangat sabha o «gruppi spirituali». L'en-
tusiasmo dei giovani militanti capeggiati da Sen, che voleva ve-
dere sollecitamente tradotti in azioni concrete i principi guida
dell’associazione, non manco di suscitare tensioni. Esse portaro-
no alla fondazione, nel 1866, del Brahma Samaj of India (Bhara-
tavarsiya Brahma Samaj), che si separo dall’istituzione originaria,
costituita dai membri rimasti fedeli a Debendranath, che assun-
se da quel momento il nome di Adi Brahma Samaj (Brahma Sa-
maj orlgmarlo) per costoro I"associazione doveva essere hindu,
mentre i piu giovani riformatori la volevano «cattolica e univer-
sale», dichiarando nel medesimo tempo che la rinuncia alla ca-
sta era tanto essenziale quanto il rifiuto dell’idolatria. Sotto la
guida di Kesab Candra Sen, il Brahma Samaj si diffuse anche fuo-
ri del Bengala, promuovendo altre associazioni come il Prarthana
Samaj a Bombay e il Veda Samaj (chiamato in seguito Brahma
Samaj) a Madras; il suo fattivo impegno nel campo delle riforme
sociali ottenne anche riconoscimenti governativi, come una leg-
ge speciale per il matrimonio dei suoi adepti, che non celebrava-
no il matrimonio hindi, perché non si consideravano tali. Il mo-
vimento rimase comunque circoscritto all’ambiente della bor-
ghesia istruita delle citta; dopo che I’Adi Brahma Samaj fu pra-
ticamente riassorbito nella tradizione hindu, la branca di Sen
- che, nel frattempo, dopo un incontro col mistico bengalese
Ramakrishna, aveva palesato nuovamente una certa simpatia per
i culti devozionali — ebbe un ulteriore sviluppo in senso pro-
gressista, con la fondazione del Sadharan Brahma Samaj, nato
nel 1878 per iniziativa di un gruppo di giovani seguaci capeggiati
da Sivanath Sastri e Anandamohan Bose. Tutte e tre le branche
del Brahma Samaj sopravvivono, anche se le prime due solo for-
malmente.



252 Hinduismo

3. IL PRARTHANA SAMA]|

Sebbene la presenza inglese in Maharastra e in Gujarat risalisse
agli inizi del secolo XVII, i primi movimenti di resistenza e di rin-
novamento si manifestarono solo verso il 1840, cio¢ solo dopo la
massiccia realizzazione di iniziative scolastiche da parte del go-
verno inglese, che aveva assunto il potere nel 1818, alla fine del-
la seconda guerra maratha, e dopo l'intensificarsi dell’attivita dei
missionari cristiani. Per iniziativa di Mehtaji Durgaram Mancha-
ram (1809-1878), nel 1844 si giunse alla fondazione della Manav
Dharma Sabhd, col proposito di individuare quel che ¢€ vero di
ogni religione, ma, nel medesimo tempo, di attuare una strenua
difesa dei valori tradizionali hindli contro gli attacchi portati
dall’esterno.

Quest’associazione ebbe vita breve e cesso di funzionare nel
1852, ma la sua eredita ideale ispiro altri movimenti, come la Pa-
ramahamsa Sabha o Paramahamsa Mandali, fondata nel 1849 da
Dadoba Pandurang (1814-1882), che aveva espresso le sue idee
nell’opera Dharma Vivecan, redatta nel 1843 e pubblicata nel
1848. Queste idee vennero sintetizzate in sette principi che co-
stituirono il fondamento della nuova associazione: Dio soltanto
deve essere adorato; la vera religione deve basarsi sull’amore e il
comportamento morale; la religione spirituale € unica; ciascuno
deve avere liberta di pensiero; le parole devono ispirarsi al buon
senso; I'umanita € una sola casta; il giusto tipo di conoscenza de-
ve essere impartito a tutti. Traspare da questi semplici principi
I'insofferenza per gli aspetti politeistici dell'induismo popolare,
per il sistema delle caste e per il monopolio brahmanico della
conoscenza (Jones, 1989, p. 140). Quale segno concreto del ri-
fiuto dei tabu di casta — secondo una regola applicata dai sikh fin
dal secolo XVI — i membri della societd, che teneva riunioni se-
grete, dovevano assumere cibo preparato da persone delle caste
piu basse.

Anche la Paramahamsa Sabhi si dissolse in breve tempo,
quando divennero di dominio pubblico i nomi dei suoi iniziati
e le caratteristiche delle sue riunioni, ma i suoi ideali — come an-
che quelli della Manav Dharma Sabha — trovarono continuita in
una piu solida organizzazione, nata nel 1867 per iniziativa di At-
maram Pandurang (1823-1898) e anche per influenza di Ke§ab
Candra Sen, che visito Bombay due volte in quegli anni: si tratta
del Prarthana Samaj (Societa di preghiera), che, nata quasi come
una emanazione del Brahma Samaj, si caratterizzo attraverso la



S. Piano Il neo-hinduismo 253

scelta di fondare il culto sui poemi devozionali del Varkari Panth
o Varkarl Sampradaya, in special modo quelli di Tukaram. Poco
dopo aderirono alla Societa R.G. Bhandarkar e M.G. Ranade,
dandole un nuovo impulso; in modo particolare Ranade (1842-
1901), certo uno dei maggiori riformatori sociali dell’Ottocento,
fu il principale sostenitore di una serie di iniziative di carattere
sociale, miranti soprattutto al superamento dei tabu di casta e
all’emancipazione sia degli intoccabili, sia, in particolare, della
componente femminile della popolazione. E noto infatti che
molti dei piu gravi problemi sociali dell'India di quei tempi era-
no strettamente collegati con la condizione femminile, che era
necessario e urgente riformare, cominciando dall’abolizione del
parda, dalla propaganda a favore del matrimonio delle vedove e
dalla lotta contro la pratica della sati e del matrimonio delle fan-
ciulle, per giungere a sostenere la necessita e I’'urgenza dell’istru-
zione scolastica femminile. In generale, i principi del Prarthana
Samaj non erano dissimili da quelli del Sadharan Brahma Samaj,
anche se rimase forse piu legato a quella tradizione brahmanica
che pure intendeva riformare.

4. IL. DEV SAMA]

Come il Prarthana Samaj, anche il Dev Samaj nacque, per cosi di-
re, sul ceppo del Brahma Samaj. Infatti il suo fondatore, un brah-
mano dell’Uttar Prades di nome Siv Narayan Agnihotri (1850-
1909), faceva parte della sezione di Lahore del Brahma Samaj, al-
la quale aveva aderito nel 1873. Divenuto un missionario onorario
di questa societa, ne esaspero gli aspetti razionalistici, attaccando
ripetutamente le idee dell’Arya Samaj. Nel 1882 egli fece la scelta
del samnyasa riformato secondo le idee del Brahma Samaj (con-
servando cioe¢ i legami con la propria famiglia) e muto il proprio
nome in Satyananda Agnihotri. La sua forte personalita non
manco di suscitare contrasti anche all’interno del Panjab Brahma
Samaj ed egli se ne stacco nel 1886, fondando il 16 febbraio del-
I’anno successivo una propria associazione, che prese il nome di
Dev Samaj (Societa divina).

In un primo tempo la nuova societa fece proprie le idee fon-
damentali de] Brahma Samaj, ma poi ne rifiutdo I'impostazione
razionale e il teismo, esaltando nel medesimo tempo, nella perso-
na dello stesso Agnihotri, la funzione del guru (maestro), al qua-
le vennero attribuiti poteri sovrumani e una natura divina. A par-



254 Hinddaismo

tire dal 1892 il guru venne fatto oggetto di culto, insieme con
Dio, e tre anni dopo il culto fu rivolto solo al guru, venerato e
adorato dai discepoli come Satyadeva (vero Dio) o Dev Bhagvan
Atma (Dio, Signore, Splrlto) Il guru in persona, o un suo ritratto
sostituivano la murti nei riti, che avevano le caratteristiche della
puja tradizionale hindu. La dottrina professata dal Dev Samaj fu
denominata Deva-dharma (Norma divina) e i suoi principi raccolti
nel testo ufficiale della societa, il Deva-sastra (Trattato divino).

Gli aspetti piu evidenti della predicazione del Deva-dharma so-
no il rifiuto delle caste e la conseguente pratica della commen-
salitd e del matrimonio intercastale, la lotta contro i matrimoni
infantili e I'usanza della dote e a favore del matrimonio delle ve-
dove e dell’istruzione femminile; i membri del Dev Samaj erano
tenuti a rispettare un codice di comportamento piuttosto rigo-
roso, comprendente il vegetarianismo stretto e ’astensione dai
liquori, e a vivere una vita onesta e utile, fondata cio¢ sul lavoro
e la vita di famiglia.

A partire dal 1898 e fino a oggi il Dev Samaj ¢ diventato un’as-
sociazione ateistica impegnata sul piano educativo e morale; ma
I’eccezionale importanza data alla figura del guru consente di af-
fermare che egli € considerato e adorato come Dio.

5. L'ARYA SAMA]

Propugno invece un ritorno alle origini, considerando il Veda co-
me l'unica rivelazione divina, ’Arya Samaj (Societa dei nobili),
fondatoil 10 aprile 1875 a Bombay daun brahmano originario del
Ka(hlyavar Miil Sarnkar, che fu iniziato come dandin nell’ordine
ascetico dei Sarasvati e assunse il nome monastico di Svami Daya-
nand Sarasvatl (1824-1883). Dopo un illuminante incontro, avve-
nuto a Mathura nel 1860, con Svami Virdjananda, un brahmano
cieco esperto nella grammatica di Panini e assai critico nei con-
fronti della letteratura religiosa piu recente, invitato da lui a inse-
gnare correttamente i Veda, Dayanand concepi I'idea di ricondur-
re la tradizione brahmanica alla purezza originaria espressa in
quelle fonti, che egli chiamo arsa (dovute ai rsi vedici), rifiutando
sia le religioni non hind, sia gli sviluppi piu recenti della stessa
tradizione hindu, descritti nei testi successivi al Mahabharata.

11 suo induismo autentico o «purificato» — che egli predico a
partire dal 1868 e che delined nell’opera Satyartha Prakasa («La
luce della verita»), completata ad Allahabad nel 1874 e pubbli-



S. Piano Il neo-hinduismo 255

cata I’anno successivo — respingeva i racconti mitologici e gli in-
segnamenti dei Purana, il culto praticato mediante gli idoli, il
ruolo dei sacerdoti brahmanici, il matrimonio dei fanciulli, le di-
visioni sociali basate sulle caste e quasi tutti gli aspetti della prassi
religiosa contemporanea, compresi i pellegrinaggi ai luoghi san-
ti. Il nuovo credo si basava su dieci principi: 1) il Supremo Signo-
re ¢ la fonte di ogni umano sapere; 2) tutto ha la sua origine nel
Signore, che € I'unico degno di essere adorato (originariamen-
te avviato da suo padre al culto di Siva, Dayanand aveva finito per
considerarlo solo come uno dei tanti nomi di Dio); 3) il corret-
to sapere & contenuto nei Veda, che si debbono leggere, inse-
gnare, recitare e ascoltare; 4) il principio etico fondamentale ¢
la verita e il rifiuto della menzogna; 5) I’azione deve ispirarsi sem-
pre al dharma (Norma eterna dell’agire); 6) il primo obiettivo &
il bene fisico, spirituale e sociale del mondo intero; 7) i rappor-
ti con gli altri devono essere governati dai principi dell’amore e
della giustizia, conformemente al dharma; 8) si deve promuove-
re la conoscenza e sconfiggere l'ignoranza; 9) il proprio bene
non dev’essere fine a se stesso, ma deve coincidere col desiderio
del bene di tutti; 10) I'altruismo deve guidare i rapporti sociali.

Il culto doveva basarsi sulla lode (stuti), sulla preghiera (prar-
thana), sulla meditazione come adorazione (upasana) interiore e
i riti principali erano individuati nei «cinque sacrifici» (pasica-
yajfia) e nei «sedici riti sacramentali» (samskara).

Nel 1872 Dayanand aveva incontrato a Calcutta esponenti di
primo piano del Brahma Samaj, come Kesab Candra Sen (1838-
1884) e Debendranath Thakur (1817-1905), dai quali fu anche
positivamente influenzato per alcuni aspetti, come 1’abbiglia-
mento e 'uso delle lingue moderne invece del sanscrito nelle
conferenze pubbliche. Nel 1875 nasceva, come abbiamo visto, il
primo nucleo dell’Arya Samaj a Bombay, seguito nel 1877 da
quello di Lahore, che acquistd ben presto grande rilevanza; du-
rante la sua vita Dayanand fondo numerosi nuclei della sua so-
cieta in svariati luoghi, specialmente dell’India nord-occidenta-
le. Dopo la morte del fondatore, I’Arya SamaJ pur privo di un’or-
ganizzazione centrale, dal momento che i vari Samaj erano del
tutto indipendenti, non si dissolse; anzi, in pochi decenni ven-
nero fondati non solo numerosi centri e scuole (prima fra tutte,
per iniziativa della sezione di Lahore, il Dayanand Anglo-Vedic
College, che fu riconosciuto dalla Punjab University nel 1889),
ma diede anche vita a iniziative umanitarie e di utilita sociale, co-
me orfanotrofi e ospedali, in concorrenza con le analoghe ini-



256 Hinduismo

ziative dei missionari cristiani, dei quali tuttavia il movimento
dell’Arya Samaj fece proprie alcune istituzioni e tecniche, adat-
tandole al contesto «vedico». A partire dal 1886 il Samaj si diede
anche una struttura centrale a livello delle principali «province»
dell’impero britannico, costituita da sabha o «consigli» di rap-
presentanti delle diverse sedi. Questo non impedi, verso il 1890,
I'insorgere di contrasti interni, soprattutto fra la componente mi-
litante dell’associazione, rappresentata da Pandit Guru Datta, e
quella moderata, rappresentata da Lala Hans Raj; tali contrasti
riguardavano non solo I'opera, le idee e le scelte (come, per
esempio, la dieta vegetariana o meno) della societa, ma anche la
figura stessa del fondatore, considerato dagli uni come un 1si ispi-
rato da Dio e dagli altri come un riformatore privo pero di ca-
ratteri divini; alla fine, essi portarono alla divisione dell’Arya Sa-
maj nel 1893. L’ala militante si dedico prevalentemente all’atti-
vita missionaria ispirata al Veda (Ved pracar), pur non trascuran-
do il problema dell’educazione (fondo diversi gurukula), con par-
ticolare attenzione alla formazione femminile (si pensi al Kanya
Mahavidyalaya), mentre i moderati continuarono a promuovere
iniziative non solo di tipo scolastico (attraverso i Colleges), ma an-
che umanitario. I militanti introdussero anche una novita nel-
I’ambiente hindQ, e precisamente un rito di conversione deno-
minato $uddhi, inizialmente impiegato per riammettere nella co-
munitd gli hinda che si fossero convertiti al cristianesimo o
all’islam e in seguito utilizzato come rito di «purificazione» di
gruppo per riammettere nella comunita hindi chiunque avesse
avuto anche lontani antenati hindt e per trasformare i cosiddetti
«intoccabili» in membri delle caste pure. Essi inoltre si battero-
no a favore del matrimonio delle vedove, ottenendo qualche suc-
cesso, sul finire del secolo, anche se limitato al matrimonio del-
le vedove vergini (cioé delle spose bambine rimaste vedove).

Nel XX secolo I'Arya Samaj si ¢ diffuso anche al di fuori
dell’India, soprattutto nei paesi di forte presenza indiana, come
I’Africa orientale, il Sud Africa, le Fiji, le Mauritius e la Guyana;
anche in India crebbe il numero dei seguaci, che raggiunsero i
due milioni circa nel 1947. L’Arya Samaj aveva aderito al movi-
mento gandhiano per 'indipendenza dell’India, ma fu forte-
mente danneggiato dalla partition del 1947, perdendo le sue im-
portanti istituzioni di Lahore; oggi il movimento ha una struttu-
ra direttiva nell’International Aryan League di Delhi.



S. Piano Il neo-hindiismo 257
6. LA SOCIETA TEOSOFICA

Nel medesimo anno della fondazione dell’Arya Samaj (1875) na-
sceva un’altra societa religiosa, destinata ad avere un notevole pe-
so, anche politico, nelle vicende indiane del nostro secolo. Si trat-
ta della Societa Teosofica, la cui fondazione non avvenne in India,
bensi a New York per opera di due personaggi non indiani: una
medium russa originaria dell’Ucraina, M.me Helena Petrovna Bla-
vatsky (1831-1891) e un colonnello britannico, Henry Steel Olcott
(1832-1907). Dopo che la Blavatsky ebbe acquistato notorieta in-
ternazionale col suo libro Isis Unveiled, pubblicato nel 1877, en-
trambi lasciarono New York alla fine del 1878 e sbarcarono in In-
dia il 16 febbraio 1879, con I'intento di diffondervi le loro idee.

Manifestando una calorosa ammirazione per il patrimonio
rappresentato dalla tradizione religiosa dell’India e del Tibet, i
due portavoce della Societa Teosofica formularono un program-
ma che si prefissava tre obiettivi principali: 1) costruire una fra-
tellanza umana universale, senza distinzione di razza, credo, ses-
so, casta e colore, sulla base dell’unicita del Reale che costituisce
il fondamento delle diversita fenomeniche; 2) promuovere lo
studio comparato delle religioni, filosofie e scienze antiche, nel-
la consapevolezza che esse non sono che espressioni diverse del-
la verita, ovvero della «sapienza antica»; 3) investigare le leggi
della natura che governano I'universo e sviluppare le potenzia-
lita divine latenti nell’'uomo. Col suo entusiastico apprezzamen-
to per la tradizione religiosa dell’India, sia hindu, sia buddhista,
la Societa Teosofica, che mosse i primi passi in India grazie a un
contatto e a una collaborazione di breve durata con I’Arya Sa-
maj, «aiutd molto concretamente a rimuovere il ‘complesso di
inferiorita’ dalle menti degli Indiani istruiti» (Majumdar, 1965,
p- 133); in molte citta dell’India sorsero associazioni affiliate al-
la Societa, e, sebbene la sua popolarita e il suo prestigio fossero
stati ridotti dalle esibizioni medianiche della Blavatsky, che atti-
rarono molte critiche, la Societa continud a essere, in India,
un’organizzazione assai potente, specialmente dopo che, in base
a una decisione presa fin dal 1882, la sua sede centrale venne
spostata ad Adyar, un sobborgo di Madras, dove nel 1886 fu fon-
data la Adyar Oriental Library, che svolge ancor oggi una lode-
vole attivita di edizione di manoscritti sanscriti (grazie anche
all’opera di insigni studiosi ospitati dall’organizzazione) e pub-
blica dal 1937 un periodico scientifico dal titolo «Brahmavidya -
Adyar Library Bulletin».



258 Hinduismo

Quando la Blavatsky lascié definitivamente I'India, il colon-
nello Olcott continué a gestire I’organizzazione, pubblicando nel
1888 la voluminosa opera The Secret Doctrine, che divenne, insie-
me a Isis Unveiled, il fondamento dell’ideologia dei teosofi. Alla
sua morte gli successe nella carica di Presidente una donna di
origine irlandese, che, conquistata dalla lettura di The Secret Doc-
trine, era giunta in India nel 1893, dopo aver partecipato al ce-
lebre Parliament of Religions che si tenne a Chicago quello stes-
so anno. Annie Besant (1847-1933) — questo era il suo nome —
dimostro subito il proprio talento e, stabilito il suo quartier ge-
nerale a Benares, acquisté un posto di primo piano nella Societa,
assumendone la presidenza alla morte del colonnello Olcott, nel
1907. Si trasferi poi ad Adyar, dove visse per il resto della sua vi-
ta. Qui venne gradualmente coinvolta in programmi di riforma
sociale, primo fra tutti ’abolizione del matrimonio delle fan-
ciulle; questo tipo di attivita portd a un suo coinvolgimento an-
che sul piano politico; la Besant aderi all’Indian National Con-
gress nel 1914 e diede anche con la propria organizzazione un
contributo non trascurabile alle prime campagne gandhiane di
non-cooperazione. Sotto la sua presidenza la Societa Teosofica si
sviluppo notevolmente, raggiungendo il massimo degli iscritti ne-
gli anni Venti, ma subendo poi un calo repentino a causa della
delusione procurata alla Societd stessa da Jiddu Krspamurti
(1895-1986). Era questi un ragazzino indiano nel quale Charles
Webster Leadbeater (1847-1934), uno dei maggiori esponenti
della Societa, credette di vedere un’incarnazione del bodhisattva
buddhista Maitreya e, poi, del Cristo. Krsnamaurti fu pertanto pro-
clamato il «<Maestro universale» venuto per comunicare all’'uma-
nita intera la vera conoscenza; ma I’organizzazione ricevette un
duro colpo quando il giovane, nel 1929, rifiuté decisamente il
proprio ruolo messianico, si dimise dalla Societa e continuo in-
dipendentemente la propria ricerca spirituale. In tono ridotto a
causa del calo degli iscritti, ma, come abbiamo visto, con un cer-
to prestigio derivante dalle sue iniziative filologiche, la Societa
Teosofica — caratterizzata da un forte sincretismo — continua an-
cora a svolgere attraverso i suoi centri diffusi in tutto il mondo
— e anche in Italia - il proprio ruolo di mediatrice non solo fra
Oriente e Occidente, ma anche fra le istanze autenticamente re-
ligiose e le diverse manifestazioni dell’esoterismo.



S. Piano Il neo-hinduismo 259
7. LA RAMAKRISHNA MISSION

Di diverso e di assai maggiore rilievo dal punto di vista religioso,
sono altri ordini che operano in India e anche all’estero, coltivan-
.do e diffondendo i valori fondamentali della cultura brahmani-
ca, ma facendo nel medesimo tempo proprie alcune caratteristi-
che peculiari del messaggio cristiano. Fra essi un posto di rilievo
spetta alla Ramakrishna Mission, fondata da Vivekananda (1863-
1902) nel 1897 e ispirata alla figura di Ramakrsna Paramahamsa,
al secolo Gadadhar Chatterji (1836-1886), il grande mistico ben-
galese specialmente devoto della Madre divina. Nato in una fa-
miglia di poveri brahmani di Kamarkupur (distretto di Hughli,
Bengala occidentale), Gadadhar dimostro fin dall’infanzia una
particolare tendenza alla spiritualita; nel 1856, dopo la morte del
suo fratello maggiore Ramkumar, gli successe come pujar: (sacer-
dote officiante) in un tempio da poco costruito a Belur (un sob-
borgo di Calcutta) e dedicato a Daksine$var, una forma di Siva,
che vi era adorato congiuntamente con la sua Sak#i Kali. Dopo
essere stato iniziato alla religione §akta da una monaca bhairavi,
ricevette da un mistico vaisnava di nome Tota Puri I'iniziazione
al Vedanta advaita ed entro nel samnyasa (1864); ulteriori espe-
rienze della mistica islamica sifz e del cristianesimo convinsero
Ramakrsna del fatto che tutte le forme di spiritualita si equival-
gono, in quanto tendono, sia pure in modi diversi, all’'unica
Realta assoluta. Il suo desiderio insopprimibile di contemplare la
Madre divina, la sua intensissima devozione (che lo portava a spe-
rimentare continue estasi mistiche) e la verita profonda dei suoi
insegnamenti, che egli trasmise solo per via orale, secondo il co-
stume tradizionale, e inoltre 1’abilitd nell’enunciare le verita re-
ligiose, facendo anche frequente ricorso a parabole, fecero di
Ramakrsna un punto di riferimento per molti intellettuali ben-
galesi, fra i quali anche Kesab Candra Sen, che fu da lui indotto
a riconciliarsi, attraverso la bhakti, con le osservanze religiose tra-
dizionali. Quando la sua giovane moglie Sarada Devi, ch’egli ave-
va sposato, per volonta dei parenti, all’eta di ventitré anni, lo rag-
giunse nel 1871, egli volle vedere in lei un’immagine della Dea,
vivendo il matrimonio come una straordinaria esperienza spiri-
tuale. Alla figura di questo grande mistico traboccante d’amore
per la Madre divina s’ispira, come s’¢ detto, un’organizzazione
che é molto attiva ancor oggi e possiede in India e all’estero im-
portanti monasteri (matha) e istituzioni culturali, prima fra tutte
I'Institute of Culture di Calcutta: ¢, questa, la Ramakrishna Mis-



260 Hinduismo

sion, fondata da un discepolo del santo, di nome Narendranath
Datta, che assunse nel 1892 il nome di Svam1 Vivekidnanda e par-
tecipd, I’anno successivo, al World Parliament of Religions di Chi-
cago, dando un grande impulso alla conoscenza della tradizione
hinda e, in particolare, del Vedanta nel mondo occidentale. For-
midabile divulgatore del pensiero religioso vedantico e autore
prolifico e instancabile, Vivekananda ci ha lasciato una gran
quantita di scritti, che sono stati raccolti nella collezione comple-
ta delle sue opere pubblicata in otto volumi dall’Advaita Ashram
di Calcutta. Il cuore pulsante di questa Missione hinda assai sen-
sibile al messaggio cristiano € Belurmath, il monastero alla peri-
feria di Calcutta, che é anche la casa madre dell’Ordine dei mo-
naci di Ramakrsna; vi si pratica il culto del Maestro, nel quale i
devoti vedono un avatara del Dio supremo, Visnu, venuto nel
mondo dopo Rama, Krsna, Buddha e Cristo; I'interesse per tut-
te le religioni, che caratterizza questa forma di neo-hindaismo di
matrice vedantica, induce i fedeli a usare nel culto preghiere trat-
te dai manuali liturgici di confessioni diverse. Nel medesimo tem-
po, la Ramakrishna Mission, i cui monaci rappresentano spesso,
specialmente all’estero, I'intera religiosita indiana tradizionale,
si dedica da un lato — non diversamente dalle istituzioni cristia-
ne — a opere di carita e di beneficenza di vario tipo, dall’altro a
un’attivita colta di studio e di diffusione delle fonti hinda attra-
verso apprezzate iniziative editoriali.

8. IN MARGINE AL NEO-HINDUISMO

Abbiamo brevemente illustrato i principali movimenti di riforma
religiosa che si possono far rientrare propriamente entro la de-
finizione pur approssimativa di neo-hindtismo. Naturalmente, il
vento di rinnovamento che non solo percorse I'India durante il
secolo scorso, ma accompagno nel nostro secolo I’evolversi del
movimento politico per I'indipendenza, non si esauri nelle per-
sone dei protagonisti principali, ma coinvolse larghi strati della
borghesia colta. E I'incontro con la cultura moderna e con la re-
ligione cristiana fece sentire i propri effetti anche sull’opera di
altri personaggi importanti, se non altro nella misura in cui il lo-
ro discorso intese rivolgersi non solo agli hindu, ma in qualche
modo all’intera umanita. E il caso, per esempio, del bengalese
Aravinda Ghos o Aurobindo Ghosh, o Ghose (1872-1950), noto



S. Piano Il neo-hinduismo 261

come Sri Aurobindo, il cui «yoga integrale» (piurna-yoga) conce-
pisce I'universo come una realta in continua trasformazione, che
tende alla propria completa realizzazione, cosi come I'uomo, me-
diante lo Yoga, deve tendere non tanto al proprio annullamen-
to, quanto piuttosto alla propria perfezione, che consiste in una
sorta di trasformazione nell’Essere universale. L’'uomo non rap-
presenta il momento ultimo del processo evolutivo della natura,
ma solo I'inizio di un’evoluzione cosciente; lo yoga deve quindi
essere per lui lo strumento per attuare una nuova forma di co-
scienza, un Sé superiore (Qverself) capace di guidare I'intera na-
tura verso la Realta divina. Un tentativo di realizzare i suoi idea-
li, che egli presento in numerose pubblicazioni, fra le quali la piti
importante & The life divine, apparsa dapprima nella rivista Arya
(1914-19) e poi in edizione riveduta e ampliata a Calcutta nel
1940, ¢ rappresentato dalla progettazione e costruzione, per ini-
ziativa di Myrra Alfassa (che lo affianco dal 1920 e alla quale egli
diede il nome di Mére), della citta di Auroville, nei pressi di Pon-
dichéry, concepita come una sorta di citta ideale, adatta all’uma-
nita del futuro.

In fondo, il fine ultimo verso il quale Aurobindo volle guida-
re 'umanita € ancora e sempre quell’indicibile «quarto stato» del
quale gia parlavano le Upanisad; € la consapevolezza della tota-
lita dell’essere, che si pud comunicare solo con il silenzio. Ed é
questo, forse, il senso dell’esperienza profonda di un altro gran-
de maestro indiano del secolo scorso, Ramana Maharsi (1880-
1950), contemporaneo di Aurobindo, che visse come eremita in
una grotta ai piedi del monte Arunacala, a Tiruvannamalai (nel
Tamil Nadu), e chiuse nel silenzio la propria esperienza ascetica
di auto-realizzazione.

Ma insieme alle vertiginose vette della speculazione di Sri Au-
robindo e al silenzio — piu forte, nel comunicare, di ogni parola
— del santo di Arunacala, I'incontro fra 1'Occidente cristiano e
I'India tradizionale ci ha offerto, nel secolo scorso, grazie anche
al movimenti del neo-hindaismo e all’apertura verso le altre re-
ligioni, quello che si puo considerare a tutti gli effetti un esem-
pio da imitare: parlo della vita, dell’opera e della morte di
Mohandas Karamchand Gandhi (1869-1948), ricordato non so-
lo in India, ma in tutto il mondo come il Mahatma (Il grande
spirito). Nella sua nobile ascetica figura, dolce e inflessibile a un
tempo, i cui lineamenti di maestro di vita sono stati ingiusta-
mente posti in secondo piano rispetto a quelli del capo politico,
la tradizione religiosa dell’India trova I’espressione piu alta del-



262 Hinduismo

la dignita morale e un monito perenne, capace di ricordarci in
ogni momento che c¢’¢ sempre una soluzione ai gravi problemi
dell’'umanita, in quanto c¢’¢ sempre davanti a ciascuno, in nome
della verita, la possibilita di una scelta alternativa a quella del vi-
le compromesso e del male, solo che si abbia il coraggio e la vo-
lonta di abbracciarla.

BIBLIOGRAFIA

AAVV., 1986: A Bridge to Eternity. Sri Ramakrishna and his Monastic Order.
An Anthology in commemoration of the 150th Birth Anniversary of Sri Ra-
makrishna and the Centenary of the Ramakrishna Order, Calcutta.

Ashby, Ph.A., 1974: Modern Trends in Hinduism, New York.

Blavatsky, H.P., 1888: The Secret Doctrine; the Synthesis of Science, Religion
and Philosophy, New York [trad. it. La dottrina segreta. Sintesi della scien-
za della religione e della filosofia. Antropogenesi, Milano 1953].

Chamupati, P., 1969: The Arya Samaj, in AA.VV., The Cultural Heritage of
India, vol. 1V, Calcutta, reprint, pp. 634-639.

Farquhar, J.N., 1967 [1914]: Modern Religious Movements in India, Delhi.

Franci, G.R., 1984: Tradizione e rinnovamento nell’induismo contemporaneo,
in L'India oggi. Lo sviluppo come speranza e come dramma, a cura di E.
Collotti Pischel, Milano, pp. 19-37.

Gambhirananda, Swami, 1957: History of the Ramakrishna Math and Mis-
ston, Calcutta.

Gandhi, M.K,, 19402 The Story of My Experiments with Truth, Ahmedabad
[trad. it. La mia vita per la liberta, Roma 1973].

Idem, 1986: The Moral and Political Writings of Mahatma Gandhi, vol.1l:
Civilization, politics and religion, a cura di R.N. lyer, Oxford [trad. it.
La forza della verita. Scritti etici e politici, vol. 1: Civilta, politica e religio-
ne, Torino 1991].

Ghose, Aurobindo, 1955: The Life Divine, Pondichéry.

Jacolliot, L., 1869: La Bible dans I'Inde. Vie de lezeus Christna, Paris [trad.
it. La Bibbia dell'India. Vita di Jezeus Christna, Saluzzo 1904].

Jinarajadasa, C., 1969: What Theosophists believe, in AA.VV., The Cultural
Heritage of India, vol. IV, Calcutta, reprint, pp. 640-650.

Jones, K.V., 1989: The New Cambridge History of India, vol. 111/1: Sociore-
ligious reform movements in British India, Cambridge.

Jordens, J.T.F., 1978: Dayananda Saraswati, His Life and Ideas, Delhi.

Kanal, S.P., 1965: An Introduction to Dev Dharma, Moga.

Kopf, D., 1978: The Brahmo Samaj and the Shaping of the Modern Indian
Mind, Princeton.

Lemaitre, S., 1963: Ramakrishna et la vitalité de Uhindouisme, Paris.



S. Piano Il neo-hinduismo 263

Majumdar, J., 1941: Raja Rammohun Roy and Progressive Movements (1775-
1845), Calcutta.

Majumdar, R.C., 1965: New Religious Ideas, in The History and Culture of
the Indian People, vol. X/2: British Paramountcy and Indian Renaissan-
ce, pp. 97-159.

Mehra, P., 19872 A Dictionary of Modern Indian History 1707-1947, Delhi.

Nag, K., 1969: The Brahmo Samaj, in AA.VV., The Cultural Heritage of In-
dia, vol. IV, Calcutta, reprint, pp. 613-633.

Narasimha, Swami, B.V., 1985: Self-realization. Life & Teachings of Sri Ra-
mana Maharshi, Tiruvannamalai, reprint.

Nikhilananda, Swarmi (a cura di), 19472 The Gospel of Sri Ramakrishna,
Madras.

Nirvedananda, S., 1969: Sri Ramakrishna and spiritual renaissance, in
AA.VV., The Cultural Heritage of India, vol. IV, Calcutta, reprint, pp.
653-728.

Rai, L.L., 1967: A History of the Arya Samaj, New Delhi.

Rolland, R., 19657: The life of Ramakrishna, Calcutta.

Sastri, S., 1911-12: History of the Brahmo Samaj, 2 voll., Calcutta.

Sen, P.K., 1938: Keshub Chander Sen, Calcutta.

Sharma, D.S., 1944: The Renaissance of Hinduism, Varanasi.

Vivekananda, S., 1981: Teachings of Swami Vivekananda, Calcutta, reprint.






Lo hinduismo oggi
di Stefano Piano

E noto che la creazione dei due Stati di India e Pakistan, sorti
nel 1947 dalle rovine dell’impero britannico delle Indie, avven-
ne soprattutto su basi religiose, con I'attribuzione, cioé, dei ter-
ritori a maggioranza islamica al Pakistan e di quelli a maggio-
ranza hindu all’India; dopo la proclamazione dell'indipendenza
del Pakistan orientale col nome di Bangladesh (1971) gli hinda
vi rappresentano ancora circa il 12% della popolazione, mentre
nell’attuale Pakistan, fortemente islamizzato, sono quasi del tutto
scomparsi. La stragrande maggioranza degli hindu vive, natural-
mente, in India; tuttavia, la loro presenza € massiccia anche nel
regno del Nepal, dove gli hindi, secondo i dati ufficiali, sareb-
bero quasi il 90% della popolazione. Al di fuori dell’India vera e
propria, la presenza hindi ¢ significativa in Srilanka (15,5%),
nelle isole Fiji e Mauritius (40-45%), in Guyana (34,4%), a Tri-
nidad e Tobago (25,8%) e in Suriname (27,4%).

Pertanto, il cosiddetto «hinduismo» ¢ oggi la cultura religiosa
tradizionale dell’India. Secondo i dati dei censimenti ufficiali, gli
hindu sarebbero, in India, circa I’'80% dell’intera popolazione e
questa percentuale sarebbe anche molto stabile, non soggetta ad
apprezzabili variazioni. Si tratta, pero, di dati che si debbono ri-
tenere scarsamente attendibili: in primo luogo, perché i questio-
nari non prevedono la possibilita di non professare alcuna reli-
gione e, inoltre, perché chiunque non dichiari apertamente di
aderire a una qualunque delle religioni riconosciute come diver-
se da quella hindii nei formulari del censimento, viene senz’al-
tro considerato hindii. Mentre, per esempio, i sikh e i jaina so-



266 Hinduismo

no riusciti, seppur faticosamente, a ottenere uno status proprio
come minoranze religiose contemplate nei dati ufficiali (come
gia accadeva per musulmani, buddhisti e cristiani), altri, come i
seguaci delle arcaiche religioni tribali, non hanno avuto successo
e continuano pertanto a essere considerati come degli «hinda
che non sanno di esserlo». Inoltre, anche senza far ricorso a ri-
cerche sociologiche condotte con metodo scientifico, & suffi-
ciente analizzare i dati stessi che risultano dai censimenti, per
convincersi che essi sono molto approssimativi; infatti, 'insieme
delle minoranze religiose (comprendente i tribali e i seguaci di
altre religioni, ma anche, a rigore, i senza casta) ¢ pari a circa il
38% della popolazione, dal che si deduce che, quand’anche tut-
ti gli altri fossero hindu praticanti, non potrebbero superare il
62% del totale. Di questi, gli hindu di alta casta, detti anche dvija,
rappresentano solo il 5% circa dell’intera popolazione indiana,
mentre la maggioranza € costituita da $§udra (Schermerhorn,
1978, pp. 17 sg.).

Si tratta comunque di una massa notevole di persone ed € suf-
ficiente recarsi in un luogo santo in occasione di qualche festa
importante per rendersene conto in modo immediato. La reli-
giositd € ancora espressa con i gesti e le modalita giunti fino a
noi da un’epoca molto antica; per questo, molti aspetti della
realta religiosa dell’India hinda di oggi sono gia stati descritti net
capitoli dedicati allo hinduismo e alla prassi religiosa hindi. In-
fatti, quando si parla della cultura tradizionale brahmanica, ¢ as-
sai arduo scindere il processo storico dalla realta attuale; in altre
parole, € praticamente impossibile tener separata I’analisi dia-
cronica da quella sincronica. La cultura brahmanica conserva an-
che nel mondo contemporaneo una sorprendente fedelta al
dharma e alle diverse osservanze (vrata), siano esse permanenti,
cioeé obbligatorie (nitya), oppure occasionali (raimittika), o an-
cora opzionali (kamya). Tuttavia non bisogna dimenticare, come
suggerisce A. Béteille (1986, p. 132), che I’eredita sanscritica ¢
una parte — e una parte molto importante — della realta indiana,
ma non ¢ tutto. La realta indiana e la sua percezione sono cam-
biate: per comprenderla quale essa oggi € occorre coniugare
I’eredita del passato con i cambiamenti determinati dal moder-
nismo e da influenze, anche esterne, di vario tipo. Per esempio,
nella realta contemporanea la gerarchia del varnasrama-dharma &
in declino e I'idea di gerarchia oscura oggi i reali problemi di
ineguaglianza (Béteille, 1986, p. 133). Esiste infatti una profonda
differenza fra gerarchia e ineguaglianza e, da un punto di vista



S. Piano Lo hinduismo oggi 267

sociologico, la gerarchia puo apparire come la forma idealizzata
dell’ineguaglianza.

L’intoccabilitd — alla cui origine sta il concetto religioso di pu-
rezza rituale — ¢ stata abolita dall’art. 17 della Costituzione in-
diana del 1950, la quale garantisce a tutti i cittadini uguali diritti
davanti alla legge (art. 14) e pari opportunita d’impiego nei pub-
blici uffici (art. 16) e proibisce ogni forma di discriminazione sul-
la base della religione, della razza, della casta, del sesso, e cosi
via (art. 15). La medesima Costituzione, pero, nella sua parte XVI
opera una discriminazione a favore delle cosiddette backward clas-
ses (ex scheduled castes e scheduled tribes degli inglesi), introducen-
do un principio che in questi anni sta suscitando non poche pro-
teste e contrasti sociali. Di fatto, se si esaminano gli atti giuridi-
co-politici indiani a partire dall’indipendenza, colpiscono, da un
lato, le continue asserzioni di impegno per 'uguaglianza e, dal-
I’altro, le altrettanto continue concessioni fatte a identita colletti-
ve (Béteille, 1986, p. 124). Solo il prestigio derivante da una pro-
fessione «moderna» (medico, ingegnere, avvocato e simili), o an-
che dal denaro, come ebbe ad affermare, con lungimirante in-
tuizione, Madeleine Biardeau (19662, pp. 98 sgg.), comincia real-
mente a scalfire quello della casta; se prima del 1950 I’espulsione
dalla casta poteva equivalere a una sorta di morte civile, oggi la
gerarchia tradizionale dei varna, che vede rigorosamente al pri-
mo posto 1 brahmana, € messa in discussione (Quigley, 1993, pp.
81 sg.) — che si accetti o meno la disgiunzione gerarchica fra sta-
tus e potere proposta da Dumont (1966, ed. it. p. 169) — e gli stu-
denti universitari delle grandi citta industriali possono deridere
il comportamento anacronistico dei brahmani osservanti, anche
se in qualche remota frangia delle aree rurali, oltre che in molti
dei santuari (#rtha) e delle terre sante (ksetra) dell’India religio-
sa, € possibile che quegli stessi brahmani siano ancora considera-
ti, come vogliono i dharma-$astra, alla stregua di divinita in terra.

Di fronte a una situazione come questa credo fermamente che
non si possa che essere d’accordo con Michel Pousse, quand’egli,
domandandosi quale sara I'India del nuovo millennio, risponde
che «l’invasione ariana, la venuta di Alessandro, la conquista mu-
sulmana e i vascelli della Compagnia delle Indie non I’avevano
messa in pericolo nella sua stessa essenza, come rischia di farlo
questa societa mondiale verso la quale ci dirigiamo e alla quale
I'India sembra dover aderire» (Pousse, 1993, p. 25). Il vero nemi-
co della cultura religiosa tradizionale dell’India & infatti la seco-
larizzazione, € con essa il modernismo, che avanza a grandi pas-



268 Hinduismo

si col ritmo stesso del progresso economico e dello sviluppo tec-
nologico. Il problema principale consiste nel fatto che il model-
lo tradizionale di sviluppo vagheggiato dal Mahatma Gandhri, che
era stato cosi efficace nell’opera di boicottaggio dell’economia
inglese, € stato definitivamente abbandonato fin dal primo go-
verno del discepolo prediletto di Gandhi, Jawaharlal Nehru, per
scegliere al contrario il modello di sviluppo cosiddetto «occi-
dentale», basato su una rapida industrializzazione; ma questo mo-
dello — che pure ha portato il tasso di crescita del prodotto in-
terno lordo ad attestarsi su una media del 5% annuo negli ulti-
mi 15 anni (Marcuccio, 1995, p. 91) — &€ un modello vecchio e
ormai superato, dal momento che proprio i paesi del cosiddetto
«Occidente» hanno gia cominciato a constatarne i limiti e a su-
birne le spesso sgradevoli conseguenze. Nel 2000 I’Unione In-
diana ha celebrato il cinquantenario della propria Costituzione
repubblicana, con alle spalle un bilancio che, in termini statisti-
ci, appare ampiamente positivo, ma, nel medesimo tempo, € pie-
no di interrogativi ai quali ¢ difficile dare una risposta, a causa
di quella componente di imprevedibilita che ha caratterizzato fi-
nora gli sviluppi della storia socio-politica dell’India: si calcola
che il 70% della popolazione (che conta ormai circa un miliar-
do di persone) ¢ ancora rurale, ma questo non impedisce che la
produzione industriale, per la quale I'India si collocava gia negli
anni Novanta del secolo scorso al decimo posto nel mondo, la-
sci prevedere un ulteriore incremento. Nonostante i progressi
compiuti, il 40% degli indiani vive ancora al di sotto della soglia
di poverta (passata dalle 20 rupie al mese per persona degli an-
ni Settanta alle 100 rupie degli anni Ottanta): nel medesimo tem-
po I'India si trova al terzo posto nel mondo per il numero degli
specialisti in informatica ed ¢ ancor meglio collocata se si tien
conto della loro qualita. Ma altri problemi ben noti come con-
seguenze quasi inevitabili del progresso tecnologico (primo fra
tutti la disoccupazione, ma poi anche l'inquinamento delle ac-
que e dell’atmosfera, che in alcune aree urbane ha gia raggiun-
to limiti intollerabili) cominciano ad avere il loro peso nelle scel-
te della gente, inducendo molti a ripiegarsi verso le istituzioni
tradizionali come la casta, la famiglia, la religione (Pousse, 1993,
p- 35). Le difficolta economiche rischiano inoltre di mettere gli
indiani I'uno contro I'altro e la lotta per la sopravvivenza spesso
si configura, purtroppo, con la connotazione di un’identita reli-
giosa, che vede gli uni contro gli altri hindd e musulmani, ma
anche hindi di una casta contro hindu di un’altra e hinda di ca-



S. Piano Lo hinduismo oggi 269

sta contro quelli che ne sono privi, e che costituiscono una mas-
sa notevole di persone (dal 20 al 25% dell’intera popolazione),
spesso manovrabili nei giochi per il potere politico.

A tutto questo si debbono aggiungere altri due aspetti dello svi-
luppo che possono interagire in modo significativo con la pratica
dellareligione: il primo é I’emancipazione femminile, soprattutto
attraverso l’istruzione (che sta registrando un incremento mag-
giore di quello riscontrabile per i maschi); il secondo ¢ la diffu-
sione dei media, in modo speciale della televisione, che, datala per-
centuale ancora alta di analfabeti (40% per i maschi e 63% per le
femmine), sta diventando un mezzo formidabile di condiziona-
mento della pubblica opinione. Si puo dire che non esistono vil-
laggi in cui non vi sia almeno un televisore e, se € vero che questo
nuovo strumento di comunicazione ha prodotto effetti deteriori,
come la diffusione della pornografia (la quale, fra ’altro, contri-
buisce a rafforzare certi giudizi fondamentalmente errati che I'in-
diano medio si € formato sulla cultura europea), € tuttavia conso-
lante constatare come il maggiore successo televisivo degli ultimi
anni del Novecento sia stato costituito dall’interminabile serie di
puntate domenicali del Mahabharata, uno sceneggiato a sfondo
fortemente religioso di proporzioni davvero gigantesche. Questo
significa che la sensibilita della gente nei confronti della propria
tradizione religiosa ¢ ancora molto forte, nonostante il processo
altrettanto evidente di secolarizzazione che caratterizza, in modo
speciale, I'India delle grandi aree urbane.

Uno degli aspetti piu appariscenti della religiositﬁ hinda con-
temporanea ¢ la sopravvwenza di situazioni molto arcaiche, che
colpiscono a prima vista il visitatore occidentale. E il caso degh
ordini monastici e delle diverse congregazioni ascetiche, dette in
hind1 akhara, scritto talvolta akhada, un vocabolo col quale si indi-
cano anche le loro sedi. I’idea della rinuncia al mondo ha in In-
dia un’origine molto antica, essendo contemplata sin dall’epoca
vedica come ultimo e piu alto stadio della vita del brahmano, do-
po I'esperienza dello studentato religioso, della vita di famiglia e
del ritiro; a partire almeno dall’VIII secolo d.C., in seguito alla
scelta compiuta da Sankara, si affermo poi la p0551b111ta di entra-
re nel samnyasa anche senza aver percorso il precedente cammi-
no in seno alla societa. Si moltiplicarono gli ordini ascetici e si
arricchi sempre piu anche il lessico sanscrito relativo alla rinun-
cia; fra i molti vocaboli usati per indicare i rinuncianti figurano,
oltre a samnyasin (colui che abbandona), avadhita (colui che ha
scosso via [i legami del mondo]), dandin (colui che porta il ba-



270 Hindismo

stone), muni (il silenzioso), parivrajaka (mendicante religioso er-
rabondo), patrin (colui che porta la tazza per le elemosine), fa-
pasvin (colui che pratica I'ardore ascetico), tyagin (colui che la-
scia), vairagin (colui che ha realizzato il distacco [dal mondo]},
yati (colui che ha controllato [le passioni]), yogin (colui che pra-
tica la disciplina ascetica). Per quanto riguarda, in particolare,
gli asceti mendicanti, il termine pit comune per indicarli era, al-
meno fino al IV secolo a.C., bhiksu; secondo il Mahabharata (X111,
141, 89) ne esistevano quattro tipi, culminanti nella figura del pa-
ramahamsa («suprema oca selvatica»), un titolo speciale che vie-
ne ancor oggi attribuito solo a chi ha alle spalle almeno dodici
anni di pratica ascetica; anche in Europa e negli Stati Uniti mol-
te persone hanno imparato a conoscere questo termine attra-
verso I’autobiografia dello yogin Paramahamsa Yogananda (1893-
1952), grande divulgatore dello yoga in Occidente, il cui trapas-
so avvenne a Los Angeles durante uno degli incontri pubblici con
i discepoli. Quando la parola bhiksu (in pali: bhikkhu) comincio a
essere usata per alludere quasi esclusivamente ai monaci buddhi-
sti, in ambiente hinda fini per prevalere I'uso di altri termini, co-
me parivrajaka, o I'ancor piu generico sadhu, che significa sem-
plicemente «persona buona, uomo virtuoso, santo». Ed & proprio
quest’ultima parola che viene oggi usata in tutta I'India per in-
dicare i monaci mendicanti hindq, in tutto forse sei milioni di
individui, che conducono vita eremitica ed errabonda, senza fis-
sa dimora, nutrendosi del poco cibo ricevuto in elemosina. La
gente li considera come morti ¢ ritiene che il loro funerale sia
gid avvenuto; per questo, quando sopravviene realmente la loro
morte fisica, avendo essi rinunciato al fuoco sacrificale e a ogni
forma di rito religioso, il loro corpo non viene bruciato secondo
I'uso tradizionale, bensi sepolto. 1 sadhu sono venerati come gui-
de spirituali (guru) e spesso conferiscono, con la loro presenza,
particolare solennita alle feste religiose e alle cerimonie piu im-
portanti. I questuanti di tendenza Saiva vestono di solito un saio
color ocra, mentre quelli vaisnava preferiscono il colore bianco,
e le frange piu radicali di entrambe le tendenze non si vestono
affatto: sono chiamati per questo naga-sadhu (hindi: «asceti nu-
di») e la loro appartenenza religiosa diventa allora desumibile so-
lo dai segni tracciati sulla fronte (il tripundra, costituito da tre li-
nee orizzontali, per gli saiva e I’ rdhvapundra, consistente in due
linee verticali che possono racchiudere altri segni, per i vaisna-
va); vivono in luoghi appartati e in anfratti montani, ma € possi-
bile vederli sfilare per primi nelle processioni solenni che si svol-



S. Piano Lo hinduismo oggi 271

gono in occasione dei grandi mela, le fiere religiose periodiche,
fra le quali spicca il kumbha-mela, di cui s’¢ detto nella sezione de-
dicata alla prassi religiosa degli hinda e che comporta la parte-
cipazione di milioni di pellegrini.

Anche I'esperienza della rinuncia come ultimo stadio della vi-
ta soprawvive, specialmente nelle campagne, dove esistono anco-
ra persone comuni che, in eta avanzata, scelgono un volontario
isolamento, ritirandosi, per esempio, ai margini del villaggio, ove
trascorrono in solitudine gli ultimi anni della vita.

La grande tradizione colta del Kevaladvaita-vada, che fa capo
a Sankara, continua a far sentire la propria voce (la piu autore-
vole in assoluto nello hindaismo contemporaneo) dai quattro
monasteri (matha) che la tradizione vuole fondati da Sankara in
persona nella direzione dei quattro punti cardinali: a Badrinath,
sullo Himalaya, nell’alta valle del Gange (Nord), a Puri, in Uyi-
sa (Est), a Dvarka, sulle coste del Kathiyavar, in Gujarat (Ovest)
e a Srngeri, nel Karnatak meridionale (Sud), con l’aggiunta co-
me qu1nto dello sankara-matha di Kanci (Tamil Nadu), che si pro-
pone in alternativa alla sede di Srngerl L’insegnamento che vi si
impartisce ai giovani samnyasin € rigorosamente tradizionale e si
fonda sullo studio della grammatica sanscrita, dei quattro Veda,
della metafisica, della logica e delle fonti principali della scuola
del Vedanta advaita (non-dualista): Upanisad, Brahma-stitra e Bha-
gavad-gita. In questi matha, illustrati nel nostro secolo da nobili
figure di maestri venerabili — come Candrasekhara Bharati (1892-
1954), il 34" maestro (Sankaracarya) dello Srngerl-mal;ha e il suo
successore Abhinava Vidyatirtha (1917-1989), Candrasekharen-
dra Sarasvati (scomparso 1’8 gennaio 1994) dello Sarada-matha
di Kanci e lo svamin Bharati Krsna Tirtha (1884-1960), del Go-
vardhana Matha di Puri (Urisa) - domina ancora un’atmosfera
di rarefatta spiritualita, profondamente radicata nella piu auten-
tica tradizione brahmanica. I maestri di questi monasteri, consi-
derati veri e propri «pontefici», ai quali & dovuto il titolo di «Sua
Santita», e comunemente chiamati jagadguru (maestro del mon-
do), siedono ancora, secondo il costume antico, su una pelle di
leopardo, parlano in sanscrito, sono fatti oggetto di venerazione
e di culto e visitano periodicamente le diverse comunita hinda
durante lunghi viaggi compiuti a piedi attraverso 1'India intera.
Dal 1978 il cenobio di Srageri pubblica anche un periodico, dal
titolo «Tattvaloka» (La luce della verita), che ha lo scopo di
diffondere i principi dell’Advaita-vedanta e di farli conoscere an-
che al di fuori dell’India.



272 Hinduismo

I matha Sankariani costituiscono la punta di diamante del si-
stema monastico hinda, ma esistono anche numerosissimi altri
luoghi di ritiro (asram), che traggono ispirazione dagli insegna-
menti dei fondatori dei diversi sampradaya (tradizione ininterrot-
ta), ciascuno con il suo jagadguru, o anche di recenti guru delle
piu svariate tendenze di pensiero. Se ne puo fare esperienza in mo-
do diretto con una visita, per esempio, a una localitd come Rsikes,
amonte di Haridvar, sui monti Sivalik, che & tutta un susseguirsi di
asram, fra i quali spicca, per la sua intensa attivita anche nel setto-
re editoriale, quello fondato dallo svamin Sivinanda (1887-1963),
che predico uno yoga a sfondo vedantico; I’organizzazione da lui
fondata nel 1936, denominata The Divine Life Society, ha sede in un
quartiere di Rsikes che da lui ha preso il nome di Shivanand Nagar.
Dei numerosi monasteri della Ramakrishna Mission, diffusi su tut-
to il territorio, molto attivi e impegnati anch’essi in una divulga-
zione attraverso ’editoria dei principi vedantici, si ¢ gia parlato
nella sezione dedicata al cosiddetto «neo-hindiiismo». Fra gli altri
asram meritano di essere ricordati quelli che s’ispirano alla figura
di Anandamayi Ma (1896-1982), una santa bengalese che ¢ stata
considerata, nonostante il suo sesso, una jivan-mukti (liberata pur
essendo ancora in vita). Alcuni asram, come per esempio quelli
fondati da Ramana Maharshi (1879-1950) a Tiruvannamalai e da
Sri Aurobindo (1872-1950) a Pondichéry, accolgono anche disce-
poli occidentali, dando cosi un significativo contributo al dialogo
interreligioso monastico; da parte cristiana, un’istituzione analo-
ga & il Saccidananda Asram, fondato a Santivanam nel 1950 da pa-
dre Jules Monchanin (1895-1957) e padre Henry Le Saux (1910-
1973), conosciuto come Svami Abhisiktananda, la cui opera € sta-
ta continuata, a partire dal 1967, da padre Bede Griffiths (1906-
1993); i monaci, riprendendo un’abitudine gia adottata dai mis-
sionari gesuiti come Roberto de Nobili (1577-1656), vestono il saio
dei samnyasin e ne adottano laregola, aprendo nuovi orizzonti al
dialogo monastico interreligioso.

L’esperienza monastica, naturalmente, riguarda una mino-
ranza di persone, che costituiscono un punto di riferimento per
le grandi masse di semplici hindq, la cui religiosita si esprime so-
prattutto in una serie di atti esteriori di devozione, di culto e di
pieta religiosa. E noto che i fedeli hindu non hanno I'obbligo di
frequentare il tempio, né di partecipare a riunioni periodiche
della comunita; essi sentono pero I'impegno a osservare i doveri
religiosi personali e domestici e, se sono praticanti, di solito non
lasciano passare giorno senza fare una breve visita al tempio pitt



S. Piano Lo hinddismo oggi 273

vicino, specialmente per mantenere un eventuale impegno con-
tratto in seguito a una grazia ricevuta. Quando si recano al tem-
pio, lo fanno in silenzio, a piedi nudi e con un atteggiamento di
rispetto, di devozione e di fede e, se possono, eseguono il bagno
rituale e indossano abiti puliti. Sorseggiano ’acqua pura che il
pujari versa loro sulla mano, ricevono sulla fronte il tilak impres-
so con un po’ di pasta di sandalo color ocra o con ceneri sacre,
compiono i propri atti privati di culto (arcana) accompagnati da
una piccola offerta e, avuto il darsan, cioe la possibilita di vede-
re, sia pure per pochi istanti, I'icona sacra (murti), eseguono la
circumambulazione del santuario e quindi fanno ritorno a casa,
oppure, se hanno tempo, si siedono in disparte a meditare.

In occasione delle grandi feste hinda folle di fedeli assistono
ai diversi riti di adorazione (puja) officiati dai brahmani e si ac-
calcano per avere il darSan della murti «mobile» del tempio,
quand’essa viene portata solennemente in processione (yatra).
Almeno nei grandi santuari del Sud, il sacerdote officiante ¢ an-
cora un brahmano, che si avvale della collaborazione di un grup-
po di assistenti — di solito anch’essi di casta brahmanica —, che si
occupano di tutti gli aspetti pratici della liturgia e si prendono
cura del tempio e della sua amministrazione; I'incarico di sacer-
dote officiante o arcaka (colui che compie il rito di adorazione)
si trasmette di padre in figlio, ma si puo assumere solo dopo aver
contratto il matrimonio (la sposa deve essere in vita) e dopo aver
ricevuto da un sacerdote piu anziano una sorta di consacrazione
per aspersione (abhiseka), durante la quale si compiono nei con-
fronti del futuro sacerdote e della sua sposa una serie di atti di
culto assimilabili a quelli riservati all’icona sacra. La coppia uma-
na ¢ considerata infatti come la replica dell’eterna coppia divina
costituita dalla divinita suprema e dalla sua Sak#: (la divina po-
tenza sotto forma di sposa del Dio).

Soprattutto a causa delle grandi devastazioni di edifici sacri
compiute dai musulmani in varie epoche, i maggiori santuari di
origine antica si trovano oggi quasi esclusivamente nell’India del
Sud. Al Nord, diversi templi particolarmente famosi sono stati ri-
costruiti, come € accaduto a Somnath, sulle coste del Kathiyavar
(Gujarat), ove il sacro linga, che reca il nome di «Signore della
Luna» (Soma-natha), venne installato nel 1951 dall’allora Presi-
dente della Repubblica dell’India Rajendra Prasad; in questo mo-
do, si diede inizio all’opera di ricostruzione del grande santua-
rio, annunciata da Vallabhbhai Patel nel 1947 e condotta a ter-
mine nel 1965, quando si celebro il rito di consacrazione del tem-



274 Hinduismo

pio (kalasa-pratistha), la cui bandiera ¢ tornata a sventolare sulla
sommita della cupola ($§ikhara) (Munshi, 1976%, pp. xu sg.). La
maggior parte dei grandi santuari dell’India meridionale sono
oggi gestiti da organizzazioni quali lo Hindu Religious and Cha-
ritable Endowments Department del Governo del Tamil Nadu,
che controlla in questo Stato ben 9876 templi e che gestisce scuo-
le (anche femminili), ospedali, orfanotrofi e altre opere umani-
tarie. In base a dati degli anni 60, nel Tamil Nadu i pasicaratra-
agama prevalgono in 1602 templi, i vaikhanasa-agama in 1700 e
gli $aiva-agama in 5000 (Pathar, 1974, p. 237).

Ilustri e illuminati rappresentanti della cultura hindu con-
temporanea, come, per fare un esempio, Gopi Nath Kaviraj, han-
no compiuto uno sforzo per presentare gli atti di culto e, in par-
ticolare, la pija, come uno strumento di realizzazione interiore,
di comprensione profonda della propria vera natura, come «se-
gno», quindi, di un’autentica esperienza religiosa. Si possono co-
si comprendere affermazioni che definiscono la puja come qual-
cosa che consiste nel «conquistare preminenza grazie alla pros-
simita di una persona o di un principio preminente» (Kaviraj,
1976, p. 16) e 'upasana come «il fatto di essere animati dai pen-
sieri e dai sentimenti di una persona adorabile grazie all’asso-
ciazione di quest’ultima» (ibid.). In questo particolare contesto
interpretativo, la puja finisce per essere «una sorta di auto-sug-
gestione» e il suo scopo consiste pertanto nell’«attribuire, in un
primo momento, i propri sentimenti interiori a un’immagine
ideale, poi percepire in essa I’essenza divina per mezzo della con-
templazione profonda e infine sviluppare in sé quel sentimento
religioso» (Kaviraj, 1976, p. 19). In altre parole, «lo scopo della
puja (adorazione) e del sadhana (disciplina spirituale) € la ri-
mozione dell'immaginario diaframma fra I'vomo e Dio, la per-
cezione libera di Dio come fonte di luce e la trasformazione del
corpo e dei sensi in strumenti posti nelle sue mani, cosicché la
sua volonta possa compiersi nelle nostre vite e noi, percependo
I'’espansione della sua gioia, possiamo considerare il mondo co-
me sua gioiosa dimora e gli esseri viventi come Dio stesso sotto
mentite spoglie e cosi, godendo tutte le operazioni dell’universo
come suo mellifluo gioco, possiamo immergerci in Lui» (Kaviraj,
1976, p. 20).

Fra le pratiche religiose di tutti gli hindd, quale che sia la loro
fede religiosa specifica, spiccano ancora, nella realta contempo-
ranea, quelle dell’elemosina (dana) come atto capace di condur-
re alla salvezza nella presente corrotta era cosmica (Kali-yuga), del



8. Piano Lo hinduismo oggi 275

digiuno e del pellegrinaggio ai luoghi santi. L.’elemosina ¢ una co-
mune pratica di pieta, specialmente nei confronti degli ammalati
e dei mendicanti in generale; chi scrive ha potuto vedere molti
hindu, specialmente nei luoghi santi, cambiare una certa somma
di denaro in tante monetine di poco valore e distribuire le mede-
sime molto coscienziosamente, cercando di non dimenticare nes-
suno dei questuanti. Il digiuno accompagna quasi sempre, o pre-
cede, la celebrazione delle grandi feste del complesso calendario
liturgico hindu e viene talvolta praticato per periodi anche abba-
stanza lunghi, specialmente dalle donne, per ottenere grazie per
la propria famiglia e benedizioni per il marito.

Ma la pratica senza dubbio piu appariscente dello hindiismo
contemporaneo ¢ quella del pellegrinaggio, come attestano i da-
ti relativi ai grandi raduni di massa che caratterizzano determi-
nate fiere religiose nei luoghi piu santi dell’India. Stime atten-
dibili hanno valutato a venticinque milioni circa le presenze di
pellegrini, nel giorno di luna nuova (amavasya), in occasione del
penultimo kumbha-mela celebrato a Prayaga (Allahabad) nei pri-
mi mesi del 1989. Gli indiani hanno sempre viaggiato molto, so-
prattutto a piedi, e continuano a farlo, spesso con mezzi irrisori,
destinando addirittura le poche rupie che costituiscono tutti i lo-
ro averi a qualche opera di misericordia invece che al proprio
personale sostentamento. Nei luoghi santi, sparsi sull’intero ter-
ritorio indiano, dalle altitudini dello Himalaya fino all’estrema
punta meridionale della penisola, folle di devoti di ogni prove-
nienza si mescolano con i sadhu dei diversi akhara; sono uomini,
donne, bambini di ogni eta, che si sottopongono alla tonsura, di-
giunano e, attendendo pazientemente il proprio turno in lun-
ghe, interminabili code sotto il sole, compiono le loro devozioni
ed eseguono il loro atto di omaggio e di adorazione in onore del
sacro linga di Siva o della murti del santuario, seguendo scrupo-
losamente le istruzioni dei diversi manuali noti come paddhati. Il
pellegrinaggio viene quasi sempre compiuto con un fine ben pre-
ciso, che ¢ quello di ottenere una qualche grazia, e in tal caso si
privilegia non tanto il santuario pit vicino alla propria residen-
za, quanto piuttosto quello dedicato alla divinita, per cosi dire,
specializzata nel tipo di aiuto che ci si attende da essa; e questo,
quale che sia la dislocazione del suo santuario o la divinita d’ele-
zione (ista-devata) degli interessati.

Una grande importanza rivestono ancora, non solo nei luo-
ghi santi, ma anche nella vita quotidiana delle persone, i vari riti
di purificazione, consistenti per lo piu in un bagno nella corrente



276 Hindiismo

di qualche fiume sacro, primo fra tutti il Gange. E siccome il Gan-
ge scorre sia in cielo, sia sulla terra, sia sottoterra, si ritiene che
I’acqua che sgorga dal sottosuolo sia pari in santitd a quella del
fiume sacro per eccellenza. Negli altri casi, si invoca la presenza
della divina Ganga nell’acqua che si ha a disposizione prima di
purificarsi mediante la sua aspersione. Sj ritiene ancora che 'ac-
qua dei fiumi sacri purifichi ritualmente da ogni peccato, senza
pero cancellare le conseguenze degli atti peccaminosi, che si do-
vranno subire inevitabilmente in questa o in una futura esistenza.

1 samskara oggi piu celebrati, specialmente in ambiente brah-
manico, sono quelli della nascita, dell’iniziazione e del matrimo-
nio, oltre, naturalmente, ai riti funebri, il cui svolgimento non
sembra mutato rispetto a quello di migliaia di anni fa. Sulle rive
del sacro Gange a Varanasi, per fare un esempio assai noto, dai ce-
lebri terreni di cremazione come il Manikarnika-ghat continuano
a levarsi, giorno e notte, i fumi acri dei roghi funebri, sebbene i
forni crematori costruiti non molto lontano svolgano oggi la mag-
gior parte di questo mesto lavoro. Delle cerimonie liete certa-
mente la pil ricca di fascino é quella del matrimonio, che, spe-
cialmente nei villaggi, si celebra ancora attorno al fuoco sacro, se-
condo il rito vedico, con la metodica ripetizione di gesti antichi.

Il cosiddetto «hinduismo», insomma, ¢ ancor oggi soprattut-
to una questione di ortoprassi; ma ai costumi antichi se ne sono
aggiunti, ahimeé!, anche altri di pit recente origine, come quel-
lo della dote della sposa, che ¢ la fonte di non pochi problemi
sociali. Non menzionata nelle fonti letterarie antiche, ma nata
probabilmente dall’idea che il matrimonio € un rito sacrificale,
per cui la dote poté forse in origine essere intesa come una sor-
ta di daksina, questa istituzione & spesso responsabile di gravi con-
seguenze sul piano personale e sociale. Non sono d’accordo con
Pandey (19692, p. 166) quand’egli afferma che I’opinione pub-
blica & preparata ad abbandonare del tutto I’assurda istituzione
della dote: conosco personalmente piu di un caso in cui essa co-
stituisce ancora un reale problema per la famiglia, combattuta
fra il desiderio di garantire alla propria figlia un matrimonio si-
curo con una persona perbene e le estreme difficoltd che deve
affrontare per procurarsi il denaro necessario a placare la sete
inestinguibile non solo dello sposo, ma anche di tutti i suoi pa-
renti; e i dati statistici che riguardano gli «incidenti» domestici
lasciano trasparire con la massima evidenza a quali rischi una
donna pué andare incontro se lo sposo non ¢ rimasto soddisfat-
to sotto questo punto di vista.



S. Piano Lo hinduismo oggi 277

Fortunatamente un altro grave problema, quello del matrimo-
nio dei fanciulli, gia strenuamente combattuto dai diversi samaj
a partire dal secolo scorso, € in forte declino, ma il fenomeno
non ¢ del tutto scomparso, sebbene una legge in vigore fin dal
1976 fissi I’etd minima per contrarre il matrimonio a 18 anni per
le femmine e 21 per i maschi. I’India é ancora, anche sotto que-
sti aspetti, un paese di forti contrasti: nel 1976 (per fare un esem-
pio lampante) é stato introdotto, per legge, il divorzio; circa die-
ci anni dopo, nel 1987 e nel 1988, si sono ancora verificati, ri-
spettivamente in Rajasthan e in Uttar Prades, casi di safi (im-
molazione della vedova sul rogo del marito), che hanno susci-
tato orrore da parte di alcuni, ma anche plauso da parte di al-
tri e, quel che € peggio, senza che le autorita abbiano ritenuto
opportuno, se non doveroso, intervenire. E certi altri fenomeni
sociali legati alla religione potrebbero apparire solo come lon-
tani ricordi, se nel 1985 non si fosse svolta una campagna per
bandire la prostituzione sacra, che evidentemente € lungi dal-
I’essere scomparsa.

Ancora piuttosto viva, e riconosciuta dal Mahatma Gandhi co-
me un carattere distintivo del modo di essere hinduq, € la ben no-
ta venerazione della vacca, elevata a simbolo di tutti 1 valori tra-
dizionali dalle frange piu conservatrici della comunita hind;
specialmente nelle campagne, i cinque prodotti vaccini (parica-
gavya) elencati nei testi sacri occupano ancora un posto di pri-
mo piano nella vita di molte famiglie; essi sono il latte, la caglia-
ta, il burro fuso (ghita, in hindi: ghi, che ¢ il condimento fonda-
mentale della cucina indiana), 'urina (usata un tempo e, seb-
bene raramente, ancor oggi come medicamento) e lo sterco
(che, unito a paglia, confezionato in pani circolari ed essiccato,
funge da combustibile per i focolari dei poveri).

Accanto a consolidati comportamenti consuetudinari, garanti-
ti dal senso di fedelta al proprio passato religioso e culturale che
caratterizza la gran parte della popolazione hinda, nella fede sem-
plice delle grandi masse contadine dell'India trovano ancora lar-
go spazio culti praticati nei confronti di figure divinizzate di «eroi»
rurali, dei serpenti (naga) e di molti alberi sacri, oltre che di un
gran numero di spiriti benevoli e malevoli e di fantasmi irrequieti
di trapassati (preta). Al contrario, trovando speciale seguito nel ce-
to medio urbano, proseguono la loro attivita riformistica, spesso
abbinata a interventi umanitari e caritativi, le diverse organizza-
zioni socio-religiose nate nel secolo scorso, fra le quali spicca la Ra-
makrishna Mission di Calcutta, i cui monaci — di solito melto pre-



278 Hinduismo

parati — finiscono spesso per rappresentare in qualche modo il
punto di vista hindi nel dialogo interreligioso.

In senso opposto, pero, allo spirito riformistico dei diversi sa-
maj, e specialmente a partire dagli anni Ottanta, si  verificata una
crescita dei movimenti nazionalistici hinda, motivata anche da
una comprensibile apprensione dovuta al maggiore incremento
della popolazione musulmana (3,6%) - del tutto insensibile, anzi
avversa per principio, alle campagne per il controllo delle nascite
- rispetto a quella hinda (2,4%); ne costituiscono una prova non
solo le manifestazioni promosse nel 1985 da Karan Singh (fonda-
tore del Virat Hindu Samaj, «Societa ecumenica hindi») con il so-
stegno di decine di altri movimenti, ma anche le iniziative di fran-
ge estreme del nazionalismo hinda, organizzatesi in associazioni
come la Shiv Sena (Siva-sena, «Esercito di Siva»), che predica la
conversione forzata o la deportazione in Pakistan di tutti i musul-
mani indiani; questi estremisti hind sono soliti portare come sim-
bolo I'arma (ayudha) tipica di Siva, il tridente (trisula), adatta a es-
sere usata come arma tutt’altro che impropria durante le manife-
stazioni pubbliche. La tensione fra hindi e musulmani, aggrava-
tasi negli anni Ottanta, € esplosa nei moti di Bombay del 1983-84
ed ¢ divenuta, per cosi dire, endemica in localitda come Ayodhya
(I'antica e leggendaria capitale di Rama descritta nel Ramayana),
non lontano da Faizabad (Uttar Prades), poiché gli hindi si arro-
gano il diritto di ricostruire I’antico tempio di Rama, distrutto dai
turchi, proprio nel sito dell’attuale moschea edificata sulle sue ro-
vine e, di conseguenza, pretendono di abbattere la moschea stes-
sa e organizzano a tale scopo manifestazioni che hanno recente-
mente provocato anche violenti scontri. Anche la tensione fra sikh
e hindd ha avuto momenti tragici, come I’eccidio di Delhi, dopo
’assassinio politico di Indira Gandhi, nel 1984. Presso i gruppi
fondamentalisti hindi il neologismo moderno hindutva, col qua-
le si e voluto tradurre l'inglese hinduism con implicita allusione
all'indianita come categoria ideale, vorrebbe far rivivere il sogno
antico di un’Indija totalmente ed esclusivamente hinda, che ap-
partiene a un passato ormai troppo lontano.

Il fondamentalismo hindd, le cui origini si possono in qualche
modo far risalire alla fondazione dell’Arya Samaj (Bombay, 1875),
ricevette nuovo impulso nel 1915, con la costituzione di quello che
¢ stato chiamato il «primo partito politico esclusivista hindu» (Ma-
dan, 1998, p. 56), la Hindu Mahasabha. I suoi pit autorevoli espo-
nenti costruirono l'ideologia dello hindutva sulla base della co-
munanza di nazionalita (rasfra), razza (jati) e cultura (samskrti), fa-



S. Piano Lo hinduismo oggi 279

cendo leva sul principio di una identita culturale prima ancora che
«religiosa» e prescindendo, almeno apparentemente, da ogni fi-
nalita di tipo politico. Perfino una struttura come il Rashtriya
Svayamsevak Sangh (RSS), ovvero «Organizzazione Nazionale dei
Volontari», fondata a Nagpur nel 1925, definii propri obiettivi «in
termini rigorosamente non politici», sottolineando il proprio ca-
rattere di organizzazione «culturale» fondata sulle cinque unita
(geografica, razziale, religiosa, culturale e linguistica), mentre le
dichiarazioni dei suoi esponenti avevano spesso, al contrario, «il
tono inequivocabile di una rivendicazione di potere», in quanto
«riconoscere la supremazia della cultura hinda» assumeva il signi-
ficato di «garantire agli hindu il monopolio del potere» (Madan,
1998, pp. 58 sg.). L.a «cultura nazionale» o «cultura indiana» (bha-
ratyya samskrti), d’altra parte, era definita in modo sempre piu
evidente come una sorta di derivazione dalla «religione hindu»
(hinda-dharma), chiamata anche «religione di Stato» (rastra-dhar-
ma), mentre il carattere squisitamente «politico» degli obiettivi
del Rashtriya Svayamsevak Sangh, manifestatosi piti chiaramente
nel 1951 con il sostegno accordato al nuovo partito del Jan Sangh
e con una crescente ostilita non solo verso gli «stranieri», ma
anche verso gli hindi «occidentalizzati», considerati come «ne-
mici interni» della cultura «nazionale», ha recentemente trovato
espressione in forze politiche come il Bharatiya Janata Party, che
oggi governa I’'Unione Indiana.

Si puo notare, tuttavia, come in questi primi anni del secon-
do millennio, e specialmente fra gli intellettuali € nell’Tambiente
borghese, si stia diffondendo una sorta di hindiismo «moderno»
estremamente conciliante sul piano teoretico, che, sulla scia for-
se della visione religiosa propria del movimento medievale dei
Sant, sostiene che Dio € unico, ma puo essere ed ¢ di fatto ado-
rato sotto le forme e nei modi piu diversi; in altre parole, si sta
diffondendo un nuovo sincretismo secondo il quale tutte le reli-
gioni insegnano la sola e unica veritd e non ha molta importan-
za, in definitiva, il nome che ciascuna da a Dio; tutte le religioni
cioe sarebbero uguali nella loro essenza e, fra esse, questa mo-
derna «religione hindi» avrebbe il pregio di fondarsi su basi
«scientifiche» per quanto riguarda la visione dell’universo, di Dio
e dell’'uomo. Gli stessi monaci della Ramakrishna Mission, per
esempio, tendono a presentare le proprie verita religiose non
tanto come un oggetto di fede, quanto piuttosto come frutti di
un ragionamento e di un discorso logico capaci di guidare «scien-
tificamente» gli ascoltatori verso la verita. In modo non dissimi-



280 Hinduismo

le, sebbene con minore preparazione filologica e storico-religio-
sa, alcuni personaggi oggi estremamente popolari fondano la
propria predicazione sull’identitd finale fra le religioni. Ne co-
stituisce un esempio la figura di Sathya Sai Baba di Puttaparthy
(Andhra Prades), che ha moltissimi seguaci soprattutto stranieri
(compreso un folto gruppo di italiani); considerato una rein-
carnazione di Sai Baba di Shirdi (un santo vissuto nel secolo scor-
so in Maharastra), il nuovo Sai Baba, che si é autoproclamato un
avatara ed € venerato come tale, predica ai suoi seguaci una sor-
ta di sincretismo che considera valide tutte le religioni, invita cia-
scuno a seguire la propria, ma aggiunge che la divinita € presente
oggi in carne e ossa nella sua persona.

A siffatta tendenza alla semplificazione teologica, propria di
questa sorta di «induismo moderno», si accompagna quasi inevi-
tabilmente il rifiuto degli aspetti cultuali e rituali della religione
tradizionale, talora condannati addirittura come superstizioni, co-
sicché la religione tende a ridursi a mero comportamento mora-
le, sulla base delle norme codificate dalla prassi consuetudinaria.

Manca, infatti, nella tradizione brahmanica, I'idea stessa di
un’autoritid centrale, che garantisca la corretta interpretazione
delle scritture, indichi i principi del comportamento etico e ga-
rantisca I'unita di tutti i credenti sia sul piano dei contenuti del-
la fede, sia su quello del comportamento religioso e dell’assolvi-
mento dei doveri individuali; ed & proprio nella molteplicita del-
le sue vie che il cosiddetto «hindiiismo» rimane fedele alla pro-
pria immagine di sempre, con I'estrema frammentazione delle
scuole di pensiero, ciascuna con il suo guru, e con l'idea che la
salvezza sia, in ultima analisi, una questione di consapevolezza
spirituale a livello personale e che ciascuno debba trovare la sua
via per conquistarla.

Se I'idea di una religione comune degli indiani ¢ probabil-
mente antica e se € vero che, come ha recentemente sostenuto
D.N. Lorenzen (1999), le popolazioni dell’India possedevano una
sorta di consapevolezza contrastiva di appartenere a una «religio-
ne hinda», definita specialmente per contrapposizione a quella
islamica, a partire almeno dal XV secolo, se non addirittura dal
1200, cioé dall’inizio del dominio dei Turchi di fede islamica su
quel paese, non sembra tuttavia credibile che tutti gli indiani non
musulmani si siano sentiti partecipi in passato della «cultura reli-
giosa» tramandata dalla casta brahmanica e certamente non cor-
risponde a verita quella sorta di presunzione di appartenenza alla
«religione hindi» che i censimenti governativi contemporanei



S. Piano Lo hinduismo oggi 281

vorrebbero applicare a tutti coloro che non dichiarino aperta-
mente di appartenere a una religione diversa e ufficialmente ri-
conosciuta come tale. Par farsene convinti é sufficiente leggere un
saggio come quello di Kancha Ilaiah, significativamente intitolato
Perché non sono uno hindi, che mostra con sufficiente chiarezza co-
me la cultura e la religiosita hind siano spesso sentite come «stra-
niere» dalla maggioranza emarginata della popolazione dell’In-
dia, specialmente nel Sud, a causa della «diversita» delle culture
dravida. Le masse popolari chiamate dalit-bahujan, che Ilaiah defi-
nisce come «persone e caste che formano la maggioranza sfrutta-
ta e repressa» (1996, p. 9), posseggono una loro peculiare cultura
tradizionale e una conseguente visione delle problematiche so-
ciali che sono diverse da quella dominante e la religione degli
hindq, ovvero delle caste alte, si & per cosi dire sovrapposta a tale
cultura senza penetrarvi; sembra pertanto ragionevole pensare
che anche questa componente della popolazione, unitamente a
quella costituita dai cosiddetti hindi occidentalizzati, possa rien-
trare, sebbene per ragioni diverse, in quella categoria dei «nemici
interni» dei quali ogni fondamentalismo sembra aver bisogno
(Madan, 1998, p. 60). In presenza dell’evidente processo di seco-
larizzazione in atto, anche come conseguenza della rapida indu-
strializzazione, le culture in qualche modo emergenti dei senza-ca-
sta, degli ati-Sidra (o «caste inferiori di siadra»), delle popolazioni
tribali e delle cosiddette «altre classi arretrate» (Other Backward
Classes) possono costituire una seria minaccia per i centri tradi-
zionali di potere, specialmente quando esse trovino interessanti si-
nergie con 1 principi di altre religioni, come il buddhismo e, so-
prattutto, il cristianesimo. Sembra pertanto di poter capire le ra-
gioni, certamente non giustificabili su un piano oggettivo, in base
alle quah il governo attuale dell’India impone restrizioni sempre
maggiori all’attivita missionaria cristiana, tollerando nel medesi-
mo tempo — € con un comportamento estremamente distante da-
gli intenti delle dichiarazioni ufficiali — gli atti di violenza anticri-
stiana compiuti, in nome dello kindutva, dalle stesse frange estre-
miste del principale partito della coalizione che detiene il potere
(Piano, 2001, pp. 8sg.).

All’alba di questo nuovo millennio la politica governativa del
Bharatiya Janata Party, il cui sostegno alle istituzioni tradizionali,
specialmente per quanto concerne i centri di ricerca sulla lingua
e cultura sanscrita, non puo¢ non essere considerato favorevol-
mente dagli studiosi indiani e stranieri del settore, sembra d’altro
canto aver favorito e favorire tuttora atteggiamenti di esclusivi-



282 Hinduismo

smo e di chiusura nei confronti di qualsiasi realta culturale estra-
nea: una parola, quest’ultima, che viene interpretata troppo ap-
prossimativamente nel senso di «non hindi».

Questi inquietanti segni di chiusura culturale, oltre che reli-
giosa, verso il mondo esterno si sono palesati proprio verso la fi-
ne di un secolo, il ventesimo, durante il quale si ¢ verificato, in
seno allo hinduismo, un fenomeno di segno opposto, che ¢é tut-
tora in essere: si tratta del tentativo, almeno in parte riuscito, di
varcare i confini dell’India, per diffondere forme diverse della
cultura religiosa hinda nel resto del mondo. Questa tendenza ha
avuto due esiti diversi e fra loro complementari. Da un lato si so-
no diffuse, specialmente negli Stati Uniti d’America e in Euro-
pa, forme di spiritualitd hindi, presentate da «maestri» indiani
di scuole diverse, ma quasi sempre con una marcata impronta
vedantica, attorno ai quali hanno preso forma alcuni dei cosid-
detti «<nuovi movimenti religiosi»; tale fenomeno, che ha rag-
giunto il suo apice negli anni Sessanta e Settanta del secolo scor-
so, € ormai in declino e, in ogni caso, € stato considerato, alme-
no finora, con una certa diffidenza da parte dell’ambiente tra-
dizionale brahmanico. Dall’altro lato si ¢ verificato un fatto nuo-
vo, soprattutto — e non a caso — nell’ambiente delle scuole tan-
triche, in seno alle quali il fenomeno trova forse una pin ampia
giustificazione: i maestri indiani di alcune scuole hanno comin-
ciato a conferire l'iniziazione (diksa) e, in seguito, la qualifica di
svamin a discepoli stranieri, trasformandoli cosi in altrettanti gu-
ru che, tornati in patria, vi hanno introdotto la prassi religiosa
autentica della scuola originaria e hanno a loro volta comincia-
to a radunare attorno a sé gruppi di discepoli, fondando asram,
scuole di yoga e di danza tradizionale indiana e costruendo edi-
fici da adibire al culto, opportunamente forniti di immagini sa-
cre originali e decorati all’esterno da gruppi di scultori ($ilpin)
appositamente invitati dall’India. Cio che colpisce di queste nuo-
ve presenze € I’assenza quasi totale — se si escludono forse le abi-
tudini alimentari — di forme concrete di «inculturazione»: in al-
tre parole, questi luoghi abitati da monaci e monache hindua (di
solito chiamati svamin e svamini) e da piccole folle di allievi e sim-
patizzanti piti 0 meno interessati agli aspetti «culturali» della tra-
dizione hindu (musica, danza, yoga, ecc.), non fanno che ripro-
durre nei Paesi ospitanti ambienti e abitudini squisitamente in-
diani, creando, per cosi dire, delle piccole «Indie» in miniatura,
non diversamente da quanto accade attorno ai focolari domesti-
ci degli hindi che vivono all’estero. In tali luoghi si celebrano



S. Piano Lo hindiismo oggi 283

matrimoni hindu e altri samskara e si pratica il culto secondo i
dettami della scuola di appartenenza. Ne costituisce un esempio
il Gitinanda Asram di Carcare, nell’entroterra di Savona, ove ha
sede I'Unione Induista Italiana o Sanatana Dharma Samgha, che
ha recentemente ottenuto il riconoscimento ufficiale dello Stato
italiano come confessione religiosa, con decreto firmato dal Pre-
sidente della Repubblica il 29 dicembre 2000: in questo centro,
che contribuisce anche a diffondere nel nostro Paese la cultura
tradizionale dell'India attraverso svariate iniziative, si pratica il
culto della Dea nella sua forma di Tripurasundari («La bella del-
le tre cittd») e si segue la dottrina e la prassi della scuola Sri Vidya
o della «Divina Sapienza» dell’India meridionale.
Mentre all’estero cominciano a mettere le loro radici in nuo-
vi contesti umani le scuole del tantrismo hindu, nella «terra dei
Bharata» sembra di poter constatare che la nuova atmosfera so-
cio-politica favorisca un «induismo» sempre piu vaisnava: un in-
duismo che, adorando Visnu come divinita suprema e affidando
un ruolo in qualche modo subordinato alle altre divinita mag-
giori, sottolinea da un lato il desiderio di un ritorno agli ideali
del sacrificio vedico e quindi alla purezza originaria della tradi-
zione religiosa brahmanica, mentre dall’altro sancisce ancora
una volta il valore eterno del dharma hinda — del quale proprio
Visnu é il principale custode — in tutti i suoi aspetti, a volte di-
scutibili, come I’organizzazione gerarchica della societa delle ca-
ste e la supremazia assoluta di una esigua minoranza nei con-
fronti dell'intera popolazione. Visitando I'India in questi primi
anni del nuovo millennio, si ha 'impressione che la figura di Si-
va, il grande Dio degli asceti, abitatore delle montagne e simbo-
lo supremo di una tensione senza compromessi verso 1’Assoluto,
con le sue caratteristiche per cosi dire «trasgressive», sia posta un
poco in ombra e che il suo culto tenda a retrocedere legger-
mente di fronte all’avanzare dell’ordine brahmanico, fatto di mi-
nutissime regole e iinperiosi divieti e che trova piuttosto in Visnu
il suo punto di riferimento. Molto probabilmente svolgono un
ruolo non secondario in questo processo, da un lato, gruppi di
persone facoltose e disposte a sponsorizzare le varie iniziative —
come, per esempio, I'accensione e il mantenimento dei «fuochi
sacri» in appositi agni-kunda durante le feste e le fiere religiose
piu importanti — e, dall’altro, il sostegno finanziario di movimenti
di lontana origine vaisnava, nati fuori dell’India e poi cresciuti
soprattutto negli Stati Uniti d’America e in Europa (si pensi spe-
cialmente all’International Society for Krishna Consciousness), i



284 Hinduismo

quali ora sembrano emergere sempre di piu sulla scena indiana,
dove solo pochi decenni or sono erano stati considerati con pru-
dente distacco.

BIBLIOGRAFIA

Béteille, A., 1986: Individualism and Equality, in «Current Anthropo-
logy», 27, Chicago, pp. 121-134.

Bharati, A., 1982: Hindu Views and Ways and the Hindu-Muslim Interface.
An Anthropological Assessment, Santa Barbara.

Biardeau, M., 19662 Inde, Paris [trad. it. della 1 ed., India, Milano 1960].

Burghart, R. - Cantlie, A. (a cura di), 1985: Indian Religion, London-New
York.

Clémentin-Ojha, C., 1992: Qu'est-ce qu'étre orthodoxe? Le cas des ascetes vi-
shnouites du «catuh-sampradaya», in Bouez, S. (a cura di), Ascese et re-
noncement en Inde ou La solitude bien ordonnée, Paris, pp. 71-85.

Dumont, L., 1966: Homo hierarchicus: le systéme des castes et ses implications,
Paris [trad. it. Homo hierarchicus. Il sistema delle caste e le sue implicazio-
ni, Milano 1991].

Ilaiah, K., 1996: Why I Am Not a Hindu. A Sudra Critique of Hindutva Phi-
losophy, Culture and Political Economy, Calcutta.

Kaviraj, G.N., 1976: Puja-tattva (Essence of Worship), Varanasi.

Lorenzen, D.N., 1999: Who Invented Hinduism?, in «Comparative Studies
in Society and History», 41/4, pp. 630-659.

Madan, T.N., 1998: Religione e politica in India. Cultura politica, revivali-
smo, fondamentalismo e secolarismo, in L’India contemporanea. Dinamiche
culturali e politiche, trasformazioni economiche e mutamento sociale, Tori-
no, pp. 49-65.

Marcuccio, L. (a cura di), 1995: Rapporto India. Le riforme economiche e il
difficile rapporto fra centro e periferia, Torino.

Munshi, KM., 1976% Somanatha: The Shrine Eternal, Bombay.

Murray, M., 1980: Seeking the Master. A guide to the Ashrams of India, Sud-
bury.

Pandey, R.B., 1969 Hindu Samskaras (Socio-religious Study of the Hindu
Sacraments), Delhi.

Pathar, S.V., 1974: Temple and its significance, Tiruchirapalli.

Piano, S., 2001: Lessico elementare dell’induismo, Torino.

Piretti Santangelo, L., 1991: Sati. Una tragedia indiana, Bologna.

Pousse, M., 1993: Inde, les incertitudes de 'an 2000, in Pousse, M. (a cura
di), L’Inde, études et images, Paris, pp. 25-40.

Quigley, D., 1993: The interpretation of caste, Oxford.

Schermerhorn, R.A., 1978: Ethnic Plurality in India, Tucson.



S. Piano Lo hinduismo oggi 285

Singer, M. (a cura di), 1959: Traditional India: structure and change, Phi-
ladelphia.

Viramma-Racine, J. - Racine, J.-L., 1999: La risata degli oppressi. Vita di
un ‘intoccabile, Milano.

Werner, K. (a cura di), 1989: The Yogi and the Mystic. Studies in Indian
and Comparative Mysticism, London-Riverdale.

Yogananda Paramahamsa, 1946: Autobiography of a Yogi, Bombay [trad.
it. Autobiografia di uno yogin, Roma 1951].






Il giainismo
di Carlo Della Casa

1. INTRODUZIONE

11 giainismo, che secondo il censimento del 1981 conta in India
poco piu di 3 milioni di fedeli, ¢ la religione dei giaina (sanscri-
to jaina), seguaci del Jina, il «vincitore» delle passioni, epiteto di
Vardhamana o Mahavira, profeta d’una religione che si presen-
ta come via di superamento del ciclo delle esistenze (samsara),
ognuna delle quali ¢ determinata, nella sua condizione di par-
tenza, dalla qualita dell’azione (karman) precedentemente com-
piuta. E probabile che Vardhamana, pressappoco coevo del
Buddha, sia stato il riformatore d’una setta gia antica di qualche
secolo: in effetti il giainismo - rimasto nei secoli legato a una vi-
sione pragmaticamente realista dell’esistente, che s’oppone sia al
buddhismo, che nega ogni sostrato permanente, sia al brahma-
nesimo, che tutto riconduce a un Assoluto sottratto a ogni cam-
biamento che non puo che essere illusorio — appare estrema-
mente arcaico anche nel suo ilozoismo, per cui s’attribuisce un’a-
nima a ogni manifestazione della natura, comprese pietre, goc-
ce d’acqua o piante.

Il giainismo parte dunque dall’accettazione incondizionata del
principio del ciclo delle esistenze e s’inserisce nella temperie spi-
rituale del periodo tardo-vedico. Svanito I’antico ottimismo che fa-
ceva auspicare qui sulla terra una vita lunga, ricca di figli e di ar-
menti, e nell’aldila una continuazione sia pure pallida dell’esi-
stenza terrena, prevale la convinzione che I’azione abbia un effet-
to che deve sempre essere fruito: e se il corso d’'una vita non basta



288 Hinduismo

a esaurirne le conseguenze, I'anima o il quid responsabile dell’a-
zione dovra ritornare sul campo del suo agire, ossia sulla terra, in
una catena di rinascite che siripeteranno all’infinito, poiché I’agi-
re € connesso con I'umana natura. Favorita dalle classi dominanti
come spiegazione ragionevole del vario destino dell'uomo e della
palese ingiustizia della distribuzione attuale del bene e del male,
la dottrina del samsara determinato dal karman d’altra parte of-
friva agli oppressi e ai disperati una speranza di migliorare sia pu-
re in una prossima esistenza il proprio futuro e s’affermo pertan-
to rapidamente. Ben presto, pero, divenne predominante non la
speranza d’essere ciascuno creatore del proprio destino, ma il sen-
so di provvisorieta che travolge ogni cosa: nel seguito incessante di
vite, la ricchezza, la famiglia, I'esistenza stessa perdono il loro va-
lore d’unicita e d’irripetibilita. E allora fioriscono le varie propo-
ste di liberazione, per le quali lo scopo non é piu quello d’ottene-
re una permanenza felice in un ciclo destinato comunque a fini-
re, ma di trovare qualche cosa di sottratto all'impermanenza e, se
e vero che I'impermanenza € propria della vita, di qualche cosa
che sia diversa dalla vita. La negazione d’un’intima validita del-
’esistenza terrena s’esprime nella pratica dell’ascetismo. Questo
¢ uno dei contrassegni tipici del giainismo, che lo sostiene e lo rac-
comanda come molte altre correnti brahmaniche e hindu, tanto
che la mortificazione della carne € uno degli aspetti dell’indianita
che piu ha colpito gli stranieri in tutte le epoche. Ma se la pratica
ascetica € I'ultimo e indispensabile passo sulla via che porta alla
liberazione, non meno importante ¢ lo sforzo personale per la
propria purificazione, che si manifesta per i giaina soprattutto in
un’implacabile osservanza dell’ahimsa, ossia del precetto della
non violenza, che presto dal significato puramente negativo passa
all’aspetto positivo ed € considerata equivalente alla daya, la sim-
patia verso tutti gli esseri animati.

Per I’esigenza etica — per la quale esso non puo essere ridut-
tivamente definito come la sistemazione dell’antichissima ten-
denza indiana all’ascetismo - il giainismo s’apparenta stretta-
mente al buddhismo, coevo almeno per quanto riguarda la for-
mulazione definitiva e storica dei precetti. Del pari con il buddhi-
smo sono condivisi la posizione antibrahmanica, il rifiuto dei sa-
crifici cruenti, I'ateismo e l'originaria preferenza per la condi-
zione di monaco itinerante, poiché soltanto questo puo affron-
tare quella vita di astensioni, di innumerevoli cautele e infine di
logoramento del corpo che gli consentiranno prima di ridurre
la produzione di karman, poi di consumare il karman accumu-



C. Della Casa Il giainismo 289

lato. La presenza d’un laicato, che poi indusse a un parziale ab-
bandono della vita errabonda da parte dei monaci e al formarsi
di monasteri e templi, € pero attestata fin dai primi tempi e an-
che in questo si trova un punto di contatto con il buddhismo, dal
quale tuttavia il giainismo ¢ da tenersi del tutto separato per tra-
dizioni autonome e per differenze sostanziali: soprattutto per la
diversa posizione nei riguardi dell’ascesi, dal Buddha giudicata
«indecorosa e inutile».

Secoli di contatti con I'ambiente hindi hanno lasciato il segno
per quanto riguarda il culto praticato dai laici, che son partecipi
difeste e cerimonie hind1, interpretate generalmente in senso pit
sobrio. Ma alcune caratteristiche sono rimaste nei tempi, a con-
ferma di quella fedelta alle origini nella quale alcuni studiosi ve-
dono il motivo della persistenza del giainismo sul suolo indiano: e
sono un certo meccanicismo, che induce talvolta a prescrizioni mi-
ranti piu alla rinuncia che alla moralita, la preoccupazione sem-
pre affiorante per il perfezionamento individuale, soprattutto I'av-
versione ai grandi voli metafisici, che trova una curiosa convalida
nella propensione per le comparazioni e i paragoni tratti dall’e-
sperienza piu prosaica. Saldamente ancorati al buon senso comu-
ne, i giaina accettano il mondo nella sua apparenza immediata,
analizzano ogni fenomeno con cura minuziosa e giungono ad am-
mettere la «<indeterminatezza dell’essere», per cui su ogni oggetto
possono emettersi vari giudizi, tutti veri ma tutti parziali, in quan-
to considerano soltanto uno degli aspetti della realta in continua
evoluzione. Nella dottrina del «pluralismo relativo degli aspetti
della realta» (anekantavada) i giaina vedono la testimonianza
dell’attitudine scientifica della loro dottrina e la base per la tolle-
ranza e il vivere civile, in quanto ogni dottrina contiene una parte
di vero e puo quindi essere recuperata come avvio alla compren-
sione della verita, per il raggiungimento della quale & tuttavia in-
dispensabile la dottrina giainica. A noi sembra che nell’anekanta-
vada si sorprenda un atteggiamento sostanzialmente analogo a
quello che fa rifuggire il Buddha da ogni indagine ontologica, in
quanto non producente ai fini della salvazione, o a quell’'umane-
simo upanisadico per il quale la considerazione della molteplicita
fenomenica precede l'intuizione della realtd trascendente, che
senza la prima é mutila. E invero 'uomo e il suo destino sono al
centro dell'interesse: ’'uomo che potra essere avviato sullaretta via
da un esempio, ma che in se stesso soltanto potra confidare per se-
guire quella disciplina che lo porra per sempre al di sopra del do-
minio della materia.



290 Hinduismo

2. STORIA DELLA CHIESA
E DELLA TRADIZIONE GIAINICHE

La dottrina, compendio dell’eterna legge dell’eterna verita, é per
i giaina immutabile. Nell’avwicendarsi delle epoche cosmiche,
soggette a un cambiamento graduale e continuo, possono tutta-
via verificarsi situazioni di obnubilamento o fraintendimento nel-
la conoscenza della dottrina. Per ripristinarla nella sua integrita
compaiono allora di tempo in tempo i 24 firthamkara, «costrutto-
ri del guado», quel guado che permette d’oltrepassare ’oceano
delle esistenze e consiste nella dottrina o nella comunita. Soltan-
to i due ultimi profeti dell’attuale era cosmica, Parsva e Vardha-
mana Mahavira, sono considerati personaggi storici: gli altri pro-
feti sono awvolti nelle nebbie del mito, distanti tra loro miriadi
di anni, privi d’individualita, e sembrano adombrare il concetto
che la dottrina e I'organizzazione chiesastica, stabilite intorno al
500 a.C., affondano le loro radici in una remota antichita.
Par$va, nato da famiglia guerriera a Benares 250 anni prima
di Mahavira e morto per inedia volontariamente sopportata a 100
anni, fondo una comunita di laici e monaci astretta a quattro voti:
non nuocere, non mentire, non rubare, non possedere. Erano
essi probabilmente i nirgrantha, gli «svincolati» da ogni cura ter-
rena, € a questa comunita appartenevano i genitori di Mahavira.
Costui € indicato nei testi buddhistici con I’epiteto di Nataputto
(sanscrito Jhatrputra) e apparteneva al clan appunto dei Jnatr.
Suo padre Siddhartha aveva il titolo di sovrano d’un piccolo Stato
nella regione del Magadha (Bihar), e a Kundagrama (odierna
Besarh) nacque il futuro Mahavira, che secondo la prevalente tra-
dizione chiesastica visse tra il 599 a.C. e il 527, piu probabilmente
tra il 549 (o 540) e il 477 (o 468)!: Hemacandra, che nel secolo
XII d.C. si basa su materiali antichi, colloca la sua morte 155 an-
ni prima dell’accessione al trono di Candragupta Maurya e que-
sta avvenne nel 322 o nel 313 a.C. Ben presto, al pari di Parsva,
divenne il soggetto d’una variegata leggenda; ma mentre per
Parsva si sottolineano la compassione verso tutte le creature e la
disponibilita all’aiuto (salvo dal fuoco d’un brahmano crudele
un serpente che in un’esistenza successiva gli offerse la prote-
zione del suo cappuccio contro la pioggia di pietre scagliategli

! La cronologia di Mahavira é strettamente congiunta con quella del
Buddha, per il quale alcuni studiosi propongono una datazione piu bassa (380
a.C.?). Vedi: H. Bechert, A Remark on the Problem of the Date of Mahavira, in «In-
dologica Taurinensia», 11 (1983), pp. 287-290.



C. Della Casa Il giainismo 291

contro da quello stesso brahmano), per Mahavira s’insiste sulla
sua determinazione e sulla sua indifferenza di fronte ai pericoli.

L’embrione fu trasferito (come si narra per Balarama, fratel-
lo di Krsna) dal grembo della consorte d’un brahmano al grem-
bo della moglie di Siddhartha, poiché un profeta della fede de-
ve nascere «in famiglie nobili, elevate, d’origine regale». Alla na-
scita gli fu imposto il nome Vardhamana, interpretato come «ac-
crescitore» (in realta «colui che s’accresce») per i benefici che
subito si produssero nel regno. Conscio fin dalla giovinezza del-
la transitorietd dei beni terreni, domino tuttavia I’aspirazione
all’ascesi per non turbare la famiglia, si sposo ed ebbe pure una
figlia (ma le sette rigoriste non parlano del suo matrimonio).
Morti i genitori, a trent’anni, con il consenso del fratello al qua-
le cedette il regno, poté darsi alla vita religiosa. All'inizio della
stagione fredda abbandono la famiglia, si strappo la capigliatura
e, indossata una tonaca (ma dopo tredici mesi si spoglio anche
di questa), inizid un vagabondaggio durato dodici anni, prati-
cando aspra ascesi ed esponendosi nudo alle intemperie e agli
insulti di popolazioni ostili. Nel quarantatreesimo anno di vita,
dopo lunghe meditazioni e mortificazioni, dopo aver sradicato
amore e odio, desideri e ripugnanze, ottenne la conoscenza as-
soluta, la rivelazione della verita che permette di sfuggire al do-
lore, congiunto inevitabilmente con la vita. Da quel momento fu
un Jina, «vincitore» delle passioni, un Kevalin, <onnisciente», un
Arhat, «venerabile», un Mahavira, «grande eroe». Per gli altri
trent’anni della sua vita si dedico alla predicazione, girovagando
nel Magadha, onorevolmente accolto dai rappresentanti dell’ari-
stocrazia guerriera alla quale egli stesso apparteneva.

Non € ricordato alcun suo incontro con il Buddha, attivo ne-
gli stessi luoghi e nella stessa epoca, mentre ci si sofferma sulla
figura di Gosala Maskariputra, dapprima suo discepolo quindi
asperrimo nemico e capo degli ajivika. Questa setta, costituita di
monaci e laici, ancora esistente nel secolo XIV, era accusata di
concepire I'universo come retto da un fatalismo assoluto, contro
il quale a nulla valgono gli sforzi umani. Avversati sia da giaina
sia da buddhisti, descritti come alternanti periodi di crapula a pe-
nitenze severe, gli ajivika occupano una posizione mediana tra le
scuole negativiste € quelle che ammettono un ordinamento eti-
co dell’'universo ed ebbero forse qualche influenza su alcune con-
cezioni e pratiche giainiche.

Mahavira mori a 72 anni e i suoi resti furono portati in cielo,
cosicché, a differenza di quanto avvenne per il Buddha, non ci



292 Hinduismo

fu un culto delle reliquie. Secondo il canone la comunita lascia-
ta da Mahavira comprendeva 14.000 monaci, 36.000 monache,
159.000 laici, 318.000 laiche. Le cifre sono senz’altro esagerate,
ma la predicazione di Mahavira dovette avere successo: non si
spiegherebbe altrimenti la polemica dei testi buddhisti contro i
seguaci di Nataputto.

Carattere rigido, sostenitore dell’ascesi piui spinta, conscio
della raggiunta onniscienza e quindi espositore rigoroso ma ge-
lido della dottrina di salvazione, che esige distacco assoluto ed
esclude amore o odio per alcuno, Mahavira era tuttavia disposto
a partecipare a tutti la sapienza, usava la lingua pracrita per av-
vicinare una piu ampia cerchia di ascoltatori e si serviva d’un’elo-
quenza fascinosa della quale ben scarse tracce sono rimaste ne-
gli scritti canonici.

La disposizione a rivolgersi a tutto il creato trova una raffigu-
razione acconcia nella concezione del samavasarana, «assemblea
di preghiera»: al centro d’un immenso cerchio diviso in anelli sta
il tirthamkara, 1a cui parola arriva a divinita, creature infernali, ani-
mali, monaci e uomini di tutte le razze. Erede e riformatore della
comunita di Par§va, Mahavira instauro 1'obbligo esplicito della ca-
stitd come quinto voto, riconfermo la distinzione tra monaci e lai-
ci e dedico la sua attenzione alla formulazione d’una regola pre-
cisa e severa in materia di doveri, costumi e uffici, che anticipa le
sottigliezze dei medievali sravakacara, <norme per laici».

Tre furono i principali discepoli di Mahavira: Gautama In-
drabhuti, legato al maestro da affetto particolare che gli impedi
di raggiungere la liberazione se non dopo la morte del maestro;
Sudharman, successore diretto di Mahavira; e Jambu, che mori
64 anni dopo il maestro e fu I'ultimo onnisciente del periodo co-
smico in cui viviamo. Da allora inizio la trasmissione dei testi sa-
cri, i quali sarebbero stati sistemati per iscritto, in forma gia co-
munque mutila, all’epoca del patriarca Bhadrabahu, morto ver-
so il 300 a.C. La persona di Bhadrabahu ¢ legata anche con I'in-
sorgere dello scisma, che tuttora perdura, dividendo la chiesa
giainica in Svetambara, «vestiti di bianco», prevalenti nel Gujarat
e nell’India occidentale, e digambara, «vestiti d’aria», prevalenti
nell’India meridionale. Secondo questi ultimi, essi sarebbero i di-
scendenti di coloro che emigrarono verso il Sud, nel Mysore, per
sottrarsi ai pericoli d’una carestia sotto la guida appunto di Bha-
drabahu; ritornati dopo vent’anni, trovarono che i rimasti nella
terra d’origine avevano abbandonato il costume della nudita,
adottato ma non imposto da Mahavira, e li accusarono di lassi-



C. Della Casa 1l giainismo 293

smo e di tradimento della regola. Gli §vetambara a loro volta ac-
cusano i digambara di seguir costumi non adatti all’epoca cor-
rotta in cui viviamo.

La religione di Mahavira s’espanse lentamente ma continua-
mente seguendo le vie commerciali che portavano a Sud e a
Ovest: un’iscrizione del I secolo a.C. nell’Orissa e resti archeo-
logici del II secolo a.C. a Mathura attestano della presenza di co-
munita in possesso d’un certo rituale. I giaina annoverano tra i
seguaci della fede molti regnanti e rappresentanti della casta mi-
litare, a cominciare dai contemporanei di Mahavira, per conti-
nuare con Candragupta e ASoka e parecchi sovrani dell’India me-
ridionale vissuti nel primo millennio d.C.: ¢ probabile che, oltre
I’'opportunita politica di non inimicarsi le comunita giainiche, da
sempre economicamente importanti, abbiano assicurato con-
sensi negli ambienti dei guerrieri gli ideali di sforzo personale e
di responsabilita individuale spinti fino all’estremo impersonati
dagli asceti assorti nella meditazione e nella rinuncia. In ogni mo-
do a Samprati, nipote di Asoka (ca. 200 a.C.), é attribuito 'invio
di missioni giainiche nell’India meridionale, nei paesi di lingua
dravidica dove in effetti nel primo millennio della nostra era il
giainismo influenzo profondamente la vita culturale, sociale e ar-
tistica, lasciando documenti letterari e monumenti architettoni-
ci di singolare importanza.

I digambara considerano normative quattro serie di testi, risa-
lenti ai primi secoli d.C. e riguardanti rispettivamente la storia, la
cosmologia, I'etica e la metafisica; gli Svetaimbara fissarono a Va-
labht nel Gujarat in un concilio convocato nel 512 d.C. un cano-
ne, denominato Siddhanta, che é quindi di epoca abbastanza tar-
da e comprende un complesso di 45 testi, divisi in 11 anga, «<mem-
bra», 12 uvanga, «membra secondarie», 10 painna, «testi sparsi», 6
cheyasutta, «regole di disciplina», 5 maulasutta, «regole fondamen-
tali», 2 testi isolati. Particolarmente significativi sono il 1°,il 2° e il
5° anga, rispettivamente Ayara, «<Norme di condotta», Suyagada,
«Ragguagli [sulle varie dottrine)», Viyahapannatti, <Enunciazione
delle spiegazioni», il quale ultimo ci dd una descrizione vivace
dell’insegnamento e della personalita di Mahavira; il cosiddetto
Kalpasutra di Bhadrabahu, «Codice di disciplina», che ¢ il 2° dei
cheyasutia e la cui lettura € meritoria di per sé; il 1° dei mulasutta,
Uttarajjhaya, <1l proseguimento dell’istruzione», sorta di antologia
sull'ideale di vita ascetica. La lingua del canone ¢ denominata
ardhamagadhi ed & un pracrito volutamente arcaico, che ha come
base la parlata del Magadha, ma rivela influssi piti 0 meno intensi



294 Hinduismo

della maharastri, il posteriore pracrito occidentale preferito dai
commentatori medievali. Di lettura faticosa e monotona, il cano-
ne vuol essere un’enciclopedia della scienza sacra e della profana:
dovrebbe quindi essere oggetto soltanto d’interpretazione, non di
completamento. L’accresciuta maturita speculativa e le necessita
polemiche imposero tuttavia un adeguamento: si ebbe pertanto
una ricchissima fioritura di commenti e di opere autonome, con
una scelta sempre piu esclusiva per il sanscrito, che testimonia del
desiderio di confrontarsi con le altre scuole.

Degni di segnalazione sono Umasvati, Kundakunda, Siddha-
sena Divikara, Haribhadra, Hemacandra, Mallisena.

Umasvati (secoli IV-V d.C.) nel Tattvarthasitra, «Aforismi sul
significato della veriti», diede della dottrina una sistemazione
che é rimasta nei secoli, riconosciuta da tutte le sette. Kun-
dakunda, forse anteriore allo stesso Umasvati, privilegia mistica-
mente I'introspezione: I’anima secondo lui ¢ estranea a ogni con-
tatto e a ogni influsso. Mentre Siddhasena (secolo VII) ¢ il pri-
mo sistematore della logica, Haribhadra (secolo VIII), di origine
ed educazione brahmaniche, ¢ Hemacandra (1089-1172), poli-
grafi prodigiosi, furono attivi in ogni branca dello scibile. He-
macandra ebbe anche prestigio altissimo nella vita politica: con-
vertito da lui, il principe Kumarapala s’indusse a creare nel Guja-
rat, da sempre roccaforte del giainismo, uno Stato ispirato ai pre-
cettl giainici con stretta osservanza del principio dell’ahimsa.
Mallisena infine (secolo XIII) ¢ autore della Syadvadamanjari, «I1
mazzo di fiori della dottrina della relativita».

Protezione di principi e manifestazioni imponenti dello zelo
dei seguaci, costruttori di templi sontuosi, non mancarono nep-
pure in seguito, ma il periodo di massima fortuna del giainismo
era ormai sul finire. A parte le persecuzioni sanguinose attribuite
senza certezza di prove ad alcune sette sivaite, il declino fu dovuto
al successo della cosiddetta controriforma brahmanica, che seppe
conciliare concezioni filosofiche di singolare elevatezza con miti e
intuizioni popolari di varia origine, e soprattutto all’affermarsi
delle correnti emozionali imperniate sulla devozione a persone di-
vine quali Visnu, Siva o le divinitd femminili, in grado d’assicura-
re aiuto, consolazione, salvezza. Infine la violenta immissione
dell’Islam sul suolo indiano accomuno nella persecuzione, nella
distruzione di templi e nella conversione pili o meno forzata
hindu, giaina e buddhisti. Per questi ultimi la distruzione dei cen-
tri di cultura fu un colpo mortale; il giainismo invece, pur limita-
to, resistette e conobbe anzi qualche periodo di fortuna, come sot-



C. Della Casa Il giainismo 295

to Akbar (1556-1605), che i giaina considerano seguace della loro
fede. Tra i motivi che consentirono la sopravvivenza in India del
giainismo sono certamente da annoverarsi la potenza economica
delle comunita e la sostanziale immobilita della dottrina attraver-
so i secoli, ma soprattutto la stretta solidarieta che non venne mai
meno tra monaci e laici, i primi riconosciuti guide indispensabili
per la dottrina, che é necessaria per la salvezza.

Nel corso dei secoli sia §vetambara sia digambara (i quali ul-
timi abbandonarono, almeno in pubblico, la nudita) si divisero
in diocesi, chiamate gaccha per i primi, sangha per i secondi, spes-
so in aspra polemica per una diversa valutazione di usi e costu-
mi ritenuti degenerati o incompatibili con la tradizione, special-
mente per quanto riguarda il progressivo abbandono della vita
errabonda da parte dei monaci e il loro stabilirsi in centri resi-
denziali sorti in prossimita dei templi.

Tra 1 movimenti di riforma, che rivelano tra I’altro la vitalita
della religione, sono da ricordarsi tra gli Svetambara gli sthanaka-
vasi e i terapanthi, che rifiutano le immagini e il culto nei templi
e risalgono nella loro ispirazione a Lonka, uno scrivano vissuto
nel Gujarat nel XV secolo. Gli sthanakavasi, attestati a partire dal
1630 circa, «abitanti in case private», rifiutano quelle parti del ca-
none che parlano dei templi, in quanto nella costruzione di essi
va perduto gran numero di esseri viventi (al che viene opposto
che il tempio é simile a un pozzo, nello scavo del quale i bene-
fici superano di gran lunga il danno provocato) e hanno reso ob-
bligatorio I'uso della pezzuola davanti alla bocca per non ledere
lo spirito dell’aria e per non inquinare con il respiro i testi sacri
durante la lettura rituale. E possibile che I’esempio dell’islam ab-
bia fornito qualche suggerimento alle tendenze iconoclastiche:
va osservato pero che la polemica contro templi e immagini ¢ as-
sai antica fra i giaina e del resto la convinzione che I’assoluto €
del tutto scevro di qualita sensibili e quindi irrappresentabile ¢
dal tempo delle Upanisad ben radicata nell’India. La setta dei te-
rapanthi, «1 seguaci dei tredici» primi aderenti alla riforma, fu
fondata nel 1764 da Acarya Bhikshu, originario del Rajasthan e
sostenitore d’una regola rigorosa, dura, aliena da compromessi,
tutta rivolta alla purificazione individuale. Fortemente centraliz-
zata sotto 'autorita degli acarya, «<maestri», la setta dei terdpanthi
ha mantenuto fama per rigore e dottrina fino ai nostri giorni. Il
nono acarya, Shri Tulsi, fondo nel 1949 il movimento anuvrat,
che attraverso «[la fedelta ai] voti minori» dei laici, ossia attra-
verso un combinato e graduale intreccio di moderazione e di



296 Hinduismo

azioni moralmente pure in tutte le fasi della vita privata, pubbli-
ca, commerciale, mira alla costruzione d’una societa libera dallo
sfruttamento, dalla poverta, dalla violenza.

A partire dalla meta del secolo scorso, anche in rapporto con
I'interesse suscitato dalle religioni indiane in ambito europeo, si
¢ assistito a un rinnovamento della religione giainica e a una mo-
dernizzazione del suo studio, del resto sempre coltivato sia pure
in solitudine nelle ricchissime biblioteche dove la riproduzione
dei manoscritti € considerata opera meritoria. Autorevole asser-
tore della necessita di concedere a studiosi occidentali I'accesso
a testi preziosi e ignorati fu il maestro Vijaya Dharmasuari (1868-
1922). Numerosi centri di studio provvedono oggi alla pubblica-
zione di testi canonici o particolarmente autorevoli e cercano di
presentare anche a un pubblico occidentale I’essenza della dot-
trina: si ricordi la World Jain Mission, fondata ad Aliganj (Etah,
Uttar Prades) nel 1949, che pubblica un bollettino, «The Voice
of the Ahimsa». Eminenti personalita giainiche dell’epoca mo-
derna e contemporanea sono infine Shrimad Rajacandra (1867-
1901), che ¢ ricordato da M.K. Gandhi, sul quale ebbe forse qual-
che influenza, e Kanji Svami (1889-1980), che fondo a Songadh,
nel Gujarat, nel 1937 il Digambara Svadhyaya Mandir, imponen-
te complesso di centri e di scuole. Entrambi digambara, non ri-
fiutano la venerazione delle statue, ma vedono il centro della re-
ligione nell’approfondimento interiore, nell’assorbimento in se
stessi, nel distacco da ogni attaccamento e odio.

La diaspora giaina assomma a circa 80.000 individui (20.000
nell’Africa orientale, con templi a Nairobi € Mombasa; 25.000 in
Inghilterra con una presenza rilevante a Leicester; 20.000 negli
Stati Uniti): I'identita giainica ¢ gelosamente conservata, anche
se molti da generazioni non hanno piu collegamenti con la ma-
drepatria indiana.

3. LEGGE COSMICA ETERNA, DIVINITA TRANSITORIE,
REGNO E STORIA DELL’UMANITA

L’esistenza d’una divinita suprema, unica, puramente spirituale,
onnisciente, onnipresente e onnipotente, creatrice e reggitrice
delle cose del mondo, ¢ recisamente negata dai giaina; anzi il
tentativo di dimostrar vana ogni tradizionale concezione del di-
vino ¢ stata parte importante della letteratura polemica d’ogni
epoca, fino ai moderni apologeti dell’antica fede.



C. Della Casa Il giainismo 297

L'universo ¢ increato ed eterno: come non ¢é possibile dimo-
strare razionalmente che I’universo un giorno sara distrutto, del
pari oscuri sono i concetti di creazione ex nihilo e di emanazione.
La prima presenta subito una contraddizione in termini in quan-
to afferma che il non esistente diventa esistente; quanto all’ema-
nazione, dovrebbe ammettersi il passaggio dal puro spirito per-
fetto all'impura manchevole materia. Ammettiamo pure per un
istante un creatore increato (ma la postulata eternita di costui
non ¢ valido argomento per escludere I'esistenza ab aeterno di pit
sostanze): per quali motivi I’essere perfettissimo si sarebbe in-
dotto alla creazione dell’'universo? Certamente non mosso dal de-
siderio, poiché egli ha raggiunto tutti i suoi fini, non ispirato da
compassione per le creature altrimenti impossibilitate a raggiun-
gere la liberazione, poiché prima della creazione non esistevano
né dolore né dolenti; non certo per gioco, che renderebbe il dio
simile a un fanciullo.

Se poi accanto alle divinita esistevano altre sostanze, queste
non potevano essere inerti, poiché il modo d’essere delle sostan-
ze sta nell’esercitare le proprie funzioni. Inoltre manca, nella pu-
ra luce che ¢ Dio, ogni organo materiale che serva di base per
I’attivitd, non piu creatrice ma soltanto reggitrice, della mente e
della volonta divine. Infine, se I'universo € un’illusione, o questa
é in certo modo una seconda realta, o se ¢ irreale non puo pro-
durre effetti concreti.

Nel mondo, che pure non ¢ il peggiore dei mondi possibili,
a gioie rapidamente dileguantisi s’alternano infelicita, crudelta,
ingiustizie senza fine, di cui sono di volta in volta oggetto e sog-
getto tutte le creature, dagli animali che danno e ricevono una
morte cruenta, all’'uomo, esposto agli oscuri terrori d’un destino
che non sa prevedere. Se attraverso la sofferenza vuol essere esa-
minata la capacita di salvezza dei singoli, né il mezzo né lo sco-
po appaiono degni d’un Essere misericordioso e onnisciente. Se
poi ogni cosa € determinata dalle azioni altra volta compiute dal-
le creature stesse, la funzione d’un dio che sorveglia I'ineluttabi-
le vicenda del rimerito non appare né indispensabile né tanto
meno autonoma.

I giaina negano quindi I’esistenza di Dio in base a considera-
zioni di ordine logico, ossia rifiutano lo slancio mistico che ¢ il
solo a permettere, al di la d’ogni razionalita, 'intuizione di Dio;
ma non per questo sono meno convinti che il problema dell’uni-
verso e dei suoi abitatori trascenda I’ambito d’ogni singola vita.
Per essi il cosmo ha, nelle caratteristiche degli elementi increati



298 Hinduismo

e costitutivi, la ragione del suo divenire, e questo ¢ determinato
dal karman, la legge del rimerito delle azioni compiute. Essa €
sufficiente a spiegare la sorte dei singoli, la realta del male e del
bene, ed € universale, necessaria e inesorabile come tutte le leg-
gi della natura.

Soltanto le anime che hanno raggiunto la loro essenziale per-
fezione, che esclude ogni rapporto con la materia, sono sottrat-
te al karman: i siddha, «i perfetti», sono per i giaina le vere divi-
nita, esempio psicologicamente valido della possibilita d’ottene-
re la liberazione. La preghiera, intesa come richiesta d’aiuto nel
bisogno o come espressione di confidente abbandono e di spe-
ranza, non puo essere rivolta a loro che, del tutto staccati da ogni
contingenza terrena, possono essere oggetto soltanto di medita-
zione. La necessita umana d’aver aiuto e consolazione da forze
superiori ha condotto tuttavia a una soluzione di compromesso,
analoga alla posizione buddhista e codificata nel canone: s’am-
mette dunque una miriade di divinita transeunti, ossia di anime
che in grazia delle azioni compiute in passato godono attual-
mente di felicita e di possibilita sovrumane, ma per nulla defini-
tive. Onorati nei templi giainici e richiesti di grazie appartenen-
ti all’ambito puramente materiale, anche gli déi sono soggetti al-
lalegge del karman e potranno raggiungere I’emancipazione sol-
tanto attraverso la condizione umana: questa viene cosi riscatta-
ta dall'impermanenza che la contrassegna per la possibilita, solo
a essa riservata, di realizzare la divinitd che giace in potenza
nell’anima di ciascuno.

Palcoscenico del dramma della vita € I'universo, al di la del
quale esiste lo spazio assolutamente vuoto. Raffigurato nella lette-
ratura postcanonica come un uomo o una donna in piedi (con
questa figura volendosi sottolineare I’analogia tra microcosmo e
macrocosmo), l'universo € diviso in tre parti e trascende nelle
sue misure ogni umana comprensione: la sua altezza ¢ di 14 rajju,
e il rajju € lo spazio percorso in sei mesi da un dio che copre due
milioni di miglia in un secondo. Come non esiste una stalla di
pecore che non sia piena in ogni sua parte di fimo e di fiocchi
di lana, cosi non c’é punto dell’'universo dove non si trovi un’ani-
ma, incorporata in esseri immobili (dotati del solo senso del tat-
to, come le pietre o le piante) o mobili (dotati di 2, 3, 4, 5 sensi,
ossia di gusto, odorato, vista, udito). Tutte le anime sono implica-
te nel giro delle esistenze (al di sotto esistono soltanto i nigoda,
specie di anime vegetali), ma alcune sono abhavya, destinate a ri-
manere per sempre legate nei lacci di erronee credenze, altre so-



C. Della Casa 1l giainismo 299

no bhavya, destinate a salvarsi. La parte inferiore dell’'uomo co-
smico comprende gli inferni, nei quali dannati e demoni s’inflig-
gono a vicenda patimenti e pene, pagando il fio, tuttavia limita-
to nel tempo, del loro agire; soltanto anime colpevoli di colpe ir-
remissibili sprofondano per sempre in un abisso senza fondo. Il
mondo mediano corrisponde alla cintura, ¢ di forma circolare e
comprende una serie di continenti e di oceani anelliformi. Il con-
tinente centrale ¢ diviso da catene di montagne e da fiumi in va-
rie sezioni: la parte centrale inferiore € il Bharatavarsa, ossia il
nostro mondo. I mondi superiori ospitano le dimore degli déi,
sempre giovani, bellissimi e fulgenti, che godono il premio, an-
ch’esso caduco, di meriti non ancora eccedenti la sfera degli in-
teressi umani. In possesso di «sconfinata, incomparabile beatitu-
dine senza fine» sono soltanto i siddha, che godono delle perfe-
zioni dell’anima pura nella «regione dal lieve pendio», che, simi-
le al diadema dell’'uomo cosmico, ¢ al di sopra del mondo degli
deéi, simboleggiando anche nella mitica costruzione cosmica I'ir-
revocabile separazione che esiste tra liberazione e ogni altra ap-
parizione e immaginazione umane.

Si ¢ gia detto dell’'unicita, quanto a possibilitid di conseguire
la salvezza, dell’'uomo, che € basata sul principio della libera scel-
ta nell’agire, non infirmato né da alcuni motivi predestinazioni-
stici né dalla convinzione che anche il malocchio possa avere una
parte nel destino. L’'uomo esiste soltanto in alcune regioni del
mondo mediano, soggette a un cambiamento continuo che coin-
volge 'ambiente e le condizioni fisiche e morali degli abitanti.
Dauno stato iniziale d’estrema prosperita si passa, attraverso una
fase discendente (avasarpini) comprendente sei eta, a una con-
dizione d’assoluta abiezione, quando la ruota del tempo attra-
verso una fase ascendente (utsarpinz) ricondurra gradualmente a
un vertice di felicitd. Attualmente siamo nella quinta eta dell’ava-
sarpini, che durera 21.000 anni. Le epoche di grande prosperita
e di grande miseria non sono propizie al raggiungimento della
liberazione e infatti nel periodo attuale nessuno puo liberarsi se
non rinasce in una regione del mondo mediano dove le condi-
zioni siano piu favorevoli.

Il primo profeta, Rsabha, apparve nella terza eta, diede agli
uomini le leggi, istitui le quattro caste, insegno i mestieri in previ-
sione delle necessita future e fu il primo beneficiario della vitale
istituzione del dana, ossia del dono fatto da un laico a un asceta,
quando accetto da un re dello sciroppo di zucchero per rompe-
re il digiuno. Gli altri 23 tirthamkara apparvero nella quarta eta,



300 Hinduismo

come pure gli imperatori universali e i gruppi di eroi, personag-
gi paradigmatici che esemplificano la lotta tra bene e male, con
la vittoria del primo e il trionfo della giustizia. Di ognuno di que-
sti «grandi personaggi» la ricchissima letteratura postcanonica
giainica sa raccontare nomij, imprese, prodigi. Nelle narrazioni
di questo tipo confluiscono leggende, racconti, miti di varia ori-
gine, che trovano spesso paralleli in tradizioni indiane ed ex-
traindiane, nonché rimembranze di avwenimenti storici e di per-
sonaggi reali, ma I'individualita dei protagonisti va perduta per
I'indefinito rinnovarsi di vicende sostanzialmente simili.

4. ATTIVITA RELIGIOSA

«Il complesso di retta fede, retta conoscenza e retta condotta co-
stituisce la via della liberazione» (Tattvarthasitral, 1). Questa as-
serzione di Umasvati, valida ancor oggi per i giaina di ogni ten-
denza, esprime ’essenza del giainismo: la piena adesione alle veri-
ta insegnate da Mahavira, I'onniscienza del quale garantisce della
loro intangibilita, determina la condotta pratica e I’atteggiamen-
to emotivo-sentimentale verso forze superiori comunque intese.

1. Dottrina

Lo stesso Umasvati cataloga I'intero contenuto della dottrina in
sette «verita fondamentali» (tattva), che sono: 1) jiva, «sostanza
spirituale», anima; 2) ajiva, «<sostanze inanimate»; 3) asrava, «af-
flusso» della materia nell’anima; 4) bandha, «schiaviti»; 5) sam-
vara, «arresto» dell’afflusso di materia; 6) nirjara, «<eliminazione»
della materia che affetta I’anima; 7) moksa, «liberazione».

Tutto I'esistente si risolve in sei classi di sostanze (dravya) o
entita fondamentali (astikaya), divise in animate e inanimate, ele-
mentari ed eterne, soggetti permanenti di accidenti mutevoli. Le
sostanze, della cui esistenza si € cosi certi come di quella del ven-
to, che pur non si vede, e che nel loro stesso nome (dravya, dal-
la radice dru-, «scorrere») sembrano inserire nel concetto di «es-
sere» quello di «divenire», sono lo spazio (akasd), i presupposti
del movimento e della quiete (dharma e adharma), il tempo (ka-
la), la materia (pudgala), le anime o monadi vitali (jiva). Esse so-
no tutte incorporee, eccetto la materia, e tutte inanimate, esclu-
se le anime. Queste ultime sono infinite di numero, sono tutte



C. Della Casa Il giainismo 301

eguali quando siano metafisicamente pure, pervadono ogni ap-
parizione e sono concepite come una sorta di sostanza sottile, se
possono estendersi o contrarsi e ricevere o respingere 1’afflusso
della materia. Il tempo permette I’evoluzione continua, per cui
tutto esiste e tutto diviene. Lo spazio e i presupposti del movi-
mento e della quiete (si noti la particolare accezione che hanno
in contesto giainico i termini dharma e adharma) permettono la
localizzazione, il moto e la stasi, che apparvero modi di essere co-
si differenti da esigere sostanze differenti; in ogni modo nello
spazio assolutamente vuoto al di la dell’universo nulla esiste che
possa muoversi o star fermo. La materia ¢ costituita da un nu-
mero infinito di atomi, dotati di senso, odore, sapore, colore, che
s’aggregano tra loro e sono uniti ab aeterno e senza ragione con
le monadi spirituali: attraverso 42 canali le particelle di materia,
o meglio gli impulsi d’energia di natura materiale, aderiscono ai
jiva come granelli di polvere a una superficie cosparsa d’olio ge-
nerando il karman, il misterioso determinante d’ogni condizio-
ne di vita e di tutti i fenomeni del mondo empirico, destinati al-
la dissoluzione e alla morte come tutti i prodotti compositi.

Come dalla fermentazione di fiori, semi, frutti si produce una
bevanda spiritosa, come I'acqua ¢ il composto liquido di due ele-
menti gassosi, cosi dalla monade spirituale, nella quale la mate-
ria ha provocato mutamenti come una pillola medicinale nel cor-
po, nasce una nuova creatura, che ha perduto le caratteristiche
originarie del jiva (vista, conoscenza, felicitd, possibilita d’agire
infinite) e ne ha acquistate delle altre, che la costringono nel
mondo e nelle limitazioni che son proprie della materia e che
dureranno finché perduri lo stato di schiavitt (bandha) € non sia
spezzato il legame che costringe I’anima in simbiosi e in sinergia
con elementi ad essa in realta affatto estranei.

L’effetto piu evidente del legame tra anima e materia ¢ una
serie di corpi che avvolgono I’anima. Accanto al corpo materia-
le, I'unico visibile, esistono infatti altri corpi, tra i quali il piu im-
portante € il corpo karmico, che ¢ il risultato dell’agire d’ogni
creatura e dall’eternita accompagna I’anima di esistenza in esi-
stenza fino al momento della liberazione, conferendo alla crea-
tura una lesya, ossia una colorazione, tuttavia non percepibile dai
sensi, che varia dal nero all’azzurro, al grigio, al giallo, al rosa, al
bianco, muta continuamente e rispecchia la condizione morale
dell’individuo.

Con queste concezioni, che riflettono stadi di pensiero arcai-
ci e trovano paralleli in analoghe concezioni degli ajivika, i giai-



302 Hinduismo

na hanno cercato di sistemare metodicamente I'antica credenza
secondo la quale 'azione infetta I'anima con una sostanza de-
terminata, che produce effetti a essa corrispondenti finché non
venga allontanata con apposita procedura. Il karman, che & dun-
que di natura materiale, esplica la sua influenza in otto modi, da
un lato sopprimendo o ostacolando le qualita proprie dell’ani-
ma (karman distruttivi), dall’altro determinando le caratteristi-
che psicofisiche degli individui e la loro collocazione nella scala
degli esseri (karman non distruttivi). Gli otto modi sono a lor vol-
ta analizzati con grande sottigliezza, cosicché i trattati posteriori
numerano 148 categorie di karman, il quale si consuma soltan-
to quando sia goduto nei suoi effetti. Va tuttavia ancora ricorda-
to che il karman condiziona lo stato iniziale dell’individuo, co-
stituisce cio¢ delle predisposizioni che non annullano I'aspira-
zione alla felicita e la capacita di distinguere tra bene e male che
sono considerate, senza dimostrazione, innate, residuo e barlu-
me nell’anima incorporata delle perfezioni primigenie. Resta co-
si salvo 1l principio del libero arbitrio, anzi la convinzione che
I'individuo mai puo sfuggire alle proprie responsabilita & sempre
ripetuta e costituisce uno dei tratti pii nobili del giainismo.

Il karman come & senza principio (perché mai I’anima, se un
tempo si fosse trovata pura, sarebbe scesa nel divenire samsari-
co) cosi €, a causa della sua produzione, senza fine. Infatti esso
¢ prodotto da errore, inosservanza dei precetti, negligenza, pas-
sioni (anzi la forza d’aderenza del karman € in ragione diretta
dell’intensita delle passioni, kasaya, propriamente «resina»), ma
anche dal yoga, che nella particolare accezione giainica indica
«I’attivita del corpo, della mente e della parola» e che € inelimi-
nabile, perché I’anima, proprio perché legata alla materia, par-
tecipa sia pur passivamente alla realta oggettiva, che provoca in
essa un’agitazione paragonabile all’aspettazione di chi si trova da-
vanti un cibo.

Occorre quindi una norma straordinaria perché la monade
spirituale si distacchi dalla materia, si verifichi cioé I'arresto (sam-
vara) dell’afflusso di particelle materiali e si proceda poi all’espul-
sione (nirjard) del karman accumulato: e questa norma eccezio-
nale ¢ I’osservanza integrale della dottrina insegnata da Mahavira.

Estremamente dogmatica nel pretendere il riconoscimento
completo della verita dell’insegnamento del profeta, la dottrina
giainica non lo ¢ di meno nell’esporre i vari stadi del percorso di
liberazione e i mezzi opportuni per la progressiva purificazione.
Attraverso una scala di quattordici gradini, ordinati logicamente



C. Della Casa Il giainismo 303

ma non cronologicamente, la monade spirituale si libera via via
dall’errore e acquista la retta fede, accompagnata da fasi sempre
piu perfette di controllo, di rinuncia, di raccoglimento. Infine at-
traverso l’ascesi distrugge i residui di karman, raggiunge la sua pu-
rezza metafisica, € eternamente libera, felice, perfetta.

2. Etica

Il meccanismo per cui il karman si produce sembra dover con-
durre alla conclusione che soltanto I’astensione completa dall’a-
gire, ossia la morte, possa impedirne la formazione. In realta il
suicidio (o meglio il lasciarsi morire), soggetto a rigida normati-
va, € stato ammesso, ma soltanto come ultimo passo sulla via del-
la purificazione; altrimenti € condannato come una fuga dalle re-
sponsabilita, senza dire che in ogni caso non risolverebbe il pro-
blema della distruzione del karman accumulato, che deve essere
scontato nelle sue conseguenze. La vita non puo essere evitata,
ma soltanto la morte ¢ inerzia: quindi anche nella dottrina giai-
nica si ha quel passaggio, comune del resto ad altre dottrine di
salvazione, per cui ¢ rivalutata la condotta moralmente pura.
Questa é scelta per disposizione naturale dell’anima e produce
minore quantiti di karman, che per di piu ¢ privo della vischio-
sita derivante dalle passioni, anzi I’azione compiuta in funzione
dell’attivita religiosa si consuma quasi istantaneamente senza re-
sidui. La formulazione generalmente negativa dei precetti sem-
bra tuttavia ben rispecchiare la propensione alla rinuncia che €
tentazione costante dell’anima indiana:

Astenersi dal fare del male alle altre creature, astenersi dalla falsita,
dall’appropriarsi le cose altrui, dall’unione sessuale, dalla cupidigia di
possesso, dall’ira, dall’orgoglio, dalla fallacia, dall’avidita, dall’amore ¢
dall’odio, astenersi dalle contese, dalla denigrazione, dalla delazione,
dalla maldicenza, dal piacere e¢ dalla ripugnanza, dall’inganno e dalle
menzogne, tenersi infine lontano dall’errore, che ¢ simile a spina: que-
sta € la via per la quale le anime si elevano (Viyahapannattil, 9, in Schu-

bring, 1927, p. 21).

Ridotta o addirittura annullata con la disciplina e il controllo
degli atti e dei pensieri la formazione di nuovo karman, bisogna
conseguire la nirjara. Il karman si consuma quando ne siano stati
esauriti i frutti: per chi ne ha interrotto la produzione dovrebbe
quindi giungere il momento in cui tutto il karman accumulato sia



304 Hindiiismo

smaltito. Tale evento tuttavia non si verifica in quanto, oltre a esi-
stere in grande quantita, il karman ha un tempo di maturazione
che puo essere indefinitamente lontano: di qui la necessita di af-
frettarne la maturazione. Come il frutto del mango esposto al ca-
lore del sole matura, cosi il frutto dell’azione attraverso il calore
dell’ascesi (tapas)? vien portato alla maturazione anticipata, esau-
rito nei suoi effetti ed eliminato. Vien quindi in primo piano I’an-
tica e generale propensione indiana per la mortificazione della
carne e si comprende come, essendo il karman qualcosa di mate-
riale, I'ascetismo giainico giunga a rinunce disumane nel tentati-
vo di logorare tutto cio che & congiunto con la materia. Il punto
estremo dell’ascesi ¢ il gia accennato suicidio per inanizione (sal-
lekhana) che deve «detergere» (samlikh-) 'anima dagli ultimi resi-
duidel karman. L’ascesi, che, come la pratica morale, fallisce il suo
scopo se non ¢ accompagnata dalla retta fede, puo essere esterio-
re o interiore: la prima consiste nella mortificazione del corpo, la
seconda nella confessione dei peccati, nell’ossequio ai maestri,
nello studio e soprattutto nel raccoglimento che culmina nella
meditazione pura, che & I'ultimo gradino di quella scala di perfe-
zionamento che porta alla liberazione. A questo punto ’anima,
priva di corpo ma con dimensioni, tuttaviaimmateriali, pari ai due
terzi delle dimensioni avute nell’'ultima esistenza (e cio € in rap-
porto con il rimpicciolirsi del corpo dopo la morte, ma anche con
la concezione chela perfezione ¢ tanto maggiore quanto piu ¢ lon-
tana dalla materialitd), sale in linea retta al punto piu alto dell’uni-
verso, dove in compagnia delle altre anime liberate, completa-
mente distaccate dal mondo e dalle sue vicende, gode di tutte le
perfezioni che le Upanisad attribuivano all’Assoluto: il divino ¢ co-
si moltiplicato in un’infinita di monadi autonome.

3. Monaci e laici

Soltanto il monaco puo affrontare quella serie di rinunce e mor-
tificazioni del corpo che portano, sia pure con le limitazioni del-
la presente era cosmica, all’emancipazione. Coloro nei quali la
fede ha posto radici, pur senza indurli alla completa rinuncia,

? Tapas indica originariamente il calore, poi l'ascesi. Il passaggio semasiolo-
gico sembra determinato da un fatto cultuale. Lo stazionamento presso il fuo-
co sacrificale produrrebbe sia calore, ossia sofferenza fisica, sia poteri magici:
cosi il calore, che ¢ pil evidente e immediato, viene giudicato precedente an-
che in senso logico, cioe causa degli sperati poteri.



C. Della Casa 1l giainismo 305

possono diventare aderenti alla chiesa (§ravaka, «uditori»), pre-
supposto indispensabile per accedere in una vita futura allo sta-
to monacale. La chiesa giainica ¢ quindi veramente composta di
4 firtha, «dignita»: monaci, monache, laici, laiche, che sono in-
terdipendenti e obbligati a precetti varianti d’intensita a secon-
da della posizione scelta.

Per quanto riguarda i monaci, i cinque «grandi voti» (non nuo-
cere ad alcun essere vivente, non mentire, non rubare, castita, ri-
nuncia a ogni possesso) sono pronunciati al momento dell’inizia-
zione (diksa) dopo il noviziato, che dura qualche mese. Da allora
il monaco non puo possedere altro che una veste, una ciotola per
laraccolta del cibo (entrambe negate dai digambara), un filtro per
I'acqua, una pezzuola per la bocca (per impedire ’ingestione in-
volontaria di qualche creatura microscopica e la pezzuola anche
per non ledere o inquinare lo spirito dell’aria), un bastone da
viandante, un piumino per liberare la strada da qualsiasi creatura
e talvolta un libro che simboleggia il maestro assente.

Un versetto spesso citato bene esprime 'aspirazione a realiz-
zare il piu alto grado possibile di ahimsa e nello stesso tempo ri-
vela la consapevolezza che un’osservanza totale di essa non € pos-
sibile nell’ambito terreno: la vita ¢ infatti fondata sulla vita.

Chiedo perdono a tutti gli esseri viventi ed essi possano darmi il lo-
ro perdono. Possa io essere amico di tutte le creature e non avere osti-
lita per alcuna (cfr. Williams, 1963, p. 207; Dundas, 1992, p. 148).

Deve dunque essere evitato il sacrificio di vite anche inferiori,
come le vegetali, che non sia indispensabile per mantenere forme
di vita superiore, come ad esempio la vita umana. S’impone un as-
soluto vegetarianesimo, il rispetto per animali anche vecchi e ma-
lati (da cio la costruzione di appositi ospedali, panjar pol), s’esclu-
de il consumo di tuberi, di frutti ricchi di semi o acerbi, di cipolle,
di aglio, considerati sede di molte anime (ma aglio e cipolle sono
anche afrodisiaci), di miele. Alcolici e attivita sessuale sono da evi-
tarsi in quanto nella fermentazione e nel coito si distruggono trop-
pi esseri animati. Soltanto una sicura conoscenza della struttura
del cosmo impedisce ogni violenza ingiustificata: poiché ogni
creatura soffre il dolore, ama la vita e teme la distruzione, I’ahim-
sa, nella sua positiva accezione di compassione, amicizia, gentilez-
za, € considerata la base d’ogni convivenza civile.

I cinque «grandi voti» e gli inviti a praticare le virti- positive
corrispondenti sono poi accompagnati da altre prescrizioni espli-



306 Hinduismo

cative: 1) «controllo» degli organi dei sensi; 2) «attenzione scru-
polosa» nel muoversi e nel sedersi; 3) osservanza dei 10 «doveri»,
tra cui la dolcezza, 'umilta, la disciplina; 4) le 12 «riflessioni» sul-
la transitorieta della vita e sulla possibilita della salvezza; 5) la
«sopportazione» dei 22 disagi, pene e privazioni fisiche e mora-
li implicite nella vita del monaco; 6) la «retta condotta», ispirata
al comportamento di Mahavira.

Tutti, purché non abbiano impedimenti fisici o giuridici e ab-
biano compiuto sette anni e mezzo (ma per i dlgambara soltanto
gli adulti) possono essere iniziati come monaci, i quah sono per
lo pit riuniti in comunita che riconoscono I'autorita d’un mae-
stro per le questioni dottrinarie e disciplinari e appartengono a
una diocesi o scuola. II monaco deve condurre vita itinerante,
salvo che nella stagione delle piogge, quando I’aria e la terra bru-
licano di vita e piu difficile sarebbe I'osservanza dell’ahimsa; egli
allora si ritira nei «rifugi» (upasraya), che servono come luogo di
raccolta anche per i laici, che cosi possono ricevere I'insegna-
mento religioso. Il giorno e la notte sono divisi minuziosamente
in periodi dedicati alla questua, al nutrimento, allo studio, alla
meditazione, all’'insegnamento, alla mortificazione del corpo, al-
la confessione dei peccati. Il monaco pud raccogliere, esclusiva-
mente da aderenti alla fede e senza sollecitarli, soltanto acqua
bollita, ossia privata d’ogni vitalita, e cibi avanzati, che non deve
conservare; non pud mangiare dopo il tramonto del sole, poiché
nell’oscuritd non pud esercitare 1’attenzione scrupolosa, o per-
ché il fuoco acceso per la preparazione del cibo causerebbe la
morte di troppi insetti notturni, o pia semplicemente perché se-
condo la tradizione popolare la digestione avviene soltanto alla
luce del sole; non ha la minima cura del corpo e si assoggetta,
fin dall’iniziazione, alla rasatura dei capelli (anticamente I’esem-
pio di Mahavira esigeva lo strappo della capigliatura).

I sei avasyaka, che devono essere ricordati piu volte al giorno
da monaci e laici, sintetizzano le «azioni obbligatorie» che sono:
1) equanimita verso tutti e tutto; 2) lode dei tirthamkara; 3)
omaggio al maestro; 4) pentimento; 5) kayotsarga, «elevazione dal
corpo», posizione che introduce alla meditazione; 6) rinuncia a
cibi e bevande non indispensabili. Sono previste formule sche-
matiche di rincrescimento anche per le trasgressioni inconsce,
produttrici, in quanto oggettivamente verificatesi, d’'un effetto
contaminante. Alla confessione segue la penitenza, che puo com-
portare la rinuncia a un certo numero di pasti, la recitazione di
formule o inni, la retrocessione nella gerarchia o anche I'esclu-



C. Della Casa Il giainismo 307

sione temporanea o definitiva dalle comunita. Questa disciplina
¢ preparatoria all’esercizio dell’ascesi esteriore o interiore. Le
stesse norme valgono per le monache, che hanno sempre godu-
to di buona fama per la vita profondamente morale, a differen-
za delle appartenenti ad altre comunita religiose.

La consapevolezza che i laici sono ancora sottoposti alla leg-
ge del samsara ha condotto ben presto a privilegiare per essi, ri-
spetto alla dissoluzione del karman, la raccolta di meriti, che con-
sistono soprattutto nel garantire sostegno ai monaci (con l’ovvia
conseguenza di farsi carico delle violazioni dell’ahimsa compiu-
te nella preparazione di cibi e bevande) e nelle donazioni per
opere caritative o attivitd di propaganda. Il dana, se ¢ indispen-
sabile per la sopravvivenza dei monaci, permette al laico di con-
seguir meriti per un destino piu favorevole nonché di avere in
contraccambio I'insegnamento: lo si definisce quindi come l'at-
tivita religiosa piu conveniente nell’attuale era cosmica.

L’osservanza dei cinque voti subisce per i laici un attenua-
mento improntato a un certo pragmatismo ma anche a preoc-
cupazioni di ordine sociale. Naturalmente esclusa ¢ ogni violen-
za inutile, vietati alcuni mestieri, ma la castita é intesa come fe-
delta coniugale e auspicata astensione dopo la nascita d’un figlio,
sono considerate lesioni del secondo e terzo voto la frode in com-
mercio e il mancato pagamento delle tasse, mentre il quinto vo-
to impegna alla modestia e alla devoluzione in opere religiose
del denaro raccolto in eccesso. Esistono perd dei voti aggiuntivi
e supererogatori, con i quali il fedele laico s’impone limitazioni
nella scelta dei cibi, nelle attvita e nei movimenti: s’accosta cosi
allo stato di monaco, in condizioni forse di maggiore difficolta,
in quanto rimane esposto alle tentazioni e agli allettamenti del
mondo. Quanto alle professioni, I’agricoltura € soggetta a qual-
che limitazione, mentre sono esclusi i mestieri nei quali pitt evi-
dente ¢ il pericolo di offendere organismi viventi: cosi, oltre al-
la caccia e alla pesca, lo scavo di pozzi, I'allevamento, il com-
mercio di legname, armi e avorio. La professione di soldato non
¢ vietata, forse perché di essa si valuta positivamente la dedizio-
ne al dovere, scevra di ogni interesse personale. La preferenza va
tuttavia ai commerci, alle professioni liberali, agli affari finanzia-
ri, e le grandi ricchezze di cui hanno sempre potuto disporre
hanno assicurato alle comunita giainiche un’importanza assai su-
periore al numero ridotto degli aderenti alla fede. Esiste senza
dubbio un rapporto tra la cautela, la sobrieta, I'assunzione di re-
sponsabilita richieste dal giainismo e analoghe caratteristiche



308 Hinduismo

proprie di ogni attento uomo d’affari, cosi come ¢ indubbio che
un’aura di prestigio dovuta a quelle virtu determini fiducia e fa-
ciliti quindi la conclusione di ulteriori buoni affari. E un fatto co-
munque che i laici giaina sono sempre stati attaccati alla loro fe-
de, hanno generosamente sostenuto le comunita monastiche,
non di rado riservandosi un diritto di controllo sull’ordinamen-
to e sulla moralita di esse, e hanno profuso tesori nella costru-
zione di templi e nella celebrazione di riti, a testimonianza del-
la propria prosperita e dell’importanza della chiesa.

4. Culto

Il perfezionamento e la purificazione sono strettamente persona-
li e attengono all’intimo dell'individuo. In ultima analisi solo con
se stesso, il fedele giaina, che nei tirthamkara e nei siddha vede
non dei salvatori, ma soltanto i maestri o gli esempi d’una vitto-
ria conquistata, non puo sperare da essi un aiuto che lo sottrag-
ga alla legge del karman. Tuttavia la presenza d’un laicato, le sue
aspettative ancor legate alla sfera del transeunte, I'esigenza di
cercare nella solidarieta dei confratelli un aiuto e un conforto
nelle difficolta della vita hanno determinato ben presto il fiorire
d’un culto esterioré e comunitario, che si svolge per lo piu nei
templi con la venerazione di personaggi importanti, con il can-
to di inni accompagnati da danze, con feste e pellegrinaggi in
luoghi di riconosciuta santita, con i cosiddetti sacramenti, che se-
gnano le tappe piu significative dell’esistenza. Che chiare e mol-
te siano le analogie con cerimonie dell’ambiente hindu non e
motivo di scandalo: I’accettazione di riti di varia origine, purché
non contrastanti con i principi della fede, € giustificata da He-
macandra, anche se rifiutata da altri dottori della chiesa.

Come il cristalloriflette il colore dell’oggetto che gli sta di fron-
te, cosi dalla contemplazione della virtu dei perfetti il meditante &
tratto alla loro imitazione. E questa «onoranza spirituale» ¢ 1’uni-
ca venerazione (pwja) consentita ai monaci, i quali d’altra parte
nulla potrebbero offrire in quanto nulla possiedono. Aiutano la
contemplazione, soprattutto del laico, le immagini statuarie dei
tirthamkara, le quali sono irrigidite in tipi fissi (in piedi slanciati
verso il cielo nella posizione kayotsarga per i digambara, assisi con
le gambe incrociate per gli Svetambara), sono di diverse dimen-
sioni con rapporti accuratamente precisati tra le varie membra, so-
no avversate dalle sette iconoclastiche, ma risalgono ad alta anti-
chita: un’iscrizione nell’Orissa del re Kharavela (I secoloa.C.) par-



C. Della Casa 1l giainismo 309

la della riconsacrazione d’una statua asportata al tempo della di-
nastia Nanda, caduta intorno al 320 a.C., e reperti di raffigurazio-
ni e di reliquiari sembrano risalire al III-II secolo a.C.

Il culto si celebra nei templi, inizialmente scavati nella roccia a
imitazione delle grotte in cui dimoravano gli asceti, quindi eretti
in strutture dapprima lignee e poi marmoree, spesso di propor-
zioni grandiose e di raffinatezza preziosa. Di fronte alle immagini
dei tirthamkara, che sono distinguibili soltanto per I’animale o il
simbolo che li accompagna (ad esempio il leone per Mahavira, il
serpente per Parsva), il fedele, vestito d’una veste inconsutile, pro-
cede alla circumambulazione, poi al bagno e alla lustrazione del-
le membra della statua con vari tipi di sostanze, quindi procede
all’offerta di primizie, all’arsione di incensi, al canto di inni, alla
recitazione di formule sacre e all’oscillazione di luci. Tutti questi
atti, apprezzabili anche perché durante il loro svolgimento i sensi
sono domati e il pensiero si eleva, sono interpretati simbolica-
mente. Cosi I'offerta di cibo significa rinuncia allo stesso, la vene-
razione prestata a un’immagine antropomorfa implica il ricono-
scimento della divinitd della condizione umana, I’oscillazione di
luci (che pure € in contrasto con il principio dell’ahimsa, poiché
rischia di ledere lo spirito dell’aria) ricorda la luce della cono-
scenza, che soltanto da Mahavira proviene.

Durante le funzioni il fedele indossa il triplice cordone sacro,
simbolo dei tre gioielli, e si decora la fronte con un segno a for-
ma di cuore. Frequente ¢ 'uso del rosario di 108 grani e delle
tavolette votive, che recano incise figure sacre e formule propi-
ziatorie. Simbolo della fede ¢ lo svastika, disegnato o composto
di grani di riso. Esso fa parte dei segni augurali ed & sormontato
da tre punti e da una falce di luna, nella quale é segnato un al-
tro punto: i quattro bracci della croce simboleggiano le quattro
condizioni (umana, divina, ferina, demoniaca) nelle quali I’anij-
ma puo incarnarsi, i tre punti rappresentano i tre gioielli, la fal-
ce di luna la dimora delle anime liberate. Nei templi accanto al-
le immagini dei tirthamkara, che sono accompagnate da yaksa e
yaksini, sorta di semidei legati al culto degli alberi, sono presen-
ti statue di divinita transitorie. Queste appartengono al pantheon
hindia e contano numerose figure femminili, sempre raffigurate
come dedite all’ascesi, alla benevolenza e al vegetarianesimo, in
stridente contrasto con le consorelle hinda.

Molti sono i luoghi sacri, il pellegrinaggio ai quali € raccoman-
dato in quanto equivale a una momentanea acquisizione dell’or-
dinazione monastica. La sacerta dei luoghi sacri non ¢ legata al



310 Hinduismo

culto delle reliquie dell’ultimo tirthamkara, ma € dovuta al fatto
che in essi si verificarono avvenimenti important della vita di
profeti o di maestri della chiesa. Negato ¢ il valore purificatorio
del bagno sacro: se bastasse immergersi nell’acqua, i primi a es-
sere liberati sarebbero i pesci.

Famose sono le citta di templi nel Gujarat: soprattutto il mon-
te Shatrunjaya, nelle vicinanze di Palitana, che, gia celebrato nel
secolo XI, fu saccheggiato dai musulmani nel 1311 e conobbe a
partire dal secolo XVI una fioritura di centinaia di edicole, sacra-
ri, templi sontuosi. Nell'India meridionale sono caratteristici i bef-
ta, «colline», recinti scoperti nei quali sorgono statue gigantesche.
Celeberrima € la statua, alta piu di 17 metri, eretta nel 981 da un
generale Camundaraya a Shravana Belgola, dove avrebbe sog-
giornato Bhadrabahu al tempo della carestia causa dello scisma tra
Svetambara e digambara. Essa ¢ dedicata a Bahubali o Gommata,
il primo uomo ad aver raggiunto la liberazione, e rappresenta il
guerriero che, dopo aver vinto il fratello in battaglia e conquista-
to il regno, rinuncia al potere, si fa monaco e assorto combatte la
sua solitaria battaglia contro le passioni, indifferente alle liane che
gli avwiluppano le gambe e ai serpenti che strisciano ai suoi piedi.
Lastatua di Bahubali ¢ oggetto d’una cerimonia di lustrazione che
ancor oggi assume il carattere di cerimonia di Stato.

Al rituale appartengono pure, in quanto compiuti pubblica-
mente, atti che riguardano la purificazione personale, come la
recitazione di formule di conferma dei voti, mentre si pensa che
determinate posizioni facilitino la concentrazione. Rituali sono
infine i cosiddetti «<sacramenti» (samskara), che, penetrati nell’u-
so a partire almeno dal secolo IX, contrassegnano le tappe della
vita, dal concepimento alla nascita, all’adolescenza, al matrimo-
nio, alle esequie, dove & preferita la cremazione.

L’esecuzione dei riti e la cura dei templi sono affidate ai puja-
71, che di regola non sono giaina e hanno la funzione di sempli-
ci ministranti; ai monaci € invece riservato I'insegnamento.

La festa piu importante dell’anno ¢ per gli Svetambara il
paryusana, che si celebra in settembre all’inizio della stagione del-
le piogge ed ¢ tipica del modo giainico di considerare la religione,
che in sostanza tende all’ottenimento d’una salvezza individuale
attraverso l'austerita e la rinuncia: per dieci o piu giorni i devoti
trascorrono il tempo nella meditazione, nell’esercizio dell’ascesi,
nella contemplazione dei perfetti, la cui distaccata chiarita scevra
di turbamenti e di dolori, ma anche priva di attivita e di ogni com-
passione, essi sperano un giorno di raggiungere.



C. Della Casa 1l giainismo 311

5. RAPPORTI CON ALTRE CREDENZE

Nel mondo, cangiante realta in continuo divenire secondo I'ar-
caico realismo dei giaina, non pud aversi alcun giudizio che sia
duraturo e definitivo. Sette sono, secondo la formulazione clas-
sica, i naya, «punti di vista», dai quali la realta puo essere consi-
derata. Un fenomeno o un oggetto puo essere analizzato senza
distinguere tra qualita generiche e qualita specifiche, tenendo
presenti soltanio le prime o le seconde, limitando ’esame all’a-
spetto attuale, trascurando o privilegiando I’etimologia, infine
esaminando il rapporto che esiste tra oggetto o persona e il no-
me usato per designarli. Per fare un esempio relativo all’ultimo
naya, se d’una persona dico che ¢ un eroe e considero quest’uni-
co aspetto della sua personalita, la rappresentazione che ne de-
riva ¢ insufficiente. L’ingiustificata prevalenza data a un singolo
punto di vista conduce a una valutazione parziale della realta. Co-
si il monismo vedantico discende dal considerare soltanto i ca-
ratteri generici delle cose, il buddhismo rivolge Tl'attenzione
all’aspetto momentaneo del fenomeno.

La contemporanea applicazione di tutti i sette naya consente
la rappresentazione della verita, ma cio € possibile soltanto a chi
possiede la conoscenza assoluta, che € l'intuizione della verita
senza tramite dei sensi, in ogni caso insufficienti a superare il li-
mite della materialita, e che ¢ propria soltanto dell’anima pura
o di chi ha raggiunto la liberazione. Ma 'ultimo siddha dell’at-
tuale fase cosmica fu Jambu: soltanto la pienezza della trasmis-
sione della conoscenza permetterebbe la piena comprensione.
Questa «dottrina del pluralismo relativo degli aspetti della realta»
(anekantavada) ¢ d’origine antica, se € vero che lo stesso Mahavi-
ra invitava i suoi interlocutort a riflettere sulla moltitudine delle
considerazioni sollevate da ogni quesito, € ha come conseguen-
za logica, sul piano verbale, la dottrina dei sette tropi o syadva-
da, «dottrina del potrebbe essere», che asserisce che ogni giudi-
zio, peraltro prowisorio, € valido «in un certo modo», relativa-
mente cioe¢ alle circostanze di tempo, di luogo, di persona. Cosi
una cosa «puo essere» calda per A, «pud non essere» calda per
B, «pud essere e pud non essere» calda per C, ma in tempi di-
versi; «puo essere indeterminabile» se si vuole affermare la con-
temporanea esistenza di qualita diverse.

Questo sistema, del quale i giaina furono orgogliosi tanto da
chtamare anekantavada o syadvada I'insieme della loro dottrina,
si preciso nelle dispute tanto care al medioevo indiano: con es-



312 Hinduismo

so i giaina pensarono d’opporsi all’agnosticismo e al dogmatismo
altrui, ma I'intero loro sistema, basato sulla presunzione d’onni-
scienza dell’ultimo tirthamkara, poteva essere esposto ad attac-
chi logici di genere simile.

La convinzione di possedere la veriti non viene mai meno:
esempio tipico ¢ Haribhadra, che in un verso famoso si dichiara
seguace della sola ragione® e rispettoso d’ogni religione sincera-
mente professata, ma che mai dubita dell’unicita della dottrina
e della pratica giainiche per il conseguimento della salvezza.

In ogni modo I'anekantavada da un lato induce alla massima
prudenza nelle proprie asserzioni, dall’altro lato, riconoscendo
alle altrui dottrine una parziale verita e combinandosi con la dot-
trina dell’ahimsa, che chiede rispetto per la vita ma anche per i
beni e per le idee del prossimo, risulta certamente fomite di tol-
leranza. E inoltre sembra accordarsi in pieno con la complessiva
ideologia giaina, la quale da il primato allo spirituale nei con-
fronti del materiale, che perde d'importanza se c’¢ la consapevo-
lezza del valore relativo e non assoluto delle sue manifestazioni.

Gia si sono rilevate analogie e contrasti fra alcune concezioni
giainiche e buddhiste per quanto riguarda la preferenza per la
vita monastica, 'importanza del comportamento eticamente pu-
ro, il ricorso agli esercizi di meditazione, la considerazione dell’a-
scesi e il rapporto tra laici e asceti. Noteremo ancora, oltre alle
accuse di lassismo rivolte ai buddhisti, Iostilita giainica verso la
teoria dell’insostanzialita dell’anima, cardine della dottrina
buddhista, criticata perché la mancanza d’un fruitore preciso del
frutto dell’azione mina alla base la concezione del karman e di-
strugge il principio della responsabilita personale.

Nei confronti degli hindt la polemica contro il sacrificio ¢
uno dei cavalli di battaglia ancora per Hemacandra, cosi come ¢
sempre viva la satira contro le divinita hinda, che, soggette alle
passioni, non tengono spesso conto neppure della decenza: del
resto s'e gia notata la forte carica ateistica dei giaina. D’altra par-
te, la pressione dell’ambiente hindi & sempre stata enorme. Es-
sa ha determinato I’accettazione e I'imitazione di riti e sacramen-
ti, teorizzate in epoca medievale, quando compaiono anche ac-
cenni di bhakti nei confronti dei tirthamkara, contemplati con il
fiducioso abbandono piu del devoto che del discepolo. Soprat-

% «Non c’¢ in me parzialita per Mahavira né odio per Kapila o altri; bisogna
scegliere colui la cui parola é conforme alla ragione» (Lokatattvanirmaya 1, 38;
cfr. Dundas, 1992, p. 196; Halbfass, 1988, p. 536).



C. Della Casa Il giainismo 313

tutto rivelatrice del radicamento nella societa indiana del giaini-
smo fu la posizione nei riguardi del sistema castale: benché uni-
versalisti ed egualitaristi, i giaina negarono si la supremazia dei
brahmani a favore della casta guerriera, ma di fatto riprodusse-
ro al loro interno le suddivisioni in gruppi endogami, legati dal-
la comunanza di professione, dall’origine e dalla commensalita,
derivate dalla primitiva distribuzione in quattro caste effettuate
da Rsabha.

Espressione tipica del piu vero atteggiamento verso l’am-
biente hinda dei giaina, che ambiscono a distinguersi da una cul-
tura che tuttavia non si puo rifiutare in fofo, ¢ il tentativo da un
lato di rendersi per cosi dire autonomi in ogni branca dello sci-
bile, dall’altro di appropriarsi delle persone e delle leggende pit
popolari. I giaina hanno prodotto, nelle varie lingue dell’India,
proprie recensioni di trattati di politica, di diritto, di medicina,
di architettura, di grammatica, di retorica, di raccolte narrative
€ hanno dimostrato grande operosita nella drammaturgia, nel
romanzo, nella letteratura lirica, gnomica, didattica. Spesso I’ap-
partenenza alla cosiddetta letteratura extracanonica dei giaina
non é determinata se non dalla confessione dell’autore, talvolta
sono significative le modifiche apportate nel desiderio di rende-
re conformi ai precetti della fede idee, espressioni, raffigurazioni.

Particolarmente importante ¢ il processo d’impossessamento
dell’epica, soprattutto del Ramayana, oggetto di parecchie riela-
borazioni, tra le quali un posto di rilievo spetta al Padmapurana,
«La storia di Padma = Rama», di Ravisena (VII secolo). Al di 1a
dell’ovvia e quasi scontata appartenenza alla fede giainica, con
conseguente liberazione finale, di tutti i protagonisti, sono inte-
ressanti alcuni punti. Rama é liberato da ogni sospetto di violenza
pur necessaria, che ¢ fatta compiere da Laksmana, il quale alla
fine verra salvato dopo il pentimento e I’espiazione; tutte le scia-
gure che incombono sui protagonisti sono fatte risalire alle pas-
sioni e alla concupiscenza, i frutti delle quali travalicano le sin-
gole vite; la donna ¢ considerata con malcelata ostilita: anche se
la lode al tirthamkara da parte di Sita impedisce alle fiamme
dell’ordalia di toccarla, Rama raggiunge la liberazione non al suo
fianco, ma quando diventa monaco.

Per quanto riguardi le religioni non indiane, una certa affi-
nita € stata notata tra il giainismo e la religione di Zoroastro, il
quale precedette di poco o di molto Mahavira: in entrambi i mo-
vimenti di riforma c’¢ un desiderio della purezza originaria, una
netta opposizione tra spirito e materia, un rispetto meticoloso



314 Hinduismo

d’ogni essere vivente, la volonta di sostituire al ritualismo uno
sforzo di rinnovazione morale.

L’islam ebbe forse una parte nella formazione delle sette ico-
noclastiche, mentre il contatto, negli ultimi secoli, con ambienti
cristiani, soprattutto di missionari, non cagiono se non innova-
zioni per cosi dire tecniche nei sistemi di propaganda e di rac-
colta dei fedeli.

6. GIAINISMO E OCCIDENTE

Asceti e anacoreti indiani sono spesso citati con ammirazione e
stupore per la straordinaria sopportazione del dolore e per il di-
sprezzo della morte dagli autori della classicita greca e romana e
anche dagli scrittori cristiani, per i quali nelle pur distorte con-
cezioni di popolazioni lontane permarrebbe qualche barlume
della rivelazione originaria. E difficile assegnare a una setta par-
ticolare i vari tipi di asceti ricordati; tuttavia alcuni particolari ri-
feriti da Clemente Alessandrino (Stromateis 111, 7, 60) a proposi-
to dei semnoi, «venerabili», sembrano convenire a comunita di
asceti giaina, cui alluderebbe anche Esichio nella glossa Gennoi:
hoi gymnosophista.

Interrottosi con la caduta dell’impero romano e con I'espan-
sione musulmana il contatto diretto tra India e Mediterraneo, il
Medioevo s’accontenta delle notizie ereditate dai classici: e in
realta la cristianita medievale, per la quale la storia ha il suo si-
gnificato nell’attesa e nella venuta di Cristo e nell’annuncio del-
la rivelazione, non aveva alcun interesse per le immaginazioni pa-
gane, tentazioni diaboliche da estirpare, non da ricercare o da
divulgare.

Quando Vasco da Gama nel 1498 apre la via diretta alle In-
die, nuove notizie arrivano da mercanti, avventurieri, viaggiato-
ri, soprattutto dai missionari gesuiti, che giunti in India nel 1542
con Francesco Saverio, presto si convinsero della necessita di co-
noscere le dottrine locali per operare un’evangelizzazione effi-
cace. E proprio in una lettera del 1595 del padre Emmanuel
Pinheiro, S.J., uno dei gesuiti inviati alla corte di Akbar, che si
trova la piu antica descrizione della setta degli svetambara. Essi
sono denominati Verteas o Vertei, da gujarati varti = sanscrito vra-
tin, «seguace del voto, asceta», mentre il termine zaina compare
per la prima volta in una relazione anonima della seconda meta
del XVII secolo.



C. Della Casa Il giainismo 315

Kant cita gli ospedali per animali e I’'uso di portare la pezzuola
sulla bocca, ma non sembra aver approfondito I’argomento,
conforme del resto a certo costume accademico per cui ci si ri-
faceva volentieri alle cognizioni ereditate dal mondo classico.

La conoscenza scientifica del giainismo ¢ contemporanea al-
la nascita della filologia indoaria. Dapprima le somiglianze tra
buddhismo e giainismo fecero ritenere che i due movimenti re-
ligiosi fossero rami dello stesso albero: alcuni studiosi ipotizza-
rono un’anterioritd del giainismo, altri al contrario ritennero i
giaina una setta buddhista. Nel 1879 H. Jacobi poté dimostrare
I'indipendenza delle due tradizioni, le somiglianze tra le quali di-
pendono dall’ambiente comune in cui entrambi i movimenti di
riforma antibrahmanica sorsero. Da allora si moltiplicarono gli
studi e le edizioni di fonti canoniche ed extracanoniche per ope-
ra di studiosi sia occidentali sia indiani.

Al di la dell’interesse scientifico per una religione che, pur li-
mitata nel numero degli aderenti, si mantiene viva da piu di 2500
anni, si puo ricordare che nel 1913 un inglese, Herbert Warren,
convertitosi alla fede giainica, promosse la costituzione d’un
Mahavira Brotherhood per diffondere su suolo occidentale gli
ideali di vita dei giaina, in particolare la pratica dell’ahimsa. Pub-
blico anche un volume, Jainism in Western Garb, as a solution to li-
Je’s great problems, ristampato ancora di recente in India. La «Fra-
tellanza» non ebbe grande seguito e del pari sembrano dotate di
poca forza espansiva analoghe iniziative di tempi piu recenti in
Europa e negli Stati Uniti.

Certamente il giainismo € strettamente congiunto con I'India,
nella quale del resto € ben radicato, e un’esportazione globale
del sistema ¢ forse impensabile; ma ambiscono a essere univer-
sali il richiamo alla responsabilita personale e la condanna ine-
sorabile d’ogni forma di violenza ingiustificata.

BIBLIOGRAFIA

Testi e traduziont

Il canone degli svetambara € stato pubblicato pit volte in India. Ci li-
mitiamo a ricordare: Suttagame, a cura di Pupphabhikku, 2 voll., Gur-
gaon 1953-1954.

Basham, A.L., 1958: The Background of Jainism, in W.Th. De Bary (a cu-
ra di), Sources of Indian Tradition, vol. I, New York.



316 Hinduismo

Bollee, W.B., 1977 e 1988: Studien zum Suyagada, parte I: Wiesbaden; par-
te II: Stuttgart.

Deleu, J., 1970: Viyahapannatti (Bhagavaz): the Fifth Anga of the Jaina Ca-
non, Brugge.

Faddegon, B., 1935: The Pravacanasara of Kundakunda /iabya, London.

Granoff, Ph., 1990: The Clever Adulteress and other Stories: a Treasury of Jain
Literature, Oakville (Ontario).

Jacobi, H., 1884 e 1895: Gaina Siitras, 2 voll., Oxford (rist. Delhi 1973:
«Sacred Books of East», XXII, XLV); contiene la traduzione di Aya-
ra, Suyagada, Kalpasitra, Uttarajjhaya.

Idem, 1906: Eine Jaina Dogmatik, Umasvati’s Tattvarthadhigama-Sitra, in
«Zeitschrift der Deutschen Morgenliandischen Gesellschaft», 60.

Schubring, W., 1926: Worte Mahaviras, Gottingen.

Idem, 1927: Die Jainas, TObingen.

Stud: e saggi

Alsdorf, L., 1962: Beitrdge zur Geschichte von Vegetarismus und Rindervereh-
rung in Indien, Wiesbaden.

Idem, 1965: Les Etudes Jaina: état present et taches futures, Paris.

Babb, L.A., 1995: Absent Lord: Ascetics and Kings in a Jain Ritual Culture,
Berkeley.

Banks, M., 1992: Organizing Jainism in India and England, Oxford.

Banks, M. e Kumar, R., 1981: La Cosmologie Jaina, Paris.

Basham, A.L., 1951: History and Doctrine of the Aﬁvikas, London.

Bechert, H., 1983: A Remark on the problem of the Data of Mahavira, in «In-
dologica Taurinensia», 11, pp. 287-90.

Belloni Filippi, F., 1914: Religioni dell’India: Jainismo e Buddhismo, Pisa.

Bohn, W., 1921: Die Religion des Jina und ihr Verhilinis zum Buddhismus,
in «Zeitschrift fir Buddhismus», III, pp. 113-146.

Bothra, P., 1976: The Jaina theory of perception, Delhi.

Botto, O., 1962: Il Nitivakyamyta di Somadeva Siuri, Torino.

Bihler, G., 1889: Uber das Leben des Jaina Ménches Hemachandra, Wien.

Caillat, C., 1965: Les expiations dans le rituel ancien des religieux Jaina, Pa-
ris.

Cort, J.E. (a cura di), 1998: Pen Boundaries. Jain Communities and Cultu-
res in Indian History, New York.

Della Casa, C., 1971: Jainism, in CJ. Bleeker - G. Widengren (a cura di),
Historia Religionum, vol. II, Leiden, pp. 346-371.

Idem, 19932: Il giainismo, Torino.

Deo, S.B., 1956: History of Jaina Monachism, Poona.

Dundas, P., 1992: The Jains, London-New York.



C. Della Casa  Ii giainismo 317

Dwivedi, R.C. (a cura di), 1975: Contribution of Jainism to Indian Culture,
Delhi.

Frauwallner, E., 1953-56: Geschichte der indischen Philosophie, 2 voll., Salz-
burg.

Glasenapp, H. von, 1925: Der Jainismus, Berlin.

Idem, 1943: Die Religionen Indiens, Stuttgart [trad. it. Le religioni dell’In-
dia, Torino 1963].

Idem, 1949: Die Philosophie der Inder, Stuttgart [trad. it. La filosofia dell'In-
dia, Torino 1962].

Guerinot, A., 1926: La Religion Djaina, Paris.

Guseva, N.R., 1971: Jainism, Bombay.

Halbfass, W., 1988: India and Europe, New York.

Handiqui, K K., 1949: Yasastilaka and Indian Culture, Sholapur.

Jain, J.C., 1947: Life in ancient India as depicted in Jaina Canon, Bombay.

Jain, M., 1975: Jaina Sects and Schools, Delhi.

Jain, S.C., 1978: Structure and Functions of Soul in _Jainism, New Delhi.

Jaini, J.L., 1916: Outlines of Jainism, Cambridge.

Jaini, Padmanabh 8., 1979: The Jaina Path of Purification, Berkeley.

Johnson, W.J., 1995: Harmless Souls. Karmic Bondage and Religious Change

in Early Jainism with Special Reference to Umasvati and Kundakunda,
Delhi.

Kirfel, W., 1959: Symbolik des Hinduismus und des Jainismus, Stuttgart.

Krause, Ch., 1952: Ancient Jaina Hymns, Ujjain.

Mahias, M.- C., 1985: Delivrance et convivialite: le systeme culinaire des Jai-
na, Paris.

Marathe, M.P., 1984: Studies in Jainism, Ganeshkhind, India.

Mette, A., 1991: Durch Entsagung zum Heil. Eine Anthologie aus der Litera-
tur der Jaina, Zirich.

Nahar P.C. e Ghosh K., 1988: Jainism. Precepts and Practice (2 voll.), Delhi.

Nyayavijayaji, 1998: Jaina Philosophy and Religion (trad. ingl.), Delhi.

Renou, L. - Lacombe, O. - Filliozat, J., 1953: Le Jainisme, in AAVV. (a
cura di), L’Inde classique, vol. 11, Paris-Hanoi.

Sangave, V.A., 1959: Jaina community: A Social Survey (2* ed. 1980), Bom-
bay.

Idem, 1974: Life and Legacy of Mahavira: A Social Study, Meerut.

Idem, 1981: The Sacred Shravan-belagola: A Socio-Religious Study, New
Delhi.

Scalabrino Borsani, G., 1976: La filosofia indiana, in M. Dal Pra (a cura
di), Storia della Filosofia, vol. 1, Milano.

Schubring, W., 1935: Die Lehre der Jainas, Berlin-Leipzig (trad. ingl. Delhi
1962).

Idem, 1962: Die Lehre der Jaina, Nach den Alten Quellen Dargestellt (trad.



318 Hinduismo

ingl. The Doctrine of the Jainas, Described after the Old Sources), New
Delhi.

Singh, R., 1974: The Jaina concept of omniscience, Ahmedabad.

Shah, N., 1998: Jainism. The World of Conqueror, Portland.

Shanta, N., 1985: La voie jaina. Histoire, spiritualité, vie des ascétes pélerines
de U'Inde, Paris.

Titze, K., 1998: Jainism. A Pictorial Guide to the Religion of Non-Violence, con
contributi di Klaus Bruhn, Jyoti Prasad Jain, Noel Q. King, Vilas A.
Sangave, Delhi.

Upadhye, A.N. - Caillat, C. et alii, 1977: Mahavira and his Teachings, Bom-
bay.

Williams, R., 1963: Jaina Yoga: a Survey of the Medieval Sravakacaras, Lon-
don.

Winternitz, M., 1920: Geschichte der indischen Literatur, vol. 1I, Leipzig
(trad. ingl. Delhi 1977).



Il sikh-panth
di Stefano Piano

1. CARATTERI GENERALI

Non diversamente da altri vocaboli consimili, come «hindaismo»
(da hindd), <buddhismo» (da buddha), «giainismo» (da jaina) e
molti altri, anche il termine sikhismo, con il quale si suole allu-
dere alla «via dei sikh» (sikh-panth), € stato coniato dagli inglesi
per indicare una religione. Esso deriva dalla parola panjabi sikha
(pronuncia: sikh, dal sanscrito $igya), che significa «discepolo» e
che viene usata per antonomasia per indicare i «discepoli» di
Guri Nanak, unanimemente considerato il fondatore di questa
via di salvezza, e dei nove «maestri» che, dopo di lui, guidarono
la comunita. Dal momento che i sikh credono che in Nanak e
negli altri gurd si sia incarnato il medesimo e solo spirito divino,
quello spirito che, cessata la serie dei maestri in carne e ossa, €
oggi presente nel Libro sacro di questa religione, la parola sikh
si puo anche intendere come «discepolo» dell’unico e vero Mae-
stro che ¢ Dio. La religione fondata da Nanak attorno al 1500
d.C. si puo meglio definire come sikh-panth, la «via dei discepo-
li»: essa nacque, infatti, come una delle tante «vie» tracciate da
una serie di grandi poeti religiosi che vissero in India a cavallo
fra il medioevo e I’era moderna e che si sogliono designare col
nome di Sant (buoni, santi). Questi cantori del divino diedero vi-
ta a una tradizione che prese il nome di nirguna-sampradaya, in
quanto essi, rifiutando il culto praticato col supporto delle im-
magini, che costituisce uno degli aspetti caratterizzanti della pras-
si religiosa hindu, esprimevano la propria fede in un Essere su-



320 Hinduismo

premo privo di attributi (nirguna). Fra tutte queste «vie» quella
tracciata da Nanak ha acquistato particolare rilievo sia per lo spi-
rito pratico del fondatore, che si preoccupo di organizzare su so-
lide basi la comunita dei suoi seguaci, lasciando loro una guida
sicura attraverso l'istituzione del guri, sia grazie alla riforma ope-
rata alla fine del secolo XVII da Gura Govind Singh, che im-
presse alla comunita sikh il carattere militante che essa, almeno
in parte, conserva ancor oggi.

La patria del sikh-panth ¢ una regione dell’India nord-occi-
dentale, il Panjab, che costituisce oggi uno degli Stati dell’Unio-
ne Indiana, di poco pit di cinquantamila chilometri quadrati di
superficie, con capitale Candigarh. Il Panjab di oggi corrisponde
solo a una piccola parte di un’area geografica molto piu vasta, la
cui superficie totale ¢ di circa 500.000 kmgq e il cui nome signifi-
ca «cinque fiumi»; si tratta di una serie di fertili pianure alluvio-
nali, bagnate dal fiume Indo e dai suoi numerosi affluenti e com-
prese fra i monti Sivalik, la catena dello Hindakus e le zone aride
dei deserti del Sindh e del Rajpatana, che oggi ha perduto la pro-
pria unitd politica, dal momento che la parte pita ampia del suo
territorio, compresa la capitale Lahore, ¢ stata assegnata al Paki-
stan in occasione della partition dei domini britannici avenuta
nel 1947 e la porzione indiana si ¢ ulteriormente ridotta con la
creazione dello Stato dello Himacal Prades (1948) e, infine, con
la fondazione dello Stato, a maggioranza hindu, dello Haryana
(1966). Nonostante le sue dimensioni ridotte, il Panjab indiano
ha accolto la quasi totalita dei profughi sikh che nel 1947 abban-
donarono la Repubblica islamica del Pakistan ed ¢ oggi 'unico
Stato dell’Unione a maggioranza sikh (circa il 60%). Tuttavia i
sikh, che vivono in buon numero anche fuori dell'India, special-
mente nel Regno Unito, e che sono in tutto circa 15 milioni, non
costituiscono che una piccola minoranza (meno del 2%) della
popolazione dell’Unione Indiana; si tratta, perd, di una minoran-
za qualificata, giacché molti sikh occupano posti di responsabi-
lita, specialmente nell’esercito e nella pubblica amministrazione.

2. LE FONTI

La fonte principale per lo studio della religione sikh € il suo libro
sacro, intitolato Adi Sri Guri Granth Sahib Ji (Il nobile Libro ori-
ginario che € Signore e Maestro spirituale»), comunemente chia-



S. Piano Il sikh-panth 321

mato Adi Granth, con speciale riferimento alla versione curata nel
1603-1604 dal quinto guri, Arjan, o Guri Granth Sahib, se si allude
alla sua ultima recensione, curata dal decimo gura, Govind Singh,
nel 1705, ma anche, semplicemente, Granth, «Il Libro». Si tratta di
un’imponente raccolta di canti religiosi che conta, nell’edizione
ufficiale a stampa, 1430 pagine e comprende 5894 composizioni
poetiche (sabad, «parola», o bani, «detto», o gurbani, «detto del
guri») distribuite nel testo sulla base delle melodie (rag, sanscri-
to: raga) sulle quali gli inni debbono essere cantati; i rag sono in
tutto trentuno e precisamente, nell’ordine: Siri, Majh, Gauri, Asa,
Gujri, Devgandhari, Bihagra, Vadhansu, Sorathi, Dhanasari, Jait-
sir1, Todi, Bairdri, Tilang, Suhi, Bilavalu, Gond, Ramkali, Natna-
rain, Maligaura, Mara, Tukhari, Kedara, Bhairau, Basantu, Sa-
rang, Malar, Kanara, Kalian, Parbhati e Jaijavantl. Un’ulteriore
suddivisione ordina gli inni, all'interno di ogni rag, su basi metri-
che: in primo luogo sono riportati i caupad o caupai, che sono bre-
vi composizioni, di solito, ma non sempre, di quattro strofe con ri-
ma; seguono le asfpadi (composizioni di otto strofe con rima) e, in-
fine, i chant, costituiti da tre distici a rima baciata. Alla fine di ogni
rag trovano posto composizioni poetiche di particolare ampiezza,
che non rientrano fra quelle sin qui descritte e, infine, delle spe-
ciali ballate dette var, nelle quali si alternano strofe (paur) e disti-
ci (slok). Le composizioni sin qui elencate sono dovute ai diversi
gurii del sikh-panth (e, precisamente, a Nanak, Amar Das, Ram
Dis e Arjan; una sessantina di distici sono dovuti a Gura Angad e
alcune composizioni di Guru Teg Bahadur sono state aggiunte al-
la versione originaria da Govind Singh); i diversi gura sono indi-
cati da un’abbreviazione della parola Mahala, che significa «casa»,
seguita dal numero d’ordine di ciascuno. Le opere dei maestri
sikh sono seguite da quelle dei diversi bhagat, mistici e santi hinda
e musulmani le cui bani (937 in tutto) sono state accettate daisikh
come parole ispirate dal Guri supremo; fra esse figurano compo-
sizioni dei musulmani Sheikh Farid e Bhikhan e degli hindia Nam-
dev, Trilocan, Parmanand, Sadhna, Beni, Ramanand, Dhanna, Pi-
pa, Sain, Kabir, Ravidas e Sardas.

Questo imponente corpus di scritture € preceduto da un prolo-
go, che contiene le preghiere quotidiane dei sikh, e precisamen-
te: 1) il mil-mantra o «formula fondamentale», nella quale sono
sintetizzati i principi basilari della teologia sikh; 2} il Japy, la «pre-
ghiera» per eccellenza, che deve essere recitata ogni mattina; com-
posto da Gurii Nanak, questo inno di 38 lunghe strofe precedute
dal mal-mantra e seguite da un epilogo dovuto a Gura Angad, ¢



322 Hinduismo

considerato una sintesi dei principali insegnamenti del fondatore;
3) Rahras, «I'invocazione», composta da nove inni di Nanak, Ram
Das e Axjan, che costituisce la preghiera della sera, nota anche co-
me Sodar dalle parole iniziali del primo inno, che ripete con qual-
che variante la stanza 27 del Japyy; 4) Sohila o Kirtan Sohila, «il can-
to di lode» o preghiera della notte, che comprende cinque inni
(sempre di Nanak, Ram Das e Arjan), frai quali il celebre canto di
Guri Nanak intitolato arfi, «I’offerta di luce», che interpreta sim-
bolicamente questo atto di culto comune nel mondo hindi.

11 Granth si conclude con un epilogo, che comprende slok di
diversi autori, panegirici (savayya) composti da vari bardi (bhatf)
in lode dei primi cinque guri e, infine, un’appendice intitolata
Rag-mala («La ghirlanda dei rag»).

Fra le composizioni di particolare ampiezza e importanza do-
vute ai guru figurano il Dakhni Omkar («Lasillaba Om») e il Siddh
Gost (Dialogo coi siddh), composti entrambi da Gura Nanak per
il rag Ramkali, 1’Anand («La beatitudine») di Amar Das nel me-
desimo rag e, di Gura Arjan, il Barah Maha («I dodici mesi», rag
Majh) e, nel rag Gauri, gli inni intitolati Bavan Akhri («Acrosti-
co») e Sukhman: («La perfetta letizia»).

Una prima raccolta di testi, destinata a formare il nucleo ori-
ginario del Libro sacro dei sikh, fu preparata per iniziativa del
terzo gurt, Amar Das (1552-1574), in due volumi noti come
Goindval-pothi (<1 libri di Goindval»); su questo manoscritto si ba-
sa la seconda recensione del Libro, quella che Gurt Arjan avreb-
be dettato all’amanuense Bhai Gurdas, ampliando notevolmente
il nucleo originario con I'aggiunta di inni composti da suo padre
Ram Das e soprattutto con il proprio cospicuo contributo per-
sonale; a questa seconda recensione del Granth — nota come re-
censione di Kartarpur, dal luogo in cui oggi si conserva la copia
originale manoscritta — venne conferito un carattere ufficiale con
I'installazione solenne nello Harimandir di Amritsar, il tempio
principale del sikh-panth, avvenuta nel 1604. Una variante della
recensione di Gurii Arjan ¢ costituita da una copia che sarebbe
stata eseguita da un sikh di nome Bhai Bhanno del villaggio di
Mangat, nota anche come «versione apocrifa» (khari b7y) per di-
stinguerla da quella «originale» (adi biy) di Kartarpur; la sola dif-
ferenza fra le due copie consiste in una certa quantita di ma-
teriale presente nella versione di Bhanno ¢ assente in quella di
Kartarpur. La terza recensione del Libro, dovuta a Gura Govind
Singh, € nota come versione di Damdama, in quanto il decimo
gurl ne avrebbe dettato il testo durante un soggiorno nel villag-



S. Piano Il sikh-panth 323

gio di Damdama Sahib; quest’ultima e definitiva versione del Li-
bro sacro si distingue da quella di Kartarpur solo per I’aggiunta,
operata da Govind Singh, di un certo numero di composizioni
di suo padre, Gurii Teg Bahadur (cinquantanove inni e cin-
quantasei distici), e di un distico da lui stesso composto. Que-
st’ultima versione del Guria Granth divento ben presto la pin dif-
fusa ed ¢ proprio questa a essere riprodotta dalle moderne edi-
zioni a stampa (McLeod, 1975, pp. 60 sgg.).

Il Libro sacro dei sikh ¢ redatto in una lingua difficilmente
definibile, che C. Shackle (1983) ha preferito semplicemente
chiamare «lingua sacra dei sikh». Si tratta di una lingua affine a
quella usata dai Sant, detta sant-bhasa o anche sadhukani, che si
basa sulla braj-bhasa o hindi occidentale e presenta influenze del-
la panjabr sia orientale (purvi), sia occidentale (lahndi o lahnde
di boly), sopravvivenze di forme di medio indiano (pracrito) e ap-
porti lessicali di altre lingue, come la sindhi, I’arabo, il persiano,
la marathi. Tale lingua ¢ scritta in un alfabeto proprio, la gur-
mukhi, di cui la tradizione sikh attribuisce I’invenzione al secon-
do guri, Angad; questa scrittura, derivata dalla nagari, € ancor
oggi in uso nel Panjab indiano ed ¢ un elemento che ha contri-
buito non poco alla consapevolezza dell’identita sikh, nelle com-
plesse vicende che riguardano la collocazione di questo popolo
in seno alla grande federazione di Stati che costituisce I'India mo-
derna (Piano, 2001, p. 41).

Il decimo guri non si limito a produrre una propria versione
del Guru Granth, ma ci lascié anche un insieme di scritti miscel-
lanei che sono stati raccolti, dopo la sua morte, da Bhai Mani
Singh, con un paziente lavoro durato oltre vent’anni, nell’opera
che va sotto il nome di Dasam Granth (<Il libro del decimo
[guri]»). Questa voluminosa collezione, scritta in caratteri gur-
mukhi come il Gurii Granth, ma redatta in lingue diverse (soprat-
tutto braj, ma anche khari boli, panjabi, persiano), comprende
opere di carattere autobiografico, come il Vicitar Natak («Il dram-
ma meraviglioso») e il Zafar-nama, una lettera in persiano all’im-
peratore mugal Aurangzeb, accanto ad altre di carattere spiri-
tuale, come il Jap, che richiama nel titolo la composizione di
Gura Nanak che apre il Guri Granth, I'Akal Ustat («La lode
dell’Eterno») e una serie di 33 versi celebrativi (savayya); vi si tro-
va inoltre una sorta di «inventario dei nomi di armi» dal titolo
Sastar nam-mala. Ma la porzione di gran lunga maggiore del Da-
sam Granth € costituita da testi che rivisitano antichi miti e leg-
gende hinda assai popolari nel Panjab di quei tempi per tra-



324 Hinduismo

smettere attraverso di essi gli insegnamenti propri del sikh-panth:
fra essi le Cand: k1 var («Ballate in onore di Candi», altro nome
di Durga, la consorte di Siva), il Candi Caritra («La storia di
Candi»), il Caubis Avatar («I ventiquattro avatara») e il Krisan
Avatar (<L’ avatara di Krspa»). Di tutti gli scritti contenuti nel Da-
sam Granth alcuni sono da attribuirsi con una certa sicurezza al
decimo guri, e precisamente quelli di carattere autobiografico
e, forse, le ballate in onore di Candi, nella quale Govind Singh
vedeva un simbolo della virti guerriera che egli cercava di in-
stillare nei suoi seguaci, mentre altri sono probabilmente opera
di poeti della sua corte (Cole-Sambhi, 1978, pp. 55 sgg.; McLeod,
1975, pp. 80 sg.).

Fra le fonti non scritturali del sikh-panth occupano un posto
di rilievo le trentanove Var o «ballate eroiche» di Bhai Gurdas,
che abbiamo gia ricordato come amanuense di Gurd Arjan e che
utilizzo questo strumento letterario con molta liberta, fornendo-
ci utilissime notizie non solo sulla fede sikh, ma anche sulla sto-
ria del sikh-panth e sulla vita dei suoi primi maestri.

Ricorderemo infine una serie di composizioni tanto numero-
se che hanno dato vita, per cosi dire, a un vero e proprio gene-
re letterario: si tratta delle janamsakhi o «testimonianze sulla na-
scita», cioe biografie tradizionali di Gura Nanak. Queste opere,
che sono costruite con la giustapposizione di singoli episodi chia-
mati appunto sakhi (testimonianze), o anche gost (discorsi), «ri-
salgono a epoche molto diverse e sono di carattere composito,
recando talora dettagli tra loro contraddittori, e rivelando d’al-
tra parte la comune caratteristica di un certo compiacimento per
gli elementi spettacolari e miracolosi» (Piano, 1971, p. 13). Le ri-
cerche condotte da W.H. Mcl.eod (1980) hanno consentito di in-
dividuare un certo numero di tradizioni relative alla biografia di
Gura Nanak, alle quali si possono ricondurre tutte le janamsakhi
che ci sono pervenute. Un primo importante archetipo € costi-
tuito dalla janamsakhi che, secondo la tradizione, sarebbe stata
redatta da Bhai Bala, fedelissimo accompagnatore di Gura Na-
nak, durante la vita stessa del Maestro; questa tradizione, emer-
sa attorno alla meta del secolo XVII, acquistd sempre maggiore
autorevolezza nel corso del secolo XVIII e la conservo fino agli
ultimi decenni del secolo XIX, quando venne scoperta la tradi-
zione detta «antica». Questa autorevolezza venne ulteriormente
rafforzata dal fatto che, all’inizio dell’Ottocento, I’agiografo San-
tokh Singh, basandosi proprio su questa tradizione — opportu-
namente epurata di quelle parti che la critica ha poi mostrato es-



S. Piano Il sikh-panth 325

sere dovute a manipolazioni della setta degli Hindali, nata dallo
scisma operato dal rivale di Gurii Har Govind, di nome Bidhi
Cand -, ma anche su altre fonti, compose attorno al 1823 una
propria biografia in versi di Gura Nanak intitolata Nanak Prakas.
Essa contribui a conferire ulteriore credito alla tradizione di Ba-
1a, che, pur essendo forse una delle meno attendibili, dal mo-
mento che le pit recenti indagini hanno sollevato dubbi sulla
stessa storicita del suo presunto autore, continua a godere di mol-
ta popolarita in Panjab. Un’altra importante tradizione ¢ quella
nota come Puratan janamsakhi, riapparsa, come s’¢ accennato,
nel 1872; anche questa tradizione, a dispetto del fatto di essere
qualificata come «antica», appare come una compilazione piut-
tosto tarda e non priva di varie interpolazioni e sembra non es-
sere anteriore alla meta del secolo XVII (McLeod, 1980, p. 28).
Il Macauliffe, pioniere degli studi sul sikh-panth che opero fra la
fine del secolo XIX e l'inizio del secolo scorso, ne pubblico una
versione nel 1885, sostenendo di averne consultato una copia ma-
noscritta di un certo Seva Das o Seva Singh recante la data sam-
vat 1645 (= 1588); infine, si baso su questa tradizione lo scritto-
re e teologo Bhai Vir Singh per compilare la sua composita Pu-
ratan janamsakhi, pubblicata nel 1926.

Sempre attorno alla meta del Seicento prese forse corpo un’ul-
teriore tradizione, pervenutaci col nome di Miharban janamsakhi,
in quanto fa capo a Miharban Sodhi, figlio e successore di Prithi
Cand, fratello di Guri Arjan e fondatore della setta scismatica dei
Mina; nel 1940 ¢ stata scoperta nel villaggio di Damdama Sahib
una copia manoscritta di questo testo, che reca come data il 1828
(McLeod, 1980, p. 34). Ricordiamo infine una tradizione alla qua-
le fu dato da Mohan Singh, che ne scoperse un manoscritto nella
Biblioteca dell’Universita di Lahore nel 1947, il nome di Adi Sakhi
(«Testimonianze originarie»). Il contenuto di questo testo, pub-
blicato solo nel 1969 da Piar Singh della Punjabi University di Pa-
tiala, non sembra giustificare, a causa del suo carattere composito,
I'implicita pretesa di rappresentare la tradizione biografica origi-
naria di Guru Nanak (McLeod, 1980, p. 31). Per completare il qua-
dro delle fonti sulla vita del fondatore del sikh-panth dobbiamo
ancora ricordare almeno la Gyan-ratnavali, la cui composizione €
tradizionalmente attribuita a Mani Singh, vissuto all’inizio del se-
colo XVIII, e il Mahima Prakas («La luce della gloria»), che racco-
glie una tradizione biografica elaborata nel villaggio di Khadur e
che ci ¢ pervenuta in due recensioni, I’'una in prosa e ’altra in ver-
si, risalenti entrambe alla seconda meta del secolo XVIII.



326 Hinduismo
3. LE ORIGINI E I’AMBIENTE

Le origini del sikh-panth si collocano in un momento molto im-
portante della storia del sub-continente indiano, a cavallo tra la
fine del XV e I'inizio del XVI secolo. Proprio in quegli anni, e
precisamente nel 1498, Vasco da Gama sbarcava a Calicut (in
hindi: Kalikat), sulle coste del Malabar, dando inizio a scambi
commerciali diretti col mondo europeo e, quindi, a quel nuovo
incontro di un’India ancora fortemente legata ai valori tradizio-
nali della propria cultura con una civilta «occidentale» decisa-
mente impegnata in quella «scoperta» del pianeta che apri le
porte alla colonizzazione che caratterizzo gli inizi dell’era moder-
na. Nel medesimo periodo si verifico nell’Asia meridionale un’al-
tra serie di eventi gravidi di durature conseguenze: la decadenza
del sultanato di Delhi e il conseguente frazionamento politico
dell’India, che crearono le condizioni ideali per la conquista da
parte di Babar, il fondatore della dinastia Mugal, nel 1526.

In questa situazione di grande incertezza, prima che il grande
imperatore mugal Akbar (1556-1605) riunificasse quasi comple-
tamente I'India sotto il suo potere e creasse, di conseguenza, nuo-
ve condizioni di stabilita e di pace, il Panjab, tipica regione di
confine, nella quale si era verificato in modo piu drammatico che
altrove I'incontro-scontro fra il mondo hinda e quello islamico,
vide la nascita di forme di riflessione sulla realta ultima e di mo-
vimenti di rinnovamento religioso, fra i quali il sikh-panth costi-
tuisce I’esempio piu rappresentativo; negli anni in cui Nanak ne
deline6 con la sua predicazione le caratteristiche peculiari, il
Panjab era amministrato dal sultanato di Delhi attraverso un go-
vernatore locale (navab) di nome Daulat Khan Lodi, residente a
Sultanpur. Durante la vita di Gurii Nanak, I'India settentrionale
(compreso, quindi, il Panjab) fu governata prima dai sultani di
Delhi, Bahlol (1451-1488), fondatore della dinastia dei Lodi, e
dai suoi successori Sikandar (1488-1517) e Ibrahim (1517-1526),
e poi da Babar (1526-1530), fondatore della dinastia turco-mon-
gola dei Mugal, e dal suo successore Humayun (1530-1540), pa-
dre del grande Akbar; tutti gli altri gura del sikh-panth vissero
lungo l'intero arco cronologico dell’impero dei grandi Mugal,
I'ultimo dei quali, Aurangzeb, mori nel 1707, solo un anno prima
del decimo guru dei sikh, Govind Singh.

Di fronte all’impatto dell’islam, che si era verificato a partire
dal secolo XIII, con la fondazione del sultanato di Delhi, il mon-
do hindq, nel quale gia serpeggiava una certa ansia di rinnova-



S. Piano Il sikh-panth 327

mento, soprattutto per quanto riguarda i problemi sociali, si chiu-
se ancor piu in se stesso, salvaguardando con incredibile tenacia
proprio gli aspetti piti conservativi dell’antica tradizione socio-re-
ligiosa. La conseguenza di questo stato di cose fu che, all’epoca
in cui nacque il sikh-panth, avevano assunto particolare eviden-
za proprio gli aspetti pit negativi della cultura tradizionale hinda
da una parte, e del proselitismo islamico dall’altra. Alcuni aspet-
ti del costume destinati a divenire tristemente famosi, come la re-
clusione delle donne (parda), il suicidio delle vedove sul rogo del
marito (safz) e i diversi tabu di casta miranti a salvaguardare la
purezza della nobiltd hindu, assunsero proprio in quel periodo
particolare rigore, con la conseguenza di un’ulteriore emargina-
zione degli appartenenti ai livelli pit bassi della scala sociale, per
i quali, sottoposti, da un lato, all’ostracismo da parte degli hinda
di casta alta e, dall’altro, a ogni sorta di angherie da parte di go-
vernanti locali islamici fin troppo indipendenti dal potere cen-
trale, proprio la conversione alla religione dei nuovi dominatori
poteva apparire come l'unico strumento di emancipazione.
Dall’altra parte, la furia iconoclasta dei nuovi conquistatori isla-
mici, che li indusse a distruggere sistematicamente ogni traccia
dell’antica grandezza dei culti hinda, provocd in India, forse pro-
prio attraverso le conversioni forzate di massa, una «malattia» che
la mino nel profondo; ne nacque un islamismo «indiano», in
qualche modo contaminato dalle abitudini difficili da abbando-
narsi dei nuovi adepti e troppo attento all’osservanza di una se-
rie di pratiche esteriori e di tabu riguardanti, per esempio, I'ali-
mentazione. In ogni caso il proselitismo islamico non ebbe cer-
to il successo sperato, come attesta I’applicazione — almeno fino
all’epoca di Akbar — della tassa di capitazione (jizya) riservata ai
non convertiti, che, proprio in quegli anni, cominciarono a es-
ser chiamati hindu. In una situazione come questa la «via» pro-
posta da Nanak consistette essenzialmente in un ritorno agli
aspetti fondamentali della fede attraverso un superamento degli
opposti formalismi in cui sembravano esaurirsi le istanze delle
due religioni in conflitto.

4. IL FONDATORE: GURU BABA NANAK

Non diversamente da altri grandi riformatori religiosi di un lon-
tano passato, anche Nanak nacque in una famiglia hindu di ca-
sta ksatriya. Nel Panjab dei suoi tempi la popolazione era infatti



328 Hindiismo

suddivisa in due gruppi dominanti (zat, hindi: jati), che compren-
devano al loro interno gruppi minori detti got (hindi: gotra): una
borghesia urbana non molto numerosa, ma assai influente, rap-
presentata dai Khatri, una sottocasta mercantile di ksatriya, e una
numerosa casta contadina, quella dei Jat, un gruppo etnico dal-
le tradizioni bellicose che, immigrato in Paiijab, si trasform¢ in
una casta rurale, la cui indomita fierezza contribui a conferire ai
sikh il loro ben noto carattere marziale.

Nanak, il cui nome significa «rampollo della famiglia del non-
no materno (nana)», nacque nel villaggio di Rai Bhoi di Talvandi
(odierna Nanakiana Sahib o Nankana Sahib, tahsil di Shekhupu-
ra, distretto di Lahore, Pakistan), da Tripata e da Kala, un Khatri
del got dei Bedi impiegato come contabile alle dipendenze di un
rajpitt del clan dei Bhatti, di nome Rai Bular, proprietario di quel
piccolo villaggio del Panjab. Seguendo la datazione riportata dal-
le janamsakhi che fanno capo a Bala, i sikh celebrano ancor og-
gi la festa del compleanno del loro fondatore nel giorno di luna
piena del mese di Kartik (ottobre-novembre), ma il futuro gura
sarebbe invece nato, secondo la tradizione che sembra piu atten-
dibile (McLeod, 1968, p. 96) nel terzo giorno di luna crescente
del mese di Baisakh, nell’anno 1526 del Vikram Samvat (= 15
aprile 1469). Tripata e Kalu avevano gia avuto una figlia, di nome
Nanaki, che ando sposa a un certo Jai Ram. Secondo le janam-
sakhi il secondogenito di Kalu sarebbe apparso sulla terra come
un avatara e schiere di esseri divini e semidivini avrebbero accom-
pagnato la sua venuta al mondo. Fin dalla prima infanzia, egli
avrebbe poi manifestato tendenze mistiche e avrebbe stupito pa-
renti e maestri con una eccezionale sapienza: gli episodi mira-
colosi non si contano e intendono dimostrare che tanto gli hindu
quanto i musulmani avevano riscontrato nel fanciullo segni divi-
ni premonitori della sua futura grandezza. Possiamo supporre
che anche il piccolo Nanak abbia ricevuto l'istruzione tradizio-
nale che di solito si impartiva a quei tempi, con rudimenti di san-
scrito, hindi e persiano; certo € che sposo una ragazza della sua
casta, di nome Sulakhani, figlia di Mula, un Khatri del clan dei
Cona, ed ebbe da lei due figli, Lakhmi Das e Siri Cand. Nel frat-
tempo aveva trovato lavoro a Sultanpur come magazziniere
(modz) alle dipendenze del governatore locale Daulat Khan Lodi,
presso il quale si era gia impiegato il cognato Jai Ram.

Le biografie agiografiche descrivono Nanak, prima e dopo il
matrimonio, come una sorta di maestro spirituale che osservava
scrupolosamente i doveri religiosi ed esercitava una grande at-



S. Piano Il sikh-panth 329

trattiva sull’ambiente circostante; esse non mancano di alludere
ai rapimenti mistici che coglievano il giovane impiegato anche
nel pieno svolgimento del suo lavoro. Fra tutte queste esperien-
ze descritte dalle janamsakhi una almeno deve avere un fonda-
mento storico; le fonti la collocano attorno al 1500, quando Na-
nak aveva circa trent’anni, e narrano che un mattino egli sareb-
be scomparso durante ’abluzione dell’alba e sarebbe ricompar-
so solo tre giorni dopo. In tale occasione egli sarebbe stato rapi-
to alla presenza di Dio, il Gurii supremo, che, dopo avergli of-
ferto una coppa d’ambrosia (amrta), gli avrebbe affidato la mis-
sione alla quale egli poi dedico tutta ]a vita con questa parole:

Nainak, io sono con te. Per mezzo tuo il mio Nome sara celebrato.
Chiunque ti seguira, io lo salvero. Va nel mondo per ripetere il mio No-
me e insegnare all’'umanita a pregare in questo modo. Non essere con-
taminato dalle cose del mondo. Sia la tua vita lode del mio Nome, do-
no, purificazione, servizio, preghiera... Colui che tu benedirai sara da
me benedetto. lo sono il Signore supremo, il Creatore primevo e tu sei
il gurq, il sommo gura di Dio (cfr. Greenlees, 1968%, pp. 6-8; Piano,
1971, pp. 58 sg.; Delahoutre, 1995, pp. 61 sg.).

Dopo una simile esperienza mistica, turbato e confuso, Nanak
avrebbe trascorso un’intera giornata in silenzio prima di pro-
nunciare le parole che fecero di lui una guida spirituale: «Non
ci sono né hindi né musulmani. Quale via dunque seguiro? Se-
guiro la via di Dio. Dio non ¢ né hindi né musulmano e la via
che io seguo ¢ la via di Dio» (Cole-Sambhi, 1978, p. 9). In risposta
a questa chiamata divina Nanak, divenuto da allora Gura Nanak
e chiamato anche Nirankari o «servitore di Colui che non ha for-
ma», intraprese, secondo il costume dei maestri religiosi indiani
di tutti i tempi, una serie di viaggi (udasz), che lo tennero impe-
gnato per circa vent’anni e che lo portarono, secondo una notizia
tramandataci da Bhai Gurdas (Var1, 32-34), anche oltre i confini
dell’India, fino alla Mecca; accompagnato quasi sempre da un
suonatore di ribeca di nome Mardana, egli impartiva cantando i
propri insegnamenti, provocando la reazione dei suoi uditori con
la sua critica a volte vivace dei comportamenti religiosi puramen-
te esteriori. In altre parole, non diversamente da quella di tutti i
grandi fondatori di religioni, la sua predicazione era un forte e
appassionato invito alla «conversione», nel senso della riscoperta
dei valori essenziali della fede e dell’interiorizzazione del culto
attraverso la preghiera. Il suo definitivo ritorno in Panjab sem-



330 Hinduismo

bra sia da collocarsi attorno al 1520, in quanto ¢ possibile che
egli abbia assistito alla prima incursione di Babar nella citta di
Saidpur, prima ancora del definitivo attacco turco-mongolo, veri-
ficatosi negli anni 1524-26. Rientrato in Panjab, Nanak ricevette
probabilmente una donazione di terra sulle rive del fiume Ravi,
nel distretto di Sialkot, vi fondd un villaggio, che chiamé Kar-
tarpur (citta del Creatore) e li visse gli ultimi anni della sua vita,
allontanandosene solo per brevi soggiorni in localita non lonta-
ne, come Multan e Pak Pattan, dove amava incontrare i sif, e
Acal Batala, ove la tradizione ambienta i suoi colloqui con i siddha
(perfetti) e i natha (signori), seguaci delle diverse scuole di yoga
tantrico. A Kartarpur Gurii Nanak visse con la moglie e i figli, of-
frendo a tutti i discepoli (sikh) I’esempio di una vita attiva e ope-
rosa e invitando la comunitd a incontri quotidiani di preghiera,
che si svolgevano all’alba e al tramonto. Fra i discepoli che rag-
giunsero il gurt a Kartarpur si distinse un Khatri del got dei
Trehan di Khadir di nome Lahina, al quale Gura Nanak, prima
di morire, affidé la comunita da lui fondata, conferendogli la di-
gnita di gurt con il nome di Angad. Questi venne subito consi-
derato il «<secondo Nanak» e ne prosegui I’opera, garantendo nel
tempo la continuita del sikh-panth. Compiuta cosi completa-
mente la sua missione terrena, Gura Nanak mori, secondo la data
tradizionale, nel decimo giorno di luna calante del mese di Asi,
nell’anno Samvat 1596 (= 7 settembre 1539). Il suo messaggio ¢
ancor presente in due versetti assai popolari che suonano: Baba
Nanak sah faqir, hindi ka guri musalman ka pir e che significano:
«Grande fu 'asceta Guri: Nanak, gura degli hindu e pir [«anzia-
no», cioé «guida, maestro», fra i safi] dei musulmani».

5. LA VISIONE RELIGIOSA DI NANAK

La figura di Gurt Nanak si colloca, come abbiamo visto, nella
scia dei Sant del nirguna-sampradaya, un movimento religioso
nel quale erano confluite diverse tendenze: quella della bhakti
vaisnava, specialmente del Maharastra, quella delle scuole di yo-
ga tantrico, sia hindu, sia buddhiste e quella, infine, della misti-
ca islamica rappresentata dal movimento dei sufi. All’interno di
questo importante movimento di spiritualita fa spicco la figura
di Kabir (1440-1518), un poeta religioso di grande personalita,
dei cui ideali e della cui predicazione Nanak puo a ragione esse-
re considerato il continuatore, anche se quasi sicuramente non



S. Piano Il sikh-panth 331

poté essere un suo diretto discepolo: non € un caso che 298 canti
e 243 distici di Kabir siano inclusi nel Gurii Granth, che compren-
de cosi una delle collezioni pit complete delle opere del grande
mistico, insieme con la Kabir-granthavali e il Bijak. Mentre, pero,
quella di Kabir rimase una voce in qualche modo isolata nell’at-
mosfera di decadimento religioso dell’India di quei tempi, e
mentre la «via» da lui tracciata — quella seguita dai Kabir-panthi,
che oggi esiste ancora in India, ma conta pochissimi adepti — non
ebbe successo, Nanak, animato forse da un maggiore spirito pra-
tico, riusci a lasciare, alla sua morte, una comunita omogenea e
assai bene organizzata, che non solo € sopravvissuta fino a oggi,
ma ha sempre avuto (e ha tuttora) un’importanza ben maggio-
re di quella che il numero relativamente limitato dei suoi adep-
ti potrebbe suggerire.

Non diversamente da Kabir, anche Nianak non c¢i ha lasciato
trattazioni sistematiche del suo pensiero, ma si & limitato a espri-
mere i propri sentimenti religiosi in una serie di composizioni
poetiche che, raccolte per iniziativa dei suoi discepoli, costitui-
rono, insieme con le composizioni dei diversi bhagat, il primo
nucleo del libro sacro dei sikh.

I fondamenti principali del pensiero religioso di Nanak e dei
suoi successori si possono interamente rintracciare presso le di-
verse correnti della tradizione religiosa hindd, ivi compreso il ri-
goroso monoteismo spesso attribuito a un’influenza islamica; con
questo non voglio negare che I'islam abbia esercitato una qual-
che influenza sul pensiero del sikh- panth ma ritengo tuttavia che
la fede islamica non costituisca I'unico elemento capace di for-
nire una spiegazione di certe scelte di fede dei guru. E del resto
innegabile che non solo le «leggi» fondamentali del dharma
hindu, come quella della retribuzione delle opere (karman) e del
rinnovarsi della vita e della morte (samsara), o ancora quella che
riguarda il fine ultimo dell’esistenza, inteso come una «libera-
zione» (moksa) dal perenne divenire, ma anche la concezione
stessa del divino che appartiene alla pit genuina tradizione del
pensiero brahmanico, costituiscano altrettanti aspetti fondanti
della concezione religiosa del sikh-panth.

La teologia di Gura Nanak si fonda su una visione rigidamen-
te monoteistica, secondo la quale la divinita, che crea I'universo e
le anime individuali, presenta contemporaneamente un aspetto
trascendente, impersonale (Kohli, 19762, p. 336) e inconoscibile
e un altro invece personale e conoscibile; infatti Dio, che nel suo
aspetto assoluto € cosi distante che 'uomo non puo dire di Lui se



332 Hinduismo

non che &€ Uno (ek), si manifesta parzialmente all’'uomo. Viene al-
lora rappresentato dalla sacra sillaba Om (omkar) e, pur rimanen-
do senza forma (Arap, Nirankar), si rivela in qualche modo come
un Dio personale (Purakh, sanscrito: Purusa) capace di grazia (pra-
sad, nadar, karam): ci sono infatti, nel Guri Granth, dei pdSSl (per
esempio, quello del Rag Asa in cui Nanak parla dell’invasione mu-
gal), nei quali Dio sembra assumere in modo piu chiaro i contor-
ni di una persona divina, alla quale I’'uomo puo rivolgersi per chie-
dere e ottenere aiuto. Egli € creatore (Karta), eterno (Ajuni), non
soggetto al tempo (Akal), indistruttibile (Abinasi), senza principio
(Anadi), immortale (Amar), imperituro (Acut), infinito (Anant),
esistente per se stesso (Saibham, sanscrito: Svayambhu), ma, so-
prattutto, & Parola (Sabad) di verita che risiede nel cuore, Ordine
(Hukam) divino del creato e Maestro (Guri) supremo; Egli € la ve-
ritd (Sac). Gli uomini non sono in grado di capire il suo gioco me-
raviglioso (fla); essi tuttavia lo invocano facendo ricorso a infiniti
nomi. Ne troviamo numerosi esempi negli inni del Gurii Granth,
dove i nomi di Dio sono ricavati sia dalla cultura tradizionale
hindt (Braham, Soham, Paramesar, Jagdis, Dev, Narain, Hari,
Bhagvant, Ram, Murari, Prabh, Suami, Thakur, Nath, Madhau,
Gopal, Govind, e molti altri), sia da quella islamica (Allah, Rahim,
Karim, Sahib, e cosi via). Ma proprio perché ha nomi infiniti Dio,
in ultima analisi, non hanome, o meglio, Egli ¢ il solo Nome, il No-
me per eccellenza (Nam), il «<Nome Vero» (Sat Nam). Nei canti del
Guru Granth si da libero sfogo alla fantasia per cercare di descrive-
re I’'indescrivibile e Dio viene chiamato non solo «il Nome» ( Nam)
e «il Vero Guru» (Sat Gura), ma anche «oceano di ogni felicita»
(Sagal Sukh Sagar), «tesoro di virti» (Gun Nidhan), «regista» (Su-
tradhar), «pittore» (Citrakar), «re» (Raja), «<eroe» (Naik), «marito»
(Bharta), «<madre e padre» (Mata Pita), «giardiniere» (Mah), «for-
tunato» (Dhani), «<amico» (Mittar), «giocoliere» (Bazigar), «tutto-
luce» (Sarab Jot), Yogin (Jogr), «bellissimo» (Sundar), e con molti
altri appellativi ancora (Delahoutre, 1995, p. 51).

Abbiamo visto che uno dei primi appellativi che vengono at-
tribuiti a Dio nei canti di Gura Nanak ¢ quello di Creatore (Kar-
ta), ma la sua opera si svolge, nell’'universo creato, in modo im-
perscrutabile, in ossequio a una logica e secondo modalita che
sfuggono all’'uomo e che sembrano assumere le caratteristiche di
un gioco (fila, khel); il mondo pertanto, pur essendo una mani-
festazione di Dio e pur consentendoci una parziale conoscenza
di Lui nel suo aspetto saguna, ne costituisce per cosi dire 'ap-
parenza piu grossolana, soggetta alle limitazioni del tempo e del-



S. Piano Il sikh-panth 333

la transitorieta, ben distinta dalla sua divina essenza che, al con-
trario, ¢ permanente e reale. In questo senso il mondo ¢ defini-
to come maya, una parola che, nel pensiero dei gura dei sikh, as-
sume quindi una valenza profondamente diversa da quella che
ha, per esempio, nel Vedanta advaita.

L’uomo, dal canto suo, non costituisce un’eccezione nell’uni-
verso creato da Dio con un atto di volonta, in quanto non € che
il prodotto piu perfetto del processo creativo; in accordo con la
tradizione brahmanica, anche Gura Nanak attribuisce, pero, al-
P'uomo un raro privilegio, «in quanto gli riconosce una peculia-
re ‘vocazione alla santita’ che fa di lui I'unico essere capace di li-
berazione» (Piano, 2001, p. 22). Infatti, diversamente dalle altre
creature, 'uomo ¢ fatto di corpo e di spirito (jzvatma); senza I’'in-
tervento della grazia divina lo spirito, condizionato dalla psiche
(man, sanscrito: manas), continua a rimanere legato alla materia
«grossolana», cioe al corpo fisico fatto dei cinque elementi di cui
I'intero universo € costituito, in virta della legge della retribuzio-
ne delle azioni (karman). Nell'uomo, che cede all’attaccamento
alla vita corporea e si lascia dominare dalle proprie tendenze psi-
chiche, insorge la forza contaminante dell’orgoglio (haumaz), co-
sicché egli cade preda dei cinque mali, o dei cinque nemici, che
sono la lussuria (kam), 'ira (krodh), 1’avarizia (lobh), lo smarri-
mento (moh) e la superbia (akamkar). Sono proprio queste pas-
sioni che alimentano I'ignoranza (agian, sanscrito: ajnana); I’'uo-
mo finisce in tal modo per essere vittima del proprio stesso er-
rore di valutazione, che gli ha fatto confondere quel che ¢ tran-
sitorio (come le proprie facolta mentali) con quel che ¢ perma-
nente e imperituro, cioé lo spirito. L'uomo che non ¢ rigenerato
dalla meditazione della Parola divina, ma vive immerso nel mon-
do della natura e, attratto dalle apparenze illusorie della maya e
accecato dall’egoismo e dall’ignoranza, continua a rinascere nel
samsara, viene chiamato da Gura Nanak manmukh (colui che se-
gue gli impulsi e i desideri dell’io empirico). L’intervento della
grazia divina offre all’'uomo un’opportunita di liberare lo spirito
dalle pastoie della corporeitd; quasi sempre tale intervento si
manifesta attraverso l’incontro con un maestro, con una guida
(guri), senza la quale non € possibile per il manmukh imparare
a tenere a freno i moti psichici e gli impulsi emotivi, smascherare
gli inganni della maya, sconfiggere l'ignoranza e infine, immer-
gersi nella natura stessa del supremo Guru divino. Egli ¢, in fon-
do, la sola e vera guida per I'uomo, giacché gli parla nel segreto
del cuore; e 'ascolto di questa Voce induce I’'uomo a rispondere



334 Hinduismo

con un impegno di purificazione che gli consente di liberarsi di
quell’impurita che € I’orgoglio (haumaz) e di divenire un gurmukh
(colui che segue, o «é rivolto verso» il Gura), il santo del sikh-
panth che ha la capacita rara di immergersi nella natura stessa
di Dio. Se ¢ vero che I'uomo puo, grazie ai propri meriti, miglio-
rare se stesso fino ad acquisire tale capacita, ¢ altrettanto vero
che ¢ Dio stesso a fargli compiere il primo passo con un atto di
grazia. Toccato dalla grazia, 'uomo deve dimostrarsi capace di
costruire nel proprio intimo un tempio in cui praticare il culto
di Dio sotto forma del Vero Nome (Sat Nam); il primo passo &
costituito dalla condotta morale, che purifica 'uomo e lo condu-
ce a imboccare la via della liberazione. La perseveranza, la casti-
ta, la saggezza, il controllo di sé, la pazienza e ’obbedienza sono
le virtu piu spesso ricordate nei canti dei gur, ma una delle piu
grandi virta etiche &, anche per il sikh-panth, la contentezza/
soddisfazione (santokh, sanscrito: samtosa): si tratta di un atteggia-
mento che implica temperanza, pazienza, distacco, abbandono
alla volonta divina e umilta, e che produce come frutto la capa-
cita rara di tenere a freno le passioni (Delahoutre, 1995, p. 154).

Ma le due norme etiche fondamentali che Gura Nanak detto
alla comunita dei suoi seguaci sono lo spirito di servizio (seva),
che ¢ nel medesimo tempo servizio reso agli altri e servizio reso
al tempio, partecipando in modo attivo alla liturgia e al decoro
dell’edificio sacro, e che caratterizza ancor oggi la mentalita dei
sikh, e la frequentazione delle persone sante (saisang), con par-
ticolare attenzione ai propri fratelli nella fede. E infatti in seno
alla comunita dei credenti che un sikh pu6 intraprendere il pro-
prio cammino di perfezione, votandosi alla divinitd con amore
devoto (bhakti) e cantando le lodi del Signore (kirtan); la prati-
ca dell’amore di Dio assume per i sikh una forma particolare, che
¢ il nam japan o nam-simran (sanscrito: nama-smarana), cioé€ il «ri-
cordo» costante del Nome di Dio e la sua continua ripetizione
nel proprio cuore. Questa pratica, che si compie sia individual-
mente, sia in famiglia, sia nelle riunioni della comunita, costitui-
sce il centro focale della vita spirituale dei sikh, tanto che il sikh-
panth potrebbe correttamente essere denominato anche Nama-
marga («La via del Nome divino») o Nama-smarana-marga («La via
del ricordo del Nome divino»). Al pio discepolo che, divenuto
un gurmukh, in questo modo sempre ricorda il Nome di Dio nel
proprio cuore e a Lui si abbandona con amore devoto (prem, liv),
dedicandosi al raccoglimento e alla preghiera (ardas), Dio si ri-
vela in un incontro sublime, pieno di beatitudine e di stupore



S. Piano Il sikh-panth 335

(vismad) e caratterizzato da un’estrema spontaneitd e naturalez-
za (sahaj).

A questa esperienza straordinaria si giunge percorrendo suc-
cessivamente i cinque stadi del progresso spirituale che sono de-
scritti nella parte conclusiva del Japj. Il primo stadio € quello del
dharma: in esso 1’'uomo percepisce I’ordine dell’universo e I'idea
di una giustizia divina che tien conto del bene e del male. Nel se-
condo stadio, quello della conoscenza (gian), egli consegue la con-
sapevolezza della propria natura divina. Il terzo stadio, quello del-
lo «sforzo spirituale» (saram), & il momento centrale dell’ascesa
verso il divino: il suo linguaggio ¢ la bellezza e in esso il devoto fa
I'esperienza indicibile del mistero divino e dell’infinita capacita
creativa di Dio. Lo stadio successivo € quello della grazia (karam),
caratterizzato dalla volonta divina, che garantisce all’esperienza
dell’ineffabile una continuitd senza fine e che apre le porte all’ul-
timo stadio, quello della verita (sac), nel quale abita Colui che non
haforma e cherappresentail fine ultimo, la liberazione, il nirvana.

6. LA COMUNITA

La comunita (sangat) dei sikh si formo gia durante la vita di Guriti
Nanak, con I'arrivo di molti discepoli a Kartarpur, dove il primo
Maestro trascorse gli ultimi anni della propria vita. Gurii Nanak
non invitd mai i suoi seguaci ad abbracciare la vita monastica; in
altre parole, non additd come ideale quello della rinuncia
(samnyasa). Quella dei sikh € una religione per laici (samsar), i
quali devono vivere nel mondo con i proventi del proprio lavo-
ro, destinando una parte dei propri guadagni ai bisognosi e ca-
lando nella realta della vita quotidiana, come abbiamo visto, al-
cuni ideali e virti che sono propri dei rinuncianti. 11 fondatore
del sikh-panth non stabili neppure un codice preciso di com-
portamento per i suoi discepoli, ma si limité a indicare alcune
norme fondamentali, fra le quali spicca, oltre alla seva e al sat-
sang, di cui s’¢ gia detto, il rifiuto delle barriere sociali e delle
divisioni castali, che si traduce nel principio dell’uguaglianza di
tutti i fratelli (bkaz). In questo spirito vennero fin dalle origini or-
ganizzate, presso i luoghi di preghiera dei sikh, delle cucine pub-
bliche (langar), nelle quali non solo si assumeva cibo insieme, ma
si distribuiva anche a chiunque si presentasse il cibo preceden-
temente offerto dai fedeli al tempio, secondo una pratica che ¢



336 Hindaismo

ancor oggi viva e che caratterizza con immediata evidenza le isti-
tuzioni religiose dei sikh; la norma di mettere in comune il cibo
€ sempre stata, fra I’altro, la prova lampante del superamento dei
tabu di casta attraverso I’accettazione della commensalita.

Gurd Nanak insegno ai suoi discepoli a pregare sia indivi-
dualmente, sia in famiglia, sia nella comunita; egli aveva sempre
sostenuto che ogni luogo ¢ adatto per celebrare col canto le lo-
di del Nome divino, ma il notevole incremento del numero dei
seguaci lo indusse ben presto a far costruire edifici adatti non so-
lo alla preghiera, ma anche alla cena da consumarsi in comune.
I luoghi di preghiera, nei quali venivano presumibilmente con-
servate e utilizzate copie dei canti religiosi del Maestro, si tra-
sformarono gradualmente in templi (mandir), denominati gurd-
vara (porta del gurii). A partire dal 1604, data dell’installazione
solenne della recensione del Guri Granth curata da Gura Arjan
nello Harimandir di Amritsar, in tutti i gurdvara dei sikh venne-
ro installate copie del libro sacro, la cui importanza si accrebbe
ulteriormente dopo la riforma di Gurtt Govind Singh; oggi si puo
dire che ogni luogo in cui sia conservata una copia del Guri
Granth € un tempio, un gurdvara.

7. VICENDE STORICHE: I DIECI GURU

Gura Nanak non solo si preoccup6 della coesione e della fratel-
lanza all’interno delle comunitd da lui fondate, ma, con felice in-
tuizione, volle anche garantire loro una guida dopo la sua mor-
te, nominando egli stesso, come abbiamo visto, un successore nel-
la persona di Guru Angad, che era nato nel 1504 e che guido la
comunita dei sikh dal 1539, anno della morte di Gura Nanak, fi-
no alla propria morte, avvenuta nel 1552, garantendo la conti-
nuita del sikh-panth e la piena fedelta agli insegnamenti del pri-
mo gurt. Gurt Angad ebbe due figli e visse con la famiglia a
Khadtr, guadagnandosi da vivere col proprio lavoro e occupan-
dosi in modo speciale degli ammalati; insegno inoltre a scrivere
la lingua panjabi con caratteri nuovi, detti gurmukhi, da lui con-
siderati piu adatti per trascrivere gli inni di Gurti Nanak, dei qua-
li fece redigere molte copie, destinandole alle singole comunita
di seguaci e compiendo cosi il primo passo verso la costituzione
di un «canone» di scritti sacri dei sikh.

Alla morte di Gurta Angad, Gura Amar Das, nato nel 1479, fu
il «terzo Nanak» (1552-1574); era anch’egli un Khatri, come tutti



S. Piano Il sikh-panth 337

gli altri gura storici dei sikh. Si stabili a Goindval, che divenne la
terza sede importante del sikh-panth e meta di pellegrinaggi (#-
rath), specialmente in occasione della festa del primo giorno del
mese di Baisakh (aprile-maggio). Il terzo guri istitui anche ceri-
monie semplici, diverse da quelle degli hindq, per la nascita, il
matrimonio e i riti funebri dei suoi discepoli. In questo periodo
entrarono in gran numero nel panth i Jat, che finirono per di-
ventare la componente dominante fra i sikh, a scapito dei Kha-
trT; di fronte a questa grande crescita della comunita il terzo guru
provvide a suddividere i suoi seguaci in ventidue distretti detti
matijt, a capo di ciascuno dei quali pose un discepolo di fiducia
col titolo di mahant. Sotto la guida di Gurtt Amar Das, che si ado-
pero anche per I’emancipazione femminile, non solo conferen-
do anche a donne il titolo di mahant, ma combattendo aperta-
mente istituzioni di ispirazione islamica, come il parda (reclusio-
ne e usanza di velarsi), e hinda, come la saty, il sikh-panth si di-
stinse in modo piu netto dalle comunita hinda e musulmane.

Alla morte di Guri Amar Das la successione alla carica di guru
awenne per la prima volta nell’asse ereditario della sua famiglia.
Egli aveva scelto infatti come successore il proprio genero, del
got dei Sodhi, nato nel 1534, che diventd il «quarto Nanak» col
nome di Guri Ram Das (1574-1581). Il nuovo gur, che ebbe fra
1 suoi discepoli Bhai Gurdas, si stabili a Ramdaspur, che assunse
poi il nome di Amritsar dopo che egli vi fece scavare una pisci-
na per le abluzioni; nel medesimo luogo fondo anche un tem-
pio, lo Harimandir (il tempio di Dio), destinato a diventare il
centro ideale della nuova citta santa dei sikh. Gurtt Ram Das eb-
be tre figli e scelse come successore il piu giovane di essi, nato
nel 1563, che assunse la dignita di Maestro del sikh-panth, come
«quinto Nanak», col nome di Gurd Arjan (1581-1606). Anch’egli
si stabili ad Amritsar, dove fece completare la costruzione dello
Harimandir al centro dello stagno sacro, dopo averlo opportu-
namente ampliato. Poeta religioso di grande rilievo, come atte-
sta il notevole contributo di canti che egli diede al libro sacro dei
sikh, fondo anche Tarn Taran, dove visse con splendore regale,
e Kartarpur.

Con il quinto guri la comunita dei sikh aveva ormai assunto
le caratteristiche di una chiesa ben organizzata; egli aumento il
numero dei manji e nomind in ciascuno di essi un funzionario
(masand) con I'incarico di riscuotere una tassa pari a un decimo
del reddito, che da allora sostitui le contribuzioni volontarie dei
fedeli. Ma sul piano strettamente religioso la sua opera maggio-



338 Hinduismo

re fu senz’altro, come abbiamo visto, la compilazione del Guri
Granth Sahib, che fu installato nello Harimandir il 16 agosto 1604.
La crescita della comunita sikh non poteva non destare qualche
preoccupazione nei governanti dell'impero mugal; tuttavia, fin-
ché regno il lungimirante Akbar, i rapporti col gurt dei sikh, che
cominciava ad assumere le caratteristiche di un capo non solo re-
ligioso, ma anche politico, furono ottimi sotto ogni aspetto.
Quando pero, alla morte di Akbar, sali al trono, nel 1605, I'im-
peratore Jahanglr, la situazione muto repentinamente. Il nuovo
sovrano, allarmato dalla crescente influenza dei sikh, diede cre-
dito a una campagna denigratoria in seguito alla quale Gura
Arjan, per motivi del tutto personali, venne accusato presso I'im-
peratore e fu torturato a morte il 30 maggio 1606.

I sikh ebbero cosi il loro primo martire e, con il figlio di lui
Gura Har Govind, nato nel 1595, piu incline all’azione che alla vi-
ta contemplativa, si assiste a una svolta piuttosto netta in senso mi-
litare. Il «sesto Nanak» (1606-1644), che si sarebbe presentato ai
discepoli tenendo nelle mani due spade simboleggianti i due po-
teri, quello spirituale e quello temporale, visse decisamente come
un sovrano e fronteggio con coraggio e successo i potenti sovrani
mugal Jahangir e Sah Jahan. Fondo Hargobindpur in territorio Jat
e, nel 1634, si ritird sui mond Sivalik, dove era vivo il culto hinda
della dea Durga, stabilendo il suo quartier generale nella cittadel-
la di Kiratpur, difesa da una guardia armata che gradualmente si
trasformo in un vero e proprio esercito, e lottando senza sosta per
la liberta non solo religiosa, ma anche politica del popolo del
Panjab.

Morto prematuramente il figlio maggiore di Guri Har Go-
vind, egli designo come successore il nipote, nato nel 1630, che
divenne il «settimo Nanak» col nome di Gurta Har Rai (1644
1661). Durante il suo mandato e, precisamente, nel 1658, alla
corte mugal Aurangzeb imprigiono il proprio padre Sah Jahan e
si proclamo imperatore, dando inizio a una serie di persecuzio-
ni nei confronti di tutte le comunita non musulmane dell’India;
sotto il suo regno vissero i rimanenti gurt dei sikh.

A Gurt Har Rai successe il figlio minore di lui, nato nel 1656,
che divento I’«ottavo Nanak» con il nome di Gura Har Krisan
(1661-1664); trasferitosi a Delhi per ordine di Aurangzeb, vi mori
di vaiolo in assai tenera eta.

Gli successe, come «nono Nanak» (1664-1675), Gura Teg
Bahadur, nato nel 1622 da Gura Har Govind, che era stato pre-
cedentemente escluso dalla successione a beneficio prima di Har



S. Piano Il sikh-panth 339

Rai e poi di Har Krisan. Naturalmente incline alla pieta religio-
sa e alla vita mistica, Guru Teg Bahadur compi viaggi di predi-
cazione a Mathura, Vrndavan e Agra e viaggio anche verso Orien-
te, dimorando a lungo a Patna, capitale dell’odierno Stato del
Bihar. Non appena rientro in Panjab, fu catturato per ordine di
Aurangzeb e, avendo rifiutato di convertirsi all’islam, fu con-
dannato a morte e decapitato, diventando cosi il secondo gran-
de martire del sikh-panth.

Prima di essere tradotto a Delhi Gurt Teg Bahadur aveva desi-
gnato a succedergli come «decimo Nanak» il proprio unico figlio,
Govind o Govind Rai, nato durante il suo soggiorno a Patna nel
1666 e insediato col nome di Guru Govind Singh (1675-1708).
Unico figlio di Teg Bahadur, ma di carattere molto diverso dal pa-
dre, Guru Govind Singh guido la comunita sikh in un ideale ri-
torno alla purezza delle origini, racchiudendo anche in brevi for-
mule ternarie — come conoscenza-amore-servizio (gyan-prem-seva),
Nome-generositi-purezza (Nam-dan-snan) — I'essenza della fede
dei sikh, ma mostrando di prediligere una nuova e personale for-
mulazione: commensalita-spada-vittoria (deg-teg-fatah) (Piano,
2001, p. 34). Nominato gura all’eta di nove anni e cresciuto sui
monti Sivalik, centri del culto della bellicosa dea Durga che egli
celebro nelle sue opere, Govind Singh vide nei miti hindi che
hanno come protagonista la Dea il simbolo di una sorta di «guer-
ra giusta» (dharma-yuddha), come quella combattuta alle origini
dai discendenti di Bharata per il dominio del Kuruksetra; per lui
il vero nome di Dio era Sarab Lok, il Tutto-Acciaio. Fisso la propria
residenza ad Anandpur, dove visse non solo come capo spirituale,
ma come un sovrano, ripristinando la consuetudine, abbandona-
ta dal tempo di Gurt Har Govind, di tenere regolarmente un dar-
bar (pubblica udienza di corte) e presentandosi non solo ai sikh,
ma anche agli hindu come I'atteso condottiero che avrebbe final-
mente affrancato le popolazioni del Panjab dagli oppressori. Gurtt
Govind Singh aboli I'istituzione dei masand e introdusse un codi-
ce di leggi basato sul principio dell’'uguaglianza fra tutti i suoi se-
guaci. Si sposo tre volte e, nella sua lotta senza quartiere contro il
potere mugal, perdette tragicamente tutti e quattro i propri figli.
Egli stesso mori in seguito alle ferite di pugnale infertegli da uno
dei due sicari inviati dal navab Wazir Khan del Sirhind, un anno e
mezzo dopo la morte del suo acerrimo nemico Aurangzeb, avve-
nuta nel febbraio 1707. Come abbiamo visto, il decimo guru com-
pose anche, con la collaborazione dei letterati della sua corte, un
proprio Libro, intitolato Dasam Granth.



340 Hinduismo

Con Gurii Govind Singh fini la serie dei dieci guru del sikh-
panth; egli infatti non nomind un nuovo gura, ma designo a suc-
cedergli il Guri Granth Sahib, che sarebbe stato da allora in poi
I'incarnazione vivente e presente fra i sikh di quel medesimo spi-
rito divino che aveva animato Gurt Nanak e gli altri Maestri; per
questo ogni sikh ha ancor oggi I’abitudine di rivolgersi ogni gior-
no al Libro, per ricavarne, ad apertura di pagina, un ordine
(hukam) al quale ispirare il proprio comportamento durante la
giornata.

Ma l’atto principale della riforma attuata dal decimo e ultimo
guri fu l'istituzione del khalsa, che trasformo il sikh-panth in una
potente democrazia religiosa di santisoldati (sant-sipahz).

8. IL SIKH-PANTH RIFORMATO: IL <KHALSA>

La grande svolta che si compi nel sikh-panth dopo il martirio di
Gurt Arjan (1606) e che indusse i successivi Maestri a vivere co-
me sovrani, circondati da guardie armate e pronti a difendersi
contro attacchi dall’esterno, ebbe il suo naturale epilogo nella
riforma attuata dal decimo guri, Govind Singh, nel 1699, con la
fondazione del khalsa, cioé della comunita dei «puri», costituita
da veri e propri guerrieri pronti a dar la vita per la loro fede e
per difendere se stessi e le proprie famiglie dagli attacchi dei mu-
sulmani. L’ingresso nel khalsa, sancito da una cerimonia d’ini-
ziazione (amrit pahal) celebrata con acqua dolcificata rimescolata
con una spada a doppio taglio e poi distribuita ai partecipanti e
spruzzata sul loro capo, non fu e non ¢, oviamente, obbligatorio,
ma volontario; ancor oggi ci sono molti sikh che non vi aderisco-
no; non diventano, cio¢, Amrit-dhari, «discepoli che hanno ri-
cevuto I’amrit», ma rimangono semplicemente dei Nanak-panthi,
cioé dei «seguaci della via di Nanak», detti anche Sahajdhari, «co-
loro che seguono la via facile».

Il khalsa ¢ comunque il nerbo della comunita dei sikh e ne co-
stituisce I’ala militante, che ha esaltato le qualita tipiche dei Jat,
mentre la componente intellettuale della comunita, e con essa tut-
ti i gurd, proveniva invece, e proviene tuttora, dalla casta urba-
na dei Khatri. Ogni sikh che entri nel khalsa assume il nome di
Singh, che vuol dire «leone», e contrae 1’obbligo di portare su di
sé i cinque segni distintivi noti come i cinque «k», in quanto iloro
nomi cominciano con questa lettera: si tratta di capelli e barba lun-



S. Piano Il stkh-panth 341

ghi (kes), donde il nome di Ke$dhari; di un piccolo pettine (kan-
gha) per fermare i capelli intrecciati e avvolti in una crocchia alla
sommita del capo (il capo viene poi di solito coperto con un tur-
bante, che € diventato, pur non essendo uno dei cinque «k», il pit
appariscente segno distintivo dei sikh del khalsa); di una spada
(kirpan), che oggi puo essere sostituita da un’altra arma, o anche
essere rappresentata semplicemente da una piccola riproduzione;
di un braccialetto di ferro (kara), simbolo di austerita di vita; e di
pantaloni (kach), in luogo del costume tradizionale maschile de-
gli hinda, che ¢ la dhoti. Nella «democrazia religiosa» del khalsa le
donne hanno dignita pari a quella degli uomini e, all’atto di rice-
vere I’amrit, assumono il nome di Kaur.

Coloro che entrano nel khalsa sono altresi tenuti a formula-
re quattro «rinunce»: a farsi vanto della propria occupazione o
posizione (krtnas), nonché della propria origine (kuinas); alle su-
perstizioni e alle credenze tradizionali (dharamnas); alle vecchie
usanze e pratiche religiose, come il culto mediante gli idoli (ka-
ramnas). Debbono inoltre evitare di cadere nelle seguenti man-
canze: tagliarsi barba e capelli; mangiare carne di animali che
non siano stati uccisi con un sol colpo; commettere adulterio; fa-
re uso di tabacco o di qualsiasi altra sostanza inebriante o intos-
sicante (come, per esempio, I'alcool).

Le decisioni prese a maggioranza dall’intera comunita riunita
(sarbat khalsa) sono vincolanti, come quelle adottate da una rap-
presentanza di cinque persone, in ricordo dei primi cinque vo-
lontari (paric pyare) che, secondo la tradizione, offrirono la propria
vita al gura nella riunione di Anandpur che diede vita al khalsa.

9. DOPO I DIECI GURU

A partire dal secolo XVIII le vicende della comunita sikh appar-
tengono anche, se non soprattutto, alla storia politica. Dopo la
morte di Gurit Govind Singh, i sikh trovarono un capo nella fi-
gura di Banda Singh Bahadur (1670-1716), che aveva ricevuto il
battesimo del khalsa da Gurt Govind Singh a Nander, nel Dec-
can; capeggio la rivolta dei contadini Jat e governo il Panjab fin-
ché fu catturato per ordine dell’imperatore mugal Bahadur Sah
e giustiziato a Delhi nel 1716. I Sikh, ritirandosi nelle foreste e
organizzandosi in piccole e mobilissime bande armate dette jatha
e comandate da jathedar, resistettero non solo alle persecuzioni



342 Hinduismo

sempre piu dure che seguirono, e anche alle invasioni persiana
(1738) di Nadir Sah e afghane (1747-1769) di Ahmad Sah Ab-
dali. I loro condottieri, chiamati sardar, una parola persiana che
significa «capo», cominciarono a esercitare il proprio controllo
su parti del territorio, che diedero origine ai dodici misl, territo-
ri sikh indipendenti retti da misldar e registrati nelle «carte» con-
servate presso I’Akal Takht (Il trono dell’Eterno) di Amritsar. No-
nostante questa frammentazione, i «leoni» del Panjab, che com-
battevano al grido: Raj karega khalsa («il khalsa governera»), col-
tivavano il sogno di un «governo del khalsa» (khalsa sarkar), che
fu realizzato solo sul finire del secolo XVIII da un misldar di ca-
sta Jat di nome Ranjit Singh (1780-1839), che, dopo aver con-
quistato Lahore nel 1799, assunse il titolo di maharaja nel 1801.
Il suo regno, pero, non gli sopravvisse e solo dieci anni dopo il
Panjab, dopo due sanguinose guerre (1845-46 e 1848-49), fu an-
nesso ai possedimenti britannici. La sconfitta sul piano politico
e il proselitismo dei missionari cristiani suscitarono un nuovo mo-
vimento di riforma, che porto, nel 1873, alla fondazione della Sri
Guru Singh Sabha, con I'intento di promuovere la religione sikh
e di riportare i sikh all’unita. Infatti, se alcune sette nate da sci-
smi all’epoca dei dieci guri, come quelle degli Hindali e dei
Mina, erano ormai scomparse, altre divisioni erano sorte — e in
parte esistono tuttora —all’interno della comunita sikh: fra i grup-
pi che ancora sopravvivono si possono ricordare gli Udasi, «men-
dicanti», seguaci del figlio di Gura Nanak Sir1 Cand; i Ramraia,
seguaci di Ram Rai, il figlio maggiore del settimo guri; i Nirma-
la, discendenti di un gruppo di discepoli di Gurt Govind Singh
che contribuirono notevolmente alla diffusione del sikh-panth
fuori del Panjab; i Nihang, un ordine militare fondato da Gura
Govind Singh, i cui membri, annoverati fra i Kesdhari, entraro-
no a far parte dell’esercito di Ranjit Singh e divennero anche no-
ti come Akali (seguaci dell’Eterno); i Nirankari e i Namdhari,
che sono due importanti movimenti riformatori nati nell’Otto-
cento come reazione al lassismo dei tempi di Ranjit Singh; e i
Radhasoami, che si rifanno agli insegnamenti di Shiv Dayal
(1818-78), il quale sottolined il carattere universale di certi aspet-
ti delle dottrine sia sikh, sia hind; i seguaci di quest’ultima set-
ta, che sono in aumento, non sono considerati sikh dai sikh or-
todossi, anche se vengono di solito statisticamente contati fra i
sikh Sahaj-dhari.

Dopo la fondazione della prima Singh Sabha, queste associa-
zioni si moltiplicarono piuttosto rapidamente, promuovendo ri-



S. Piano Il sikh-panth 343

levanti iniziative di carattere non solo religioso, ma anche cultu-
rale (come, per esempio, la fondazione del Khalsa College di Am-
ritsar), finché si giunse, nel 1902, all'istituzione di un organismo
centrale di coordinamento, che prese il nome di Khalsa Divan (o
Chief Khalsa Diwan). Le Singh Sabha ebbero anche il merito di
suscitare un movimento di riforma dei gurdvara, assicurandone
il controllo ai membri del khalsa, attraverso un comitato di 175
membri eletti denominato Shiromani Gurdwara Parbandhak
Committee, al quale, in base a un atto legislativo del 1925 (Sikh
Gurdwaras Act), venne affidata la custodia e la gestione dei luo-
ghi di culto dei sikh. I principali fautori di questa riforma furono
1 sikh del cosiddetto tat khalsa (il vero khalsa), strenui difensori
dell’ortodossia noti anch’essi, come gia i Nihang, col nome di
AKkali, i quali si organizzarono infine, a partire dal 1920, in un ve-
ro e proprio partito politico, I’Akali Dal, che ¢ ancora la princi-
pale compagine politica dei sikh del Panjab. Dal punto di vista
religioso, la massima autorita risiede nei cinque «troni» (takht)
aventi sede ad Amritsar, Patna, Anandpur, Nander e Damdama
Sahib, fra i quali I'autoritd massima € rappresentata dall’Akal
Takht («Il trono dell’Eterno») di Amritsar. I titolari, noti come
jathedar, si riuniscono in circostanze eccezionali (sarbat khalsa),
come ¢ avvenuto nel 1984, dopo I’assalto al tempio di Amritsar
da parte delle truppe governative indiane.

10. PREGHIERE E PRATICHE DI CULTO

Per tutti i sikh, a cominciare almeno dall’epoca del quinto gura,
il centro del culto € costituito dal Guru Granth, che viene solen-
nemente installato in ogni gurdvara; anzj, si puo dire che € un
gurdvara qualunque ambiente in cui sia conservata una copia del
Libro sacro. I luoghi di culto dei sikh sono delle grandi sale vuo-
te e disadorne, assolutamente prive di immagini sacre, al centro
delle quali il Guru Granth ¢ collocato su di un altare, coperto con
un drappo e sormontato da un baldacchino. Ogni sikh che ab-
bia ricevuto 'opportuna preparazione pud svolgere il ruolo di
granthi, cioe di addetto alla lettura e alla spiegazione del Granth;
il granthi siede accanto all’altare, agitando in segno di venera-
zione uno scacciamosche detto canvar. Considerato alla stregua
di un’immagine del Guria supremo, il Guru Granth ogni giorno
viene collocato al suo posto all’alba e viene riposto in una cella
alla sera. La lettura, il canto (kirtan) e il commento del Libro, in-



344 Hinduismo

sieme con un’omelia ispirata alle vite dei santi e dei martiri del
sikh-panth, caratterizzano le riunioni della comunita; in occasio-
ni specialmente solenni si pratica il rito della lettura completa
senza interruzioni (akhand-path), introdotto all’epoca della dif-
fusione delle Singh Sabha, alla fine del secolo XIX. La preghiera
quotidiana individuale, consistente essenzialmente nel nam-ja-
pan, da eseguirsi soprattutto in occasione dell’abluzione mattuti-
na, poco prima dell’alba, I’omaggio reso al Guru Granth Sahib, la
lettura individuale dei suoi testi, la partecipazione alle assemblee
di preghiera della comunita (sangat) e I’assunzione, in tali occa-
sioni, del cibo sacro (karah-prasad), preparato con farina, zucche-
ro e burro fuso (gh?) in uguale quantita, sono le principali carat-
teristiche distintive di un seguace del sikh-panth. Nel contesto
dell’India hindd, nel quale vive la maggior parte dei sikh, essi si
distinguono, in modo speciale, per il loro rifiuto delle caste e di
tutte le molteplici forme esteriori del culto hindu. E considera-
ta essenziale la conoscenza della scrittura gurmukhi, che costi-
tuisce ancora quasi una bandiera della nazione sikh, che alcuni
estremisti vagheggiano anche sul piano dell'indipendenza poli-
tica, auspicando la fondazione dello Stato del Khalistan.

Anche per quanto concerne il saluto, i sikh hanno sostituito
il namaste degli hindu con la formula vahiguri ji ka khalsa, vahi-
guri ji ki fateh («salute al khalsa del guri, salute alla vittoria del
guri!»), sostituita nell’uso quotidiano dal molto piu semplice sat
sri akal («il Signore ¢ I’Essere, I'Eterno»).

1sikh celebrano semplici cerimonie per I'imposizione del no-
me (per la scelta del quale si trae ispirazione dal Granth), per il
matrimonio (che comporta la circumambulazione del Libro sa-
cro) e per i funerali (con la pratica della cremazione); le loro fe-
ste religiose piu importanti sono gli anniversari della nascita dei
principali guri, della morte dei loro martiri, della fondazione del
khalsa e dell’installazione del Gura Granth.

Sebbene il sikh-panth si sia originato in seno allo hindiismo e
ne condivida la maggior parte dei principi religiosi di fondo, la vi-
ta pratica dei sikh si differenzia profondamente dalle abitudini de-
gli hind; i sikh sono molto fieri della propria peculiare identita e
hanno lottato per veder riconosciuti i loro diritti come minoranza
religiosa. Inoltre, € sempre stato notevole, nella comunita sikh, lo
sforzo di adeguamento alle mutate esigenze dell’epoca contem-
poranea. Fin dalle origini coloro che esprimevano la propria ade-
sione alla religione dei guri dovevano dimostrare di saper vivere
in modo coerente con la propria fede (McLeod, 1984, p. 9); ma



S. Piano Il sikh-panth 345

un vero e proprio codice di condotta si formo solo dopo la fonda-
zione del khalsa e la morte del decimo guru e le sue diverse for-
mulazioni, redatte a partire dalla meta del secolo XVIII, presero il
nome di rahit-nama. Dopo che i riformatori legati alla Singh Sabha
hanno piu volte sollecitato la promulgazione di un codice di com-
portamento individuale e sociale dei sikh nel mondo contempo-
raneo, si € giunti, nel 1950, alla pubblicazione, sotto gli auspici del-
lo Shiromani Gurdwara Parbandhak Committee, di un simile co-
dice, il Stkh-rahit-maryada (in inglese: A Guide to the Sikh Way of Li-
fe), che haricevuto la pit ampia approvazione dai seguaci del sikh-
panth: un sikh vi & descritto come una persona che crede in Dio
(detto Akal Purakh «L’Eterno»), nei dieci gura e nei loro inse-
gnamenti e nella cerimonia di iniziazione al khalsa, rifiutando nel
medesimo tempo qualsiasi altra forma di credo religioso (De-
lahoutre, 1995, p. 110).

Esiste quindi in seno alla comunita sikh, o almeno in seno ai
suoi organismi direttivi, la tendenza a considerare veramente
sikh solo coloro che credono nel battesimo istituito dal decimo
Gura, secondo quanto afferma esplicitamente il comma V del-
I'Articolo 1 del Codice di condotta appena citato; ed € esatta-
mente quello che si percepisce visitando la citta santa per eccel-
lenza del sikh-panth, Amritsar e, in particolare, lo Harimandir (Il
tempio di Dio), noto in tutto il mondo come «tempio d’oro» a
causa delle lamine dorate che ne ricoprono quasi interamente la
superficie esterna. Questa chiara tendenza ha assunto un signi-
ficato particolare negli ultimi decenni, e specialmente dopo il
1984, anno in cui si verifico sia I’attacco delle truppe di Delhi al
luogo piu sacro della religione sikh, sia I'altro tragico evento a
esso in qualche modo collegato: I’assassinio di Indira Gandhi da
parte delle sue guardie del corpo sikh. Quand’anche non si vo-
gliano prendere in considerazione le idee delle frange radicali
ed estremiste del movimento sikh né il loro progetto di creare il
Khalistan come Stato indipendente per la «nazione» sikh, & tut-
tavia abbastanza chiaro che oggi i sikh sono sempre piu fieri del-
la propria identita e rivendicano una sempre pitl ampia autono-
mia dal governo di Delhi. E si tratta di una identita che trova pro-
prio nella peculiarita della visione e della prassi religiosa le sue
motivazioni piu profonde. Ne costituisce una testimonianza em-
blematica il titolo di un libro di grande successo di Bhai Kanh
Singh, pubblicato per la prima volta in hindi verso la fine del
XIX secolo, poi tradotto in panjabi e anche in inglese e piu vol-
te ristampato: Ham Hindd Nahim, «Noi non siamo hindi», che



346 Hinduismo

rappresenta ancor oggi per i sikh «l’affermazione classica» della
loro identitd (Grewal, 1997, p. 82). I sikh ammettono che la lo-
ro religione ¢ nata in seno alla tradizione hinda, ma sostengono
anche che, come il cristianesimo e I'islam sono sorti dal giudai-
smo, ma cio6 nonostante sono considerati religioni ben distinte,
la stessa cosa si puo dire dei sikh nei confronti dello hindaismo.
Sul fatto poi che uno hindu che abbia aderito a un’altra religio-
ne non sia piu da considerarsi in alcun modo hindu (ivi, p. 83)
si potrebbe forse obiettare, ma questo discorso condurrebbe
troppo lontano dall’argomento qui trattato.

BIBLIOGRAFIA

Ahluwalia, J.S., 1983: The Sovereignty of the Sikh Doctrine (Sikhism in the Per-
spective of Modern Thought), New Delhi.

Arshi, P.S., 1986: Sikh Architecture in Punjab, New Delhi.

Banerjee, A.C., 1985: The Khalsa Raj, New Delhi.

Barrier, N.G., 1970: The Sikhs and Their Literature (A Guide to Tracts, Books
and Periodicals, 1849-1919), Delhi.

Brar, K.S., 1997 [1993]: Operation... Blue Star. The True Story, New Delhi.

Cole, W.O., 1982: The Guru in Sikhism, London.

Idem, 1984: Sikhism and its Indian Context 1469-1708, New Delhi.

Idem, 1994: Sikhism, London.

Cole, W.O. - Sambhi, P.S., 1978: The Sikhs. Their Religious Beliefs and Prac-
tices, London.

Delahoutre, M., 1995: I Sikh, Schio/Citta del Vaticano.

Gough, C. - Innes, A.D., 1984 [1897]): The Sikhs and the Sikh Wars (The
Rise, Conquest, and Annexation of the Punjab State), Delhi.

Greenlees, D., 1968% The Gospel of the Guru-Granth Sahib, Adyar.

Idem, 1969: Guru Nanak and Origins of the Sikh Faith, Bombay.

Grewal, J.S., 1969: Guru Nanak in History, Chandigarh.

Idem, 1972: From Guru Nanak to Maharaja Ranjit Singh, Amritsar.

Idem, 1997: Historical Perspectives on Sikh Identity, Patiala.

Grewal, ].S. - Bal, $.S., 1967: Guru Govind Singh, Chandigarh.

Gupta, H.R., 1973: History of Sikh Gurus, New Delhi.

ldem, 1978-84: History of the Sikhs, 4 voll., Delhi.

Helweg, AW., 1979: Sikhs in England. The Development of a Migrant Com-
munity, Delhi.

Iyengar, K.R. Srinivasar (a cura di), Guru Nanak. A Homage, New Delhi.

Jain, S.C., 1985: A Panorama of Sikh Religion & Philosophy, Delhi.



S. Piano Il sikh-panth 347

Johar, S.S., 1967: Guru Govind Singh. A Biography, Delhi.

Idem, 1969: Guru Nanak. A Biography, Jullundur.

Kohli, S.S., 19762 [19611: A Critical Study of the Adi Granth, New Delhi.

Idem, 1969: Philosophy of Guru Nanak, Chandigarh.

Idem, 1975: Sikh Ethics, New Delhi.

Idem, 1992: A Conceptual Encyclopaedia of Guru Granth Sahib, New Delhi.

Lahori, L., 1985: The Concept of Man in Sikhism, New Delhi.

Macauliffe, M.A., 1963 [Oxford 1909]1: The Sikh Religion: its Gurus, Sacred
Writings and Authors, 3 voll., Delhi.

Mansukhani, G.S., 19652 [1958]: The Quintessence of Sikhism, Amritsar.

McLeod, W.H., 1968: Guri Nanak and the Sikh Religion, Oxford.

Idem, 1968: Guru Nanak: World Teacher, New Delhi.

Idem, 1975: The Evolution of the Sikh Community. Five Essays, Delhi.

Idem, 1980: Early Sikh Tradition. A Study of the Janam-sakhis, Oxford.

Idem (a cura di), 1984: Textual Sources for the Study of Sikhism, Manche-
ster.

Idem, 1989: Who is a Sikh? The Problem of Sikh Identity, Oxford.

Narang, G.C., 1960: Transformation of Sikhism, New Delhi.

Idem, 19725: Glorious History of Sikhism. From the Times and Teachings of
Guru Nanak to the Death of Maharaja Ranjit Singh, New Delhi.

Piano, S., 1971: Guru Nanak e il Sikhismo, Fossano.

Idem, 1973: Arjan e Govind Singh, maestri e riformatori del Sikhismo, in «In-
dologica Taurinensia», 1 (Atti del Convegno Internazionale di Stu-
di Indologici, Torino, 26-29 aprile 1971), pp. 127-139.

Idem, 1978: Guru Teg Bahadur fra Sikhismo e Induismo, in «Oriente ¢ Oc-
cidente», 1, pp. 43-48.

Idem, 1982: Fonti puraniche nel pensiero religioso dei maestri del Sikhismo, in
«Indologica Taurinensia», 10, pp. 245-256.

Idem, 1987: La realizzazione spirituale dell 'uomo secondo il Sikh-panth, in La
realizzazione spirituale dell'uomo, Milano.

Idem, 1988: Aspetti della bhakti nella poesia religiosa di Namdev, in Orienta-
lia Iosephi Tucci Memoriae Dicata («Serie Orientale Roma», 56,3), Ro-
ma, pp. 1089-1099.

Idem, 1989: Sikhismo, in Saggi sulle culture asiatiche, Ancona.

Idem (a cura di), 2001 [1985]: Canti religiosi dei Sikh, Milano.

Rahi, H.S., 1999: Sri Guru Granth Sahib Discovered. A Reference Book of Quo-
tations from the Adi Granth, Delhi.

Randhir, G.S., 1990: Sikh Shrines in India, New Delhi.

Ray, N. (a cura di), 1967: Sikhism and Indian Society («Transactions of
the Indian Institute of Advanced Study», 4), Simla.

Restelli, M., 1990: I Sikh fra storia e attualita politica, Paese (Treviso).

Shackle, C., 1981: A Gurd Nanak Glossary, London.



348 Hinduismo

Idem, 1983: An Introduction to the Sacred Language of the Sikhs, London.
Sharma, D.C., 1983: Kashmir under the Sikhs, Delhi.

Simha, Guramita, 1989: Guru Nanaka vani mem vaidika dharma-darsana,
Jalandhara.

Singh, Avtar, 1970: Ethics of the Sikhs, Patiala.

Singh, Bhai Vir, 1926: Puratan Janam-sakhi, Amritsar.

Singh, Darshan, 1968: Indian Bhakti Tradition and Sikh Gurus, Chandi-
garh.

Singh, Gopal (a cura di), 1960: Sri Guru Granth Sahib (English Version), 4
voll., Delhi.

Idem, 19682 [1967}: Guru Nanak, New Delhi.

Singh, Gurmukh Nihal (a cura di), 1969: Guru Nanak. His Life, Times
and Teachings, New Delhi.

Singh, Harbans, 1964: The Heritage of the Sikhs, London.
Idem, 1969: Guru Nanak and Origins of the Sikh Faith, Bombay.
Idem (a cura di), 1975: Perspectives on Guru Nanak, Patiala.

Singh, 1., 1985: The Philosophy of Guru Nanak. A Comparative Study, 2 voll.,
New Delhi.

Singh, Joginder, 1968 [Bombay 1941}: Sikh Ceremonies, Chandigarh.

Idem, 1997: The Sikh Resurgence, New Delhi.

Singh, Kanh, 1981: Ham Hinda Nahin, Amritsar (ristampa della 5* ed.).

Singh, Khushwant, 1953: The Sikhs, London.

Idem, 1959: The Sikhs Today: Their Religion, History, Culture, Customs and
Way of Life, Bombay.

Idem, 1963-66: A History of the Sikhs, 2 voll., Princeton-London.

Idem (a cura di), 1969: Hymns of Guru Nanak, Delhi.

Singh, Kulraj (a cura di), 1997: The Code of Sikh Conduct and Conventions.
English Version of The Sikh Reht Maryada, Amritsar.

Singh, Manmohan (a cura di), 1962-69: Sri Guru Granth Sahib, 8 voll.,
Amritsar.

Singh, Piar (a cura di), 1969: Sambha Nath vali janam patri Babe Namak
Ji ki prasidh nan Adi Sakhian, Patiala.

Singh, Ranbir, 1965: Glimpses of the Divine Masters (Guru Nanak - Guru Go-
vind Singh, 1469-1708), New Delhi.

Idem, 1968: The Sikh Way of Life, New Delhi.

Singh, R.G.B., 1982: Indian philosophical tradition and Guru Nanak. A study
based on the conceptual terminology used in Guru Nanak Bani, Patiala.

Singh, Sher, 19662 [Lahore 1944]: Philosophy of Stkhism, Delhi.
Singh, Teja, 19642 (1938]: Sikhism. Its Ideals and Institutions, Calcutta.
Singh, Trilochan, 1967: Guru Tegh Bahadur, Delhi.

Idem, 1968: Guru Nanak’s Religion: A Comparative Study of Religions, New
Delhi.



S. Piano 1l sikh-panth 349

Idem, 1969: Guru Nanak, Founder of Sikhism (A Biography), Delhi.

Talib, G.S., 1969: Guru Nanak. His Personality and Vision, Delhi.

Idem (a cura di), 1984-87: Sri Guru Granth Sahib, 3 voll., Patiala.

Turbiani, E., 1977: Lattivita letteraria di Gura Arjan e la Sukhamani, in
«Rivista degli Studi Orientali», 51, pp. 163-186.

Idem, 1987: 1l Sikhismo: la religione dei divini maestri, in «Atd della Acca-
demia Nazionale dei Lincei», 384, Memorie della Classe di Scienze
morali, storiche e filologiche, serie VIII, 29, 3, Roma, pp. 335-391.

Webster, C.B., 1979: The Nirankari Sikhs, Delhi.






Indici






Indice delle divinita,
entita mitologiche ed eroi

Abhasvara, 78.

Abhyavartin, 30.

Abramo, 42.

Achille, 110.

Acyuta, 78.

Adharma, 13, 75.

Adinatha, 143.

AdiSesa (o Ananta), 236.

Adia, 52-53.

Aditya, 44, 54.

Advaita, 152.

Agas, 33.

Agastya, 157, 176.

Aghora, 149.

Agni, 19, 22, 30, 32, 34-36, 38-39, 44,
47,49, 52-54, 75, 81, 114, 116, 143-
144, 179, 188-189.

Agnisvatta, 79.

Ahalyé, 50.

Ahi (iran. Azi), 49.

Ahura Mazda, 27, 47-48, 108, 142.

Aisvarya, 132.

AKkal Purakh, 345.

Alcmena, 50.

Allah, 332.

Amara, 78.

Ambhas, 33.

Amida (Amitabha/Amitayus), 79; v.

_ anche Buddha.

Amsa, 44

Amulius, 109.

Angiras, 19, 27, 76, 199, 200.

Angirasa, 40.

Angra Mainyu, 48, 108.

Anjanabha, 79.

Aniruddha (v. Visnu), 119-121.

Anrta, 33.

Apara-/Aparinirmitava$avartin, 79.

Apva, 40.

Aranya, 31.

Arbudi, 40.

Arihan, 132.

Arjuna, 109, 113-115, 121, 125, 134,

137, 225,

Arstisend, 41.

Artabhaga, 91.

Artha, 111-112.

Asat, 55, 103.

Asmarathya, 100.

Asurd, 84, 119, 132.

Aivalayana, 21.

Asvatthaman, 114.

Asvin, 5, 19, 54.

Aivina, 237. )

Atharvan (iran. Athravan), 27, 29.

Athena, 162.

Atman, 45-46, 56-57, 66, 68, 103, 132,
135, 152.

Atrahasis/Ziusudra/Utanapistim, 129.

Atreya, 99.

Atri, 19, 76, 99, 145, 176.

Audulomi, 100.

Aurnvabhd, 50.

Ausra, 54.



354 Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi

Badarayana, 99.

Badhva, 102.

Baga, 44.

Bagaios, 44.

Bahubali (0 Gommata), 310.

Bala, 325, 328.

Balabhadra, 235.

Balarama (Balabhadra, Baladeva
Samkarsana), 109, 118, 138, 231.

Bagkalin, 102,

Bhadrabahu, 310.

Bhéga, 44.

Bhagavat, 73, 332.

Bhagiratha, 204.

Bhairava, 143, 165.

Bharadvaja, 26, 176.

Bharata, 107, 109, 339.

Bhartrhari, 104.

Rhartrprapanca, 100, 104.

Bhima(-sena}), 113.

Bhisma, 109, 115, 121, 182,

Bhrgu, 19, 27, 44, 76, 116, 125.

Bhucari, 144.

Bijjala, 157.

Bogu, 44.

Brahma, 28-29, 56, 67, 73-81, 84, 103,
118, 120, 124-126, 129-130, 136-
137, 140-143, 145, 174, 212, 217,
220, 224.

Brahmahatya, 42, 143.

Brahman, 10, 15, 34, 38, 43-45, 47, 53,
55, 62, 99-102, 104-106, 112, 115,
117, 126, 133, 135-136, 177, 250;
Brahman/Atman, 46, 57, 62.

Brahman, 6.

Brahmakayika, 78.

Brahmamahakayika, 78.

Brahmapurohita, 78.

Brhaspiti, 19, 47, 53, 116, 118.

Bruno, 108.

Caco, 50.
Candi, 324.
Candra, 188.
Citragupta, 92.

Dadhikravan, 42.
Dadhyac, 50.
Daiva, 77.
Daivodasi, 41.

Daksa, 76, 199.

Daksinagni, 34, 76.

Daksinamurti, 76.

Daksinesvar, 162, 259.

Dasaratha, 123.

Dattitreya, 140, 164.

Dev, 332.

Deva, 47.

Devadatta, 86.

Devadeva, 15.

Devagandharva, 80.

Dévaka, 50.

Devaki, 109.

Devapi Arstisend, 41, 109.

Dewi, 130, 210-211, 225.

Dharmaraja, 113-114.

Dhartar/Dhatar, 44.

Dhrtarastra, 108-109, 115.

Dhruva, 81.

Dikcari, 144.

Dioniso, 51.

Dirghajihvi, 51.

Divodasa, 19, 30.

Draupadi, 113.

Drona, 114.

Druhyti, 50.

Drupada, 113.

Durga, 161-162, 237-238, 324, 338
339.

Duryodhana/Suyodhana, 108, 113-
114.

Dusyanta/Dusmanta, 109.

Dvarakadhisa, 110.

Dyauspitar (Div/Dyi/Diva), 30.

Edipo, 108.

Emiisa, 27.

Enas, 33.

Eds, 54.

Er, 91.

Eracle, 50.

Eros Protogonos, 56, 73.
Eteocle, 108.

Gandharva, 80.

Ganesa, 142, 159, 184, 188, 194, 210-
211, 232, 236.

Ganga, 116, 121, 214, 237-238, 276.

Garbhapati, 44.

Garuda, 152, 216.



Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi 355

Garutmat, 44.
Gautama, 50.

Gaya Maratan, 55.
Gayatri, 150.
Gerione, 50.
Ghord, 20.

Ghora Angirasa, 109.
Gilgames, 79.
Gocari, 144.
Goda/Gédattra, 51.
Gopal, 332.
Gotama, 176.
Govind, 332.
Grtsamada, 19, 47.
Guhesvara, 158.

Hanumat, 123, 225.
Haraldr Hilditonn, 108.
Hari, 332.

Harihara, 131.
Hariscandra, 42.
Himalaya, 142.
Hiranyagarbha, 54, 106.
Holika, 239.

Icchasakti, 144.

Tksvaku, 123.

Indra, 19, 22, 29-30, 42, 44-45, 47, 49-
54,79, 81,109, 113, 116, 118, 121-
122, 124, 126, 132, 188.

Isacco, 42.

I§vara, 73, 103, 105, 107, 119, 148-149.

Jabali, 124.
Jagannatha, 235,
Jagdis, 332,
Jahnu, 204.
Jaimini, 23, 94.
Jamadagni, 125, 176.
Jambu, 292, 311.
Janaka, 41, 123.
Janamejaya, 109.
Jina, 69, 287.
Jhana, 132.

Ka, 54.

Kahéda, 21.
Kaikeyi, 123.

Kila, 100, 115, 160.
Kalahasti, 233.

Kali, 11, 84, 120, 154, 163-166, 216,
259.

Kilindi, 134.

Kaliyuga, 108.

Kalki/Kalkin Visnuyasas, 86.

Kiama, 56, 75, 142, 195, 239.

Kamesvarl (Kamakhya, Tripura, Tri-
purasundari), 11, 163-164, 283.

Kamsa, 109, 120.

Kamadeva, 157.

Kadambe, dinastia, 157.

Kanva, 20, 109.

Kapild, 75, 312n.

Karim, 332.

Karna, 122.

Karttika, 238.

Kasakrtsna, 99.

Kasakrtsni, 99.

Kasyapa, 176.

Katha, 27.

Kati, 25.

Ketu, 84.

Khecan, 144.

Kratu, 76.

Kriyasakti, 144.

Krodha (Ira), 75.

Krsna, 7, 10, 57, 109-110, 114, 119-
120, 122, 125, 133-134, 136-141,
224-225, 231, 235-236, 260, 291.

Krsna Dvaipayana, 107, 109.

Krtavirya, 125.

Ksatra, 41, 112.

Kubera, 80.

Kubjika, 165.

Kuksila, 31.

Kukiindha, 31.

Kumaira/Skanda, 97, 132.

Kumbhakarna, 237.

Kundalini, 154-155.

Kusa, 124.

Kusava, 50.

Kusitaka, 21.

Kutsa, 51.

Laksmana, 125, 134, 313.
Laksmi, 237.

Lakulisa, 11.

Lava, 124.

Linga, 7, 77, 142-143, 214, 221.



356 Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi

Mahadevi (Akka), 158.

Madhau, 332.

Maghadvat, 51.

Mahabhasvara, 78.

Mahasammata, 88.

Mahavira, 37.

Mahidasa Aitareya, 21.

Mabhisa, 237.

Mahisasura, 161.

Maitreya, 79, 258.

Maikaka, 31.

Mallikarjuna (Cenna-}, 158.

Manas, 56.

Mandana(-misra}, 104.

Manu, 26, 30, 37, 44, 71, 76, 79, 82,
9192, 129, 132, 178.

Many, 33, 48.

Mara, 79.

Marduk, 52.

Marici, 76.

Markandeya, 225.

Martanda, 44.

Marit, 30.

Matarisvan, 44.

Matti-/Satti-/Kurtiwaza, 47.

Maya, 15, 49, 134-135.

Mayamoha (Buddha), 132.

Meghanada, 237.

Minosse, 79.

Mitra, 5, 18, 40, 44, 4749, 54.

Mitravinda, 134.

Morrigain - (Morrigu,
165,

Mrkandu, 161.

Mrtyu, 34, 124.

Murari, 157, 332.

Maéirriogan),

Naga, 80.

Nahusa, 41.

Nakula, 113.

Namuci, 49.
Nandin/Nandikesvara, 159, 216.
Nara, 136.

Narada, 76.

Narain, 332.
Nara-/Nrsimha, 132.
Narakasura, 134.
Narayana, 136, 200, 206.
Naisatya, 5.

Nath, 332.

Nirrti, 81.

Noé, 26, 129.
Numitor, 110.

Osiride, 79.

Pancasikha, 75.

Pangu, 55.

Pani, 50.

Paramasiva, 157.
Paramesar, 332.
Para-/Parinirmitavasavartin, 79.
Parasurama, 125.

Paravrka, 51.

Paride, 14.

Pariksit, 109.

Parjanya, 52.

Paurukutsys, 41.

Perkinas, 52.

Perunq, 52.

Phalguna, 238-239.

Phanes Erikepaios, 73.
Pippalada, 27, 29.

Pisaca, 31.

Pitr, 80.

Polinice, 108.

Prabh, 332.

Pracetas, 76.

Pracitibha, 79.
Pradyumna, 118, 120-121, 134.
Prahlada, 239.

Prana, 28, 45, 57.
Prajapati, 29, 35, 54, 73, 179, 192.
Prasada, 166.

Pratardana, 41.

Prometeo, 44.

Préni, 50.

Prthivi, 28.

Pulaha, 76.

Pulastya, 76.

Puriravas, 52.

Purusa, 55-56, 75, 136, 159.
Pusan, 47.

Radha, 138-141, 225.

Rahasyn, 51.

Rahim, 332.

Raksas, 31, 80.

Ram, 332.

Rama, 10, 123, 125-127, 225, 236-238,
260, 313.



Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi 357

Ramayya, 157.

Répas/Ripra, 33.

Rati, 75.

Rahu, 84.

Ravana, 123-124, 237.

Remo, 109.

Ringo, 108.

Romolo, 109.

Roéhita, 28, 42.

Rsabha, 299, 313.

Rt4, 33.

Rua, 42.

Rudrd, 32, 36, 47, b0, 54, 56, 73, 76,
125, 142, 146-147, 149-150, 220;
Isana, 81; Siva, 115, 142-143, 145-
146.

Rudracakrin, 87.

Rudrasimha, 87.

Rukmini, 134.

Sadasiva, 150, 221.

Sadhya, 75.

Sadyojata, 146.

Sahadeva, 113.

Sahas, 52.

Sai Baba, 280.

Sakalya, 45.

Sakt, 11, 67, 126, 153, 155, 159-160,
162-163, 209-210, 214, 220, 233,
259, 273.

Sakuni, 113.

Samba, 118.

Simbara, 30.

Samjhasamjiin, 78.

Samkarsana (Siva), 120.

Samkhya, 77, 100.

Samyu, 19.

Sana, 76.

Sanaka, 76.

Sanandana/Sanandaka, 76.

Sandtana, 76.

Sanatkumara, 76, 128.

Sanatsujata, 115.

Sar'lkara(-icirya), 99.

Sat, 159.

Santanu, 41, 109.

Sarab Loh, 339.

Sarama, 50.

Saryiti, 41.

Sati, 199.

Sat Nam, 334.

Satrughna, 125.

Satya, 134.

Satyabha, 78.

Satyabhama, 134.

Satyadeva (Dev Bhagvan Atma), 254.

Satyaloka, 116.

Satyamahabhasvara, 78.

Saunaka, 19, 21, 27.

Savas, 49.

Savitir, 44, 189.

Savitr, 56.

Savitri Surya, 28.

Sesa, 153.

Sieg, 49.

Sig, 49.

Sigis, 49.

Sipru, 50.

Sita, 123-125, 313.

Siva, 7, 11, 67, 76-77, 101, 118, 120,
130-132, 140, 143-147, 149-153,
155, 157-161, 163, 165-166, 199,
209-211, 214, 220-221, 224, 230-
231, 233, 235, 237-239, 255, 259,
275, 278, 283, 294, 324.

Skanda, 22; Kartikeya, 143.

Soham, 332.

Soma, 20-24, 36-37, 39, 41, 47, 50-51,
53, 62, 185.

Soma Pavamana, 20, 22.

Sravas, 49.

Sri (Laksmi), 10, 119, 126, 238.

Sruta, 50.

Suami, 332.

Subhadra, 134, 231, 235.

Sudas Paijavana, 19, 41.

Sugriva, 123.

Sunihotra, 19.

Sunahsépa, 42.

Sura/Surya, 44, 188, 210-211.

Svakiskin, 31.

Svayambhu, 73.

Tad ekam, 55.
Taipurusa, 149.
Tanda, 23.

Tangalva, 31.

Tapas, 55, 75-76, 83.
Thakur, 332.
Tiamat, 52, 55.
Tiruvanaikkaval, 233.
Tiruvannamalai, 233.



358 Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi

Tisya, 86.

Trasadasyu, 41.

Trentatré, 45.

Trisandhi, 40.

Tuan mac Cairill, 89.

Tusita, 79.

Tvastar/Tastar (Garbhapati), 44, 50.

Ubbo, 108.

Ugrasena, 109-110.
Uma, 142, 163, 220.
Upagu Sausravasa, 51.
Upavarsa, 94.

Urvasi, 52.

Usa/Usas, 54.

Vic, 53-54, 75.

Vairagya, 132.

Vaisravana, 80; v. anche Kubera.

Vijra, 19.

Vakspati/Vacdspati, 53.

Vali, 49.

Valkyrja, 52.

Valmiki, 123-126.

Vamadeva, 149.

Vamadeva Gautama, 19.

Vamana (Trivikrama), 132.

Variha, 132.

Varcin, 50.

Varsacarya, 94.

Varuna, 5, 19, 33, 40, 42, 44, 47-50, 52,
b4, 81, 178, 237.

Vasistha, 19, 33, 42, 47, 76, 125-126,
176.

Vasu, 54.

Vasudeva, 118, 120, 206.

Vato, 52.

Vayu/Vata, 52, 75, 81, 113, 137, 188,

(Veda-)Vyasa, 107.

Vidhi, 77.

Vikhanas, 11.

Vilistenga, 51.

Viraj, 76.

Visnapu, 109.

Visnu, 7, 10, 27, 29, 44, 47, 67, 77-78,
86, 109, 115-116, 118-120, 122,
124-125, 127, 130-133, 135-138,
140, 143-144, 163, 186, 196, 203,
205-206, 208-211, 220, 224-225,
230, 236-239, 283, 294.

Visva, 109.

Visvaka, 109.

Viévamitra, 19, 25, 42, 125, 176.

Viévarapa, 50.

Vivahvant, 44.

Vivasvat, 44.

Vratya, 29.

Vrcivat, 30.

Vrddha, 50.

Vinta, 31.

Vrsagana/Varsaganya, 75.

Vrird, 49-50, 52-53.

Vyasa, 99.

Vyomamahes$varl/Vamesvari, 144.

Wotan (Odhinn), 52, 108.

Yajiavalkya, 24-25, 45, 91.
Yaksa, 80.

Yama, 44, 79, 92, 113, 124, 198.
Yamuna, 214.

Yamya, 79.

Yaska, 21.

Yatu, 31.

Yatudhana, 31.

Yasoda, 225.

Yayati, 41.

Yhwh, 51, 77.

Yima, 44.

Ymir, 55.

Yudhisthira, 108, 113-115, 122-123.

Zeus, 50-51.
Zoroastro, 313.
Zurvan/Zarvan, 108.



Indice dei nomi di personagg storici,
autorl antich1 e moderni

Abhayacarana De (Prabhupada), 139.

Abhinavagupta, 11, 115, 153.

Abhisiktinanda (Henry Le Saux),
272,

Acyutapreksa, 137.

Adi Brihma Samaj, v. Thakur, De-
bendranath.

Aghora Sivacarya, 151.

Agnihotri, Siv Narayan (Satyananda),
253,

Akbar, 248, 295, 314, 326-327, 338.

Alessandro il Macedone, 72, 85, 110,
247, 267.

Alfassa, Myrra, 261.

Allama (Prabhulinga, Prabhudeva),
158-159.

Amar Das, v. Das, Amar.

5nandamayi Ma, 272.

Anandatirtha/Madhva(-acarya), 137.

Angad, 321, 323, 330, 336.

Animisa, 158.

Arjan (Gura Granth Sahib), 321-322,
324-325, 336-338, 340.

Aruna, 45.

Aryabhata, 110.

Asmarathya, 100.

Asoka, 14, 94, 293.

Audulomi, 100.

Aurangzeb, 323, 326, 338-339.

Aurobindo, v. Sri Aurobindo.

Babar, 326, 330.

Bahadur, Teg, 321, 323, 339.

Bahlol, 326.

Bala, Bhai, 324-326.

Baltrusaitis, 93.

Basava, 4, 157-159, 161.

Baskalin, 102.

Beni, 321.

Bentinck, W.C., 199.

Berosso, 84.

Besant, A., 258.

Beschi, G.C., 248.

Béteille, A., 266.

Bhadrabahu, 292-293.

Bhagavantadeva, 72.

Bhandarkar, R.G., 253.

Bhanno, Bhai, 322.

Bharadvaja, 19.

Bhartrhari, 100, 104, 153.

Bhartrprapanca, 100, 104.

Bhaskara(-bhatta) (Vidyapati), 106,
140.

Bhikhan, 321.

Bhikshu, Acarya, 295.

Bhojadeva, 151.

Biardeau, M., 267.

al-Biruni, 134.

Blavatsky, H.P., 257-258.

Bose, Anandamohan, 251.

Buddha, 13, 46, 69, 79, 94, 97, 132,
260, 287, 289, 290n, 291.

Bukka I, 62.



360 Indice dei nomi di personaggi storici, autori antichi e moderni

Caitanya, 224.

Cakradhara, 140.

Camundaraya, 310.

Canakya, detto Kautilya/Kautalya, 72.

Cand Bidhi, 325.

Cand Sir, 328, 342.

Candragupta (Sandrakottas/Sandro-
kottos), 72, 290, 293.

Candragupta II Vikramaditya, 86.

Candrasekhara Bhirati, 271.

Candrasekharendra Sarasvat, 271.

Carell, 89.

Cennebasava, 158, 161.

Cesare, Gaio Giulio, 89.

Chakravarti, Tarachand, 250.

Clemente Alessandrino, 314.

Cosma Indicopleuste, 81.

Dadhyic, 50.

Dadu Dayal, 141.

Daivodasi, 41.

Dis, Amar, 321-322, 336-337.

Das, Ram, 321-322, 337.

Datta, Narendranath, 259-260.

Datta, Pandit Guru, 256.

Daulat Khan Lodi, 326, 328.

Dayal, Shiv, 342.

Dayanand Sarasvati (Sankar, Mul),
254-255.

De Nobili, R., 248, 272,

Devannabhatia,

Devi Sarada, 259.

Dhanna, 321.

Dharmaraja(-dhvarin/adhvarindra),
106.

Dharmasiiri, Vijaya, 296.

Diodoro Siculo, 89.

Divodasa, 19, 30.

Dumézil, G., 49, 108.

Dumont, L., 210.

Dyczkowski, M., 165.

Esichio, 314.
Francesco Saverio, 314.

Gadadhar  Cattopadhyay
krsna), 162.

Gadadhar Chatterji, v. Ramakrsna Pa-
ramahamsa.

(Rama-

Gandhamadana, 154.

Gandhi, Indira, 278.

Gandhi, Mohandas Karamchand (Ma-
hawma), 127, 177, 261, 268, 277,
296.

Gaudapada, 75, 104.

Gautama, 13, 200.

Gautama Indrabhuti, 292.

Gesu Cristo, 67, 86, 248, 250, 258,
260, 314.

Ghori, 20.

Ghos Aravinda (Ghosh/Ghose Auro-
bindo), v. S1i Aurobindo.

Goda/Antal, 133.

Goraksa Mahesvarananda, 11, 154,
165.

Gosala Maskariputra, 291.

Goudriaan, T., 165.

Govind (o Govind Rai), 339.

Govind, Har, 325, 338-339.

Govindacandra Gahadavala, 143.

Govindapada, 104.

Griffiths, B., 272.

Grtsamada, 19, 40.

Grupta, dinastia, 86.

Gurdas, Bhai, 322, 324, 329, 337.

Hamsayogin, 115.

Haraldr Hilditonn, 108.
Haribhadra, 294, 312.

Harihara di Vijayanagara, 62, 159.
Hemacandra, 290, 294, 312.
Hemadri, 134.

Hita Harivamsa, 139.

Humayun, 326.

Ibrahim, 326.
Ilaiah, Kancha, 281.
Iévarakrsna, 75.

Jacobi, H., 315.
Jahan, Sah, 338.
Jahangir, 338.
Jai Ram, 328.
Jambu, 292.
Jayadeva, 135.
Jayatirtha, 137.
Jiva, 138.

Kabir, 4, 141, 321, 330-331.



Indice dei nomi di personaggi storici, autori antichi e moderni 361

Kahoda, 21.

Kilidasa, 234.

Kalu, 328.

Kane, P.V., 230.

Kanji, 296.

Kant, 1., 315.

Kinva, 20.

Kasakrtsna, 99.
Kasakrtsni, 99.

Katha, 27.

Kati, 25.

Kaviraj, Gopi Nath, 218-219, 225, 274.
Kharavela, 308.
Kondaguli, Késiraja, 157.
Krisan, Har, 338-339.
Krspamarti, Jiddu, 258.
Ksemaraja, 153.
Kulasekhara Perumal, 133.
Kulottunga I, 135.
Kumarila(-bhatta), 97.
Kundakunda, 294.
Kusitaka, 21.

Lahina, v. Angad.

Lakhmi Das, 328.

Laksmidhara, 164._

Lakulin/Nakulin(-Isa), 145.

Lalita/Tripurasundari o
164.

Lalla, 155.

Leadbeater, C.W., 258.

Le Saux, H., v. Abhisiktananda.

Lonka, 295.

Lucano, 89.

Lorenzen, D.N., 280.

Tripura,

Macauliffe, M.A., 325.

Macchanda/Matsyendranatha, 165.

Madhava, 62.

Madhusadana(-sarasvati) (Kamalaja-
nayana), 106.

Madhva, 115.

Maharsi, Ramana, 261.

Mahavira (Nataputto; Jnatrputra),
223,290 e n, 290-293, 300, 302, 306,
309, 311, 312n, 313.

Mahidasa Aitareya, 21.

Mallisena, 294.

Mancharam, Mehtaji Durgaram, 252.

Mandana, 104.

Manikkavacakar, 152,
Mainu Samvarana, 41.
Mardana, 329.
Matti-/Satti-/Kurtiwaza, 47.
McLeod, W.H., 324,
Medhatithi, 71, 200.
Meykanta Deva, 152.
Mirabai, 135.
Mitramisra/Viramisra, 71.
Monchanin, J., 272.
Maula, 328.

Namdev, 321.
Nammalvar
133.
Nanak, 4, 140-141, 319-340, 342.
Nanaki, 328.
NaraSivasarasvati, 140.
Nataputto, v. Mahavira.
Nathamuni/I$varabhatta, 133.
Nehru, Jawaharlal, 268.
Nilakantha, 72.
Nimbarka/Nimbaditya, 140.
Nirankari, v. Nanak.
Niskriyananda, 154.

(Satakopa /Parankusa),

Ockham, G., 105.
Olcott, H.S., 257-258.

Padmapada, 105.
Pancasikha, 75.

Pandey, R.B., 276.

Pandiya Arimarttanar, 152.
Pandurang, Atmaram, 252.
Pandurang, Dadoba, 252.
Panini, 95, 107, 173, 254.
Parantaka I Maduraikonda Cola, 62.
Parmanand, 321.

Parsva, 290, 292, 309.
Patanjali, 107.

Patel, Vallabhbhai, 273.
Patrizio, 89.

Paurukutsya, 41.
Pillai/Lokacarya, 137.
Pinheiro, E., 314.

Pipa, 321.

Pitagora, 25.

Platone, 91.

Posidonio, 89.

Pousse, M., 267-268.



362 Indice dei nomi di personagg storici, autori antichi e modernt

Prabhakara, 97.
Prakasananda, 105.
Prakasatman (-yati), 105.
Prasad, Rajendra, 273.
Pratardana, 41.

Riadha, 134-135.

Rai, Bular, 328.

Rai, Har, 338-339.

Rai, Ram, 342.

Rij, Lala Hans, 256.

Rajacandra, Shrimad, 296.

Ram Dis, v. Das, Ram.

Ramakantha, 115.

Ramakrishna, 251.

Ramakrsna Paramahamsa, 259-260.

Ramakrsnadhvarin, 106.

Ramanand(a), 127, 321.

Ramanuja(-acarya)/1laya Perumal, 10,
114, 135, 137.

Ramkumar, 259.

Rammohan Ray, 249.

Ramprasad, 166.

Ranade, M.G., 253.

Ravidas, 321.

Ravisena, 313.

Renuka, 157.

Rudracakrin, 87.

Rudrasimha, 87.

Rapa, 138.

Ripepi, T., 159.

Sabara(-svamin), 97.

Sadhna, 321.

Sadyojyotis Sivacarya, 151.

Sah, Abdali, Ahmad, 342.

Sah, Bahadur, 341.

Sah, Nadir, 342.

Sain, 321.

Sakalya, 18, 45.

Sambara, 30.

Samprati, 293.

Samyﬁ, 19.

Sanatana, 138.

Sankara(-acarya) (Sankar, Mal), 10,
99, 101-106, 114-115, 180, 269,
271.

Sankha, 199.

Santanu, 41.

Saraswati, B.N., 232.

Saryati, 41.

Sassetti, F., 65, 175.

Sastri, Sivanath, 251.

Sathya Sai Baba, 280.

Saunaka, 19, 21, 27.

Saxo Grammaticus, 108.

Sayana, 62.

Sen, Kesab Candra, 251-252, 255, 259.

Seva Das (o Seva Singh), 325.

Shackle, C., 323.

Sheikh Farid, 321.

Shri Tulsi, 295.

Siddharama Sivacarya, detto Sivayogin,
161.

Siddhartha (padre di Mahavira), 290-
291.

Siddhasena Divakara, 294.

Sikandar, 326.

Silburn, L., 154.

Singh Bahadur, Banda, 341.

Singh, Bhai Kanh, 345.

Singh, Bhai Mani, 323, 325.

Singh, Bhai Vir, 325.

Singh, Govind, 320-324, 326, 336, 339-
342.

Singh, Karan, 378.

Singh, Mohan, 325.

Singh, Piar, 325.

Singh, Ranjit, 342.

Singh, Santokh, 324.

Sir1 Cand, v. Cand Sir1.

Sivananda, 272.

Sodhi, Miharban, 325.

Sodhi, Prithi Cand, 325.

Somananda, 11, 153.

Sri Aurobindo, 261, 272.

Sricand, 140.

Sripati (Panditaradhya), 159.

Strabone, 89.

Sudas Paijavana, 19, 41.

Sudharman, 292.

Sulakhani, 328.

Sunihotra, 19.

Sunabéépa, 42,

Suppilulyumas, 47.

Surdas, 321.

Suresvara, 104.

Svamin, l.aksman Brahmacarin, 154.

Svetakatu, 45.

Tanda, 23.



Indice dei nomi di personaggi storici, autori antichi e moderni

Thakur, Debendranath, 250, 255.
Thakur, Rabindranath, 250.
Tirtha, Bharati Kysna, 271.
Tirunavukkaracu (Appar), 152.
Tolomeo, 86.

Tommaso, 247.

Téntada (Siddhalingesvara), 159.
Tota Puri, 259.

Trasadasyu, 41.

Trilocan, 321.

Tripata, 328.

Tulasidasa, 127.

Udayana, 148.

Uddalaka, 45.

Uddyotakara Pasupaticarya, 148.
Umasvati, 294, 300.

Upavarsa, 94.

Utpaladeva, 11, 153.

Uttunga Sivacarya, 151.

Vacaspati Misra (Sarvatantrasvatan-
tra/Saddar$anivallabha), 75, 105,

Vallabhacarya, 139.

Vamadeva Gautama, 19.

Vamanadatta, 135.

Varahamihira, 97.

Vardhamana, 287.

Varsacarya, 94.

Vasco da Gama, 314, 326.

Visistha, 19, 42, 47, 126.

Vasubhadra, 153.

363

Venkatamadhava, 62.

Venkatanatha/Vedantadesika, 137.

Vidyatirtha, Abhinava, 271.

Vijfianesvara, 71.

Virajananda, 254.

Virasimhadeva, 72.

Visnucitta/Periyalvar, 133.

Visnusvamin, 139.

Visvambharamisra/Deva/Maha-
prabhu, 138.

Visvamitra Gathina, 19, 25, 42.

Visvarapa, 71.

Vivekananda, v. Datta, Narendranath.

Vopadeva, 134.

Vrcivat, 30.

Vrsabha, v. Basava.

Vrsagana/Varsaganya, 75.

Warren, H., 315.
Wazir Khan, 339.
Wikander, S., 108.

Xuanzang, 233.

Yajnavalkya Vajasaneya, 24-25, 45.

Yamunacarya/I§varamuni/Alavantar,
135.

Yaska, 21.

Yayiti, 41.

Yogananda (Paramahamsa), 270.

Zoroastro, 313.






Indice dei testi citati

Abhasavada, 153.

Adbhutabrahmana, 23.

Adhyatmaramayana, 127.

Adi Sakthi, 325. B ;

Adi Snt Gurd Granth Sahib Ji (o Adi
Granth), v. Guri Granth.

Advaitasiddhi, 106.

Advaitavedanta, 99.

Agama, 119, 149, 154.

Agamasastra, 104.

Agannasuttanta, 88.

Agni-/Agneyapurana, 131,
228-229, 231.

Ahirbudhnyasamhita, 119.

Aitareyabrahmana, 21, 36, 41, 109.

Akal Ustat, 323.

Anand, 322.

Anusasana-parvan, 228.

Apastambasrauta-, -grhya-, -Sulva-e -dhar-
masiitra, 26.

Apocalissi, 142.

Aranyageyagana, 22.

Aranyaka, 21-22.

Arseyabrahmana, 23.

Arthasastra, 72, 88, 127.

Asvalayanasraugrhyasitra, 21.

Asvalayanasrautasitra, 21, 100.

Atharvangirasa, 27.

Atharvaveda(o-samhita), 6, 20, 27, 29,
49, 74, 80-81, 100, 107, 109, 184.

Avadhutagita, 140.

Avesta, 142.

179-180,

Barah Maha, 322.

Baskala, 18.

Baudhayanasrauta-, -grhya- e -Sulvasi-
tra, -dharmasitra, 26.

Bavan Akhri, 322.

Bhagavadgita ( Bhagavad-gita), 57, 114
115, 134, 175, 183, 271.

Bhagavadgitabhasya, 114.

Bhagavantabhaskara, 72.

Bhagavatapurana, 113-114.

Bhagavat-/Divyasastra, 119.

Bhairavagama, 149.

Bhamat:, 105.

Bharata, 107.

Bibbia, 130.

Bijak, 331.

Brhadaranyaka, 25, 104.

Brhadaranyakopanisad, 25, 4445, 75-
76, 91, 102, 109.

Brhaddevata, 21.

Brahma Dharma, 251.

Brahma(vicara)-/Vedanta(mvnamsa) si-
tra, detti anche Uttara-/Brahma-
/Sarirakamimamsasutra (0 Catur-
laksani), 99.

Brahmana, 6, 20, 23, 26-27, 54-55, 142.

Brahmandapurana, 127, 141, 164.

Brahmasitra, 94, 100, 105-107, 114,
135, 159, 271.

Brahmaveda, 29.

Brahmavidya, 115.

Brhadaranyaka-upanisad, 184-185.



366

Brhadaranyakopanisad, 46.

Cand: Caritra, 324.

Candt k1 var, 324.

Carya, 119.

Caubis Avatar, 324.

Chandogyabrahmana, 23.

Chandogyopanisad, 25, 39, 45, 76, 109,
118.

Corano, 130, 249.

Dakhnr Omkar, 322.

Dasam Granth, 323-324, 339.

Devatadhyaya, 23.

Devibhagavatapurana, 163.

Devimahatmya, 161.

Dharma, 130.

Dharmanibandha, 71.

Dharmasastra, 72, 75, 84, 94, 177, 179,
198.

Dharmasitra, 26, 70, 94, 107, 177.

Dharma Vivecan, 252.

Divyaprabandha, 133.

Durgasaptasati, 162.

Dvadasalaksani, 95.

Ekddasi-mahatmya, 236.
Enuma elis, 52.

Garuda-/Garudapurana, 131.

Genest, 77, 97.

Ghennoi: hoi gymnosophistai, 314.

Gita, 114-117, 130-131, 135

Gitagovinda, 135.

Gitarthasamgraha, 115.

Gutatatparya, 115.

Gobhilagrhyasitra, 24.

Goindvalpoths, 322.

Gopathabrahmana, 29.

Goraksasataka, 165.

Gramageyagana, 22.

Grhyasutra, 187.

Guru Granth, 321-323, 331-332, 336,
338, 343-344.

Gyanratnavali, 325.

Harivamsa, 122-123, 133, 141.
Hiranyagarbha, 73.

Indice dei testi citatt

I:S’a o ISavasyopanisad, 24.
Lapanisad, 115.

ISopanisad, 45.

Isis Unveiled, 257-258.
Lvaragita/Gitaisvan, 181, 221.
Isvarapratyabhijiiakarika, 153.
Isvarasamhita, 119.

Itihasa, 107, 122, 127.

Jaimintyabrahmana (detto anche Tala-
vakarabrahmana), 23.

Jaiminiyopanisadbrahmana, 23.

Jainism in Western Garb, as a solution to
life’s great problems, 315.

Jap, 323.

Japri, 321, 335.

Jaya, 107.

Jina/Dhyanibuddha, 146.

Jivanmuktagita, 140.

Jriana, 119.

Jnanakanda, 94.

Kabirgranthaval, 331.

Kalikapurana, 163.

Kalkipurana, 86.

Kapisthasambhita, 27.

Karmakanda, 95.

Karparadistotra, 163.

Kathaka- o Carakasamhita, 27, 109.

Katyayanasrautasitra, 99.

Kaulatantra, 165.

Kausikagrhyasitra, 29.

Kausitakibrahmana  (detto
Sankhayanabrahmana), 21.

Kausitakyupanisad, 51.

Kenopanisad, 23.

Kotirudra-samhita, 221.

Krisan Avatar, 324.

Kriya, 119.

Krsnayajurveda, 25.

Kubjika(mata)tantra, 168.

Kularnava, 165.

Kirma-/Kaurmapurana, 131.

Kurma-purana, 179, 221, 231.

anche

Lalitamahatmya, 164.

Life divine (The), 261.

Linga-/Laingapurana,
227.

142, 220-221,



Indice det testi cilati

Mahabharata, 14, 71, 75, 86, 109-111,
113-116, 118, 121-122, 124-125,
130, 133, 145, 172-173, 180, 183,
228, 230-232, 234, 254, 269-270.

Mahabharatakhyana, 107.

Mahabhasya, 173.

Mahanamnyarcika, 23.

Mahanirvanatantra, 165.

Mahapurana, 130, 141.

Maharthamarijari, 154.

Mahatmya, 130, 162.

Mahima Prakas, 325.

Maitrayaniyasamhita, 26.

Manavadharmasastra (detto anche Ma-
nusmyti), 26, 71-72, 90.

Manavasrauta-, -grhya- € -Sulvasitra,
-dharmasitra, 26.

Mandukyakarika, 104.

Mandikyopanisad, 29, 104.

Manu-smrti, 173-174, 178180, 184,
186-187, 192, 197, 200, 205, 216,
226-227, 229-230.

Markandeyapurana, 161.

Matsya-/Matsyapurana, 132, 228, 231.

Miharban janamsakhi, 325.

Mimamsasitra, 94, 97.

Mitaksara, 199.

Moksadharmaparvan, 115.

Muktikopanisad, 25.

Mul-mantra, 321.

Mundakopanisad, 29, 115.

Naiskarmyasiddhi, 104.
Nanak Prakas, 325.
Narada-purana, 199, 229.
Naradasmyti, 71.
Nasadiyasitkta, 55.
Nemed, 62.

Nighantu, 21.

Nirukta, 21.

MNitisastra, 72.

Padmapurana, 226, 231, 313.
Paicapadika, 105.
Paricaratra, 135, 149.
Parisistha, 26.

Pasupatasitra, 146.
Paugkarasamhita, 119.
Periyappuranam, 152.
Pitrmedha, 25.

367

Prajapati, 3.

Prasnopanisad, 29.

Precepts of Jesus, the Guide to Peace and
Happiness (The), 250.

Purana, 107, 127-128, 130-131, 142,
162-163, 179, 188, 198, 200, 206,
228, 255.

Puratan janamsakhi, 325.

Purusasikta, 55.

(Purva-)mimamsasitra, 94.

Puarvamimamsasiitra, 99.

Purvarcika, 22.

Ragmala, 322.

Rahras, 322.

Ramacaritamanasa, 127.

Ramayana, 122, 124, 234, 237, 278,
313.

Rauravagama, 152.

Rguveda, 21, 24, 27, 41, 5455, 75, 109,
123, 125, 136, 173, 176, 189, 196,
202, 205, 234.

Rguvedapratisakhya, 21.

Rgvedasamhita, 5.

Rguvidhana, 21.

Rudragama, 149.

Ruclrayamalatantra, 163.

Sabaratantra, 143.
Sadvimsabrahmana, 23.
Sakala, 18.
Saktasampradaya, 163.
Samaveda, 23, 25, 75, 94, 116.
Samavedasamhita, 5, 22.
Samavidhana, 23.

Sanmhita, 119, 149.
Samhityupanisad, 26.
Samkhyakarika, 75.
Samkhyatattvakaumudi, 75.
Samvitprakasa, 135.
Sanatkumarasamhita, 119.
Sanatsujatiya, 115.
Sankarsakanda, 95.
Sankhayanasraugrhyasitra, 21.
Sdhkhéyanafrautasatm, 21.
Sarvatobhadra, 115.

Sastar nammala, 323.
Sastra, 107.

Sastitantra, 75.
Satakatraya, 100.



368

Satapatha—, Gopatha-, Samavidhanabrah-
mana, 73.

Satapathalmihmana, 24, 80, 136.

Satyartha Prakasa, 254.

Sﬁtydyanalmihmana, 23.

Secret Doctrine (The), 258.

Siddhanta, 119.

Siddhasiddhantapaddhati, 165.

Siddh Gost, 322.

Stkh-rahit-maryada, 345.

Siva-/Saivapunina, 142, 221.

Sivdgama, 149.

Sivajﬁﬁnabodha, 151-152.

Stvasutra, 153.

Skanda-/Skandapurana, 132.

Smpti, 70-72, 78, 107, 127, 130, 176,
206, 227, 234.

Smyticandrika, 71.

Sodar, v. Rahras.

Sohila (o Kirtan Sohila), 322.

Spandakarika, 153.

Sphotasiddhi (1o «Schiudersi»), 104.

rautasutra, 25-27, 107.

Sribhasya, 135.

Srikarabhasya, 159.

Sﬁmadbhagavadgitdbhd;ya, 114-115.

Srirudra, 146.

Srvacanabhiusana, 137.

Srividya, 164.

Sﬁyantm, 164.

Sruti, 70, 130.

Stromatets, 314.

Subhatantra, 164.

Sukhmani, 322.

Suklayajumeda («<Y. bianco/chiaro»),
25.

Sulvasitra, 25.

Sautra (Sutta), 70, 94, 97, 107.

Svettis’vataropanisad, 26, 56.

Syadvadamarnjan, 294.

Taittinyabrahmana, 25.

Taittiryaranyaka, 25, 46, 76, 107, 109,
146, 202, 207.

Taittinyasamhita, 25-26.

Taittirtyopanisad, 26, 100, 104.

Tandyamahabrahmana, 23.

Tantra, 119, 206.

Tattvaprakasika, 151.

Tattvarthasitra, 294, 300.

Tavole (XII), 62.

Indice dei testi citats

Tirumurai, 152.

Topographia Christiana, 81.
Tripurarahasya, 164.
Tripuropanisad, 164.

Tuhfat al-Muwahhiddin, 249.

Uddhavagita, 134.

Udyoga-parvan, 174.

Uhagana, 23.

Uhyagana (detti anche Rahasya), 23.

Upagama, 149.

Upanisad, 6, 21, 23, 26-27, 38, 41, 44,
56-57, 66, 73, 90, 94, 101-102, 114-
115, 250, 261, 271, 295, 304.

Upapurana, 131.

Upasmti, 71.

Uttararcika, 23.

Vadhila, 26.

Vadhilasrauta-, -grhya- e -Sulvasitra, 26.

Vaitanasrautasitra, 29.

Vajasaneyipratisakhya, 25-26.

Vajasaneyisamhita, 24.

Vakyapadiya, 100.

Vamakesvaratantra, 164.

Vamsabrahmana, 24.

Vana-parvan, 173, 230.

Var, 324, 329.

Varaha-purana, 228-229.

Varunyupanisad, 26.

Vasisthadharmasutra, 21.

Vayu-/Vayaviyapurana, 141.

Veda, 5-6, 8, 14, 17-18, 21, 24-27, 29,
40, 47, 52-53, 62, 67, 70, 73, 75-76,
7981, 86, 9596, 99-100, 103, 107,
116, 118-119, 130, 144, 148, 183,
187-188, 190, 192, 200, 202-203,
205206, 250, 254-256, 271.

Vedanta, 6, 114, 140, 153, 159, 164,
259, 271, 333.

Vedantaparibhasa, 106.

Vedantasiddhantamuktavali, 105.

Vedantasutra, 250.

Vedarthaprakasa, 62.

Vicitar Natak, 323.

Viramitrodaya, 71.

Visnudharmasitra (o Vispusmrti), 71,
230.

Visnu-/Vaisnavapurana (Mahapurana),
133.



Indice dei testi citati

Vivekacudamani, 103.
Viyahapannaiti, 303.
Vyasa-smiti, 190.

Yajriavalkyadharmasastra, 71.

Yajriavalkya-smyti, 189, 199.

Yajiikypanisad (o Mahanarayanopa-
nigad), 26.

Yajurveda, 75.

Yajurveda bianco (ParicavimSabrahma-
na), 23.

Yajurveda nero, v. Krsnayajurveda.

369

Yajurvedapratisakhya, v. Vajasaneyiprati-
sakhya.

Yajurvedasamhita, 5.

Yoga, 118.

Yogasastra, 115.

Yogasiitra, 107.

Yogavasistha/Vasisthamaharamayana,
126.

Yoginihrdaya, 164.

Yuktidipika, 75.

Zafarnama, 323.






Indice del volume

Prefazione di Giovanni Filoramo

«Religione» e «religioni» nel mondo indiano d:

Mario Piantelli
Bibliografia

La «religione» vedica di Mario Piantell:

1. I testi

1. Lo Rgveda, p. 18 - 2. Il Samavedd, p. 22 - 3. Lo Yajur-
vedd, p. 24 - 4. Lo Atharvavedd, p. 27

2. I mondo umano
3. Il mondo divino

Bibliografia

Lo hindaismeo 1. Testi e dottrine di Mario Piantelli

1. Premessa

2. La Smrti

1. La cosmogonia, p. 73 - 2. La cosmologia, p. 77 - 3. Le
eta del mondo, p. 83 - 4. Il karman e le rinascite, p. 89
3. Le due Mimamsa

1. La Parvamimamsa o la Prima Esegesi, p. 94 - 2. L’Utta-
ramimamsa o la Seconda Esegesi, p. 99

15

17
18

30
43
58

61
61
69

94



372 Indice del volume

4. 11 Mahabharata 107

1. Il Dharma regale, p. 111 - 2. La Bhagavadgita, p. 114 -
3. La teologia dell’epica, p. 115 - 4. Il Pancaratra, p. 118

5. Lo Harivamsa e il Ramayana 122

6. 1 Purana e le «sette» 127

1. I Purdna non «settarii», p. 127 - 2. I Purana visnuiti, p.
133 - 3. Le «tradizioni» visnuite, p. 135 - 4. I Purana Sivai-
ti, p. 141 - 5. Le «tradizioni» §ivaite, p. 145 - 6. 1 Purana
sakta, p. 161 - 7. Le «tradizioni» Sakta, p. 163

Bibliografia 166

Lo hinduismo II. La prassi religiosa d: Stefano Piano 171

1. Gli hindu e le caste 172
2. Gli stadi di vita 176
3. 1 quattro fini dell’'uomo 181
4. La norma religiosa particolare 181
5. I riti della vita (samskara) 183
6. I cinque «grandi sacrifici» 200
7. Altri riti quotidiani 202
8. La deva-puja 207
9. 1l tempio 211
10. Dedica e consacrazione di un tempio 216

11. Costruzione e consacrazione dell'immagine sacra 218

12. 11 «segno» di Siva 220
13. 1l culto nei templi 222
14. Riti di purificazione ed espiazione 226
15. Luoghi santi e pellegrinaggi 230
16. Le principali feste religiose 234
Bibliografia 239
Il neo-hinduismo di Stefano Piano 247

1. Premessa 247



Indice del volume 373

2. Il Brahma Samaj 249
3. Il Prarthana Samjj 252
4. 11 Dev Sam3j 253
5. L’Arya Sam3j 254
6. La Societa Teosofica 257
7. La Ramakrishna Mission 2549
8. In margine al neo-hindiaismo 260
Bibliografia 262
Lo hinduismo oggi di Stefano Piano 265
Bibliografia 284
Il giainismo di Carlo Della Casa 287
1. Introduzione 287
2. Storia della chiesa e della tradizione giainiche 290
3. Legge cosmica eterna, divinita transitorie, regno
e storia dell’'umanita 296
4. Attivita religiosa 300

1. Dottrina, p. 300 - 2. Etica, p. 303 - 3. Monaci e laici, p.
304 - 4. Culto, p. 308

5. Rapporti con altre credenze 311
6. Giainismo e Occidente 314
Bibliografia 315
11 sikh-panth di Stefano Piano 319
1. Caratteri generali 319
2. Le fonti 320
3. Le origini e I'ambiente 326
4. 1l fondatore: Guru Baba Nanak 327
5. La visione religiosa di Nanak 330

6. La comunita 335



374 Indice del volume

7. Vicende storiche: i dieci Gura 336
8. Il sikh-panth riformato: il «khalsa» 340
9. Dopo i dieci Guri 341
10. Preghiere e pratiche di culto 343
Bibliografia 346
Indice delle divinita, entita mitologiche ed eroi 353

Indice dei nomi di personaggi storici, autori anti-
chi e moderni 359

Indice dei testi citati 365









	img1
	img2_2R
	img3_1L
	img3_2R
	img4_1L
	img4_2R
	img5_1L
	img5_2R
	img6_1L
	img6_2R
	img7_1L
	img7_2R
	img8_1L
	img8_2R
	img9_1L
	img9_2R
	img10_1L
	img10_2R
	img11_1L
	img11_2R
	img12_1L
	img12_2R
	img13_1L
	img13_2R
	img14_1L
	img14_2R
	img15_1L
	img15_2R
	img16_1L
	img16_2R
	img17_1L
	img17_2R
	img18_1L
	img18_2R
	img19_1L
	img19_2R
	img20_1L
	img20_2R
	img21_1L
	img21_2R
	img22_1L
	img22_2R
	img23_1L
	img23_2R
	img24_1L
	img24_2R
	img25_1L
	img25_2R
	img26_1L
	img26_2R
	img27_1L
	img27_2R
	img28_1L
	img28_2R
	img29_1L
	img29_2R
	img30_1L
	img30_2R
	img31_1L
	img31_2R
	img32_1L
	img32_2R
	img33_1L
	img33_2R
	img34_1L
	img34_2R
	img35_1L
	img35_2R
	img36_1L
	img36_2R
	img37_1L
	img37_2R
	img38_1L
	img38_2R
	img39_1L
	img39_2R
	img40_1L
	img40_2R
	img41_1L
	img41_2R
	img42_1L
	img42_2R
	img43_1L
	img43_2R
	img44_1L
	img44_2R
	img45_1L
	img45_2R
	img46_1L
	img46_2R
	img47_1L
	img47_2R
	img48_1L
	img48_2R
	img49_1L
	img49_2R
	img50_1L
	img50_2R
	img51_1L
	img51_2R
	img52_1L
	img52_2R
	img53_1L
	img53_2R
	img54_1L
	img54_2R
	img55_1L
	img55_2R
	img56_1L
	img56_2R
	img57_1L
	img57_2R
	img58_1L
	img58_2R
	img59_1L
	img59_2R
	img60_1L
	img60_2R
	img61_1L
	img61_2R
	img62_1L
	img62_2R
	img63_1L
	img63_2R
	img64_1L
	img64_2R
	img65_1L
	img65_2R
	img66_1L
	img66_2R
	img67_1L
	img67_2R
	img68_1L
	img68_2R
	img69_1L
	img69_2R
	img70_1L
	img70_2R
	img71_1L
	img71_2R
	img72_1L
	img72_2R
	img73_1L
	img73_2R
	img74_1L
	img74_2R
	img75_1L
	img75_2R
	img76_1L
	img76_2R
	img77_1L
	img77_2R
	img78_1L
	img78_2R
	img79_1L
	img79_2R
	img80_1L
	img80_2R
	img81_1L
	img81_2R
	img82_1L
	img82_2R
	img83_1L
	img83_2R
	img84_1L
	img84_2R
	img85_1L
	img85_2R
	img86_1L
	img86_2R
	img87_1L
	img87_2R
	img88_1L
	img88_2R
	img89_1L
	img89_2R
	img90_1L
	img90_2R
	img91_1L
	img91_2R
	img92_1L
	img92_2R
	img93_1L
	img93_2R
	img94_1L
	img94_2R
	img95_1L
	img95_2R
	img96_1L
	img96_2R
	img97_1L
	img97_2R
	img98_1L
	img98_2R
	img99_1L
	img99_2R
	img100_1L
	img100_2R
	img101_1L
	img101_2R
	img102_1L
	img102_2R
	img103_1L
	img103_2R
	img104_1L
	img104_2R
	img105_1L
	img105_2R
	img106_1L
	img106_2R
	img107_1L
	img107_2R
	img108_1L
	img108_2R
	img109_1L
	img109_2R
	img110_1L
	img110_2R
	img111_1L
	img111_2R
	img112_1L
	img112_2R
	img113_1L
	img113_2R
	img114_1L
	img114_2R
	img115_1L
	img115_2R
	img116_1L
	img116_2R
	img117_1L
	img117_2R
	img118_1L
	img118_2R
	img119_1L
	img119_2R
	img120_1L
	img120_2R
	img121_1L
	img121_2R
	img122_1L
	img122_2R
	img123_1L
	img123_2R
	img124_1L
	img124_2R
	img125_1L
	img125_2R
	img126_1L
	img126_2R
	img127_1L
	img127_2R
	img128_1L
	img128_2R
	img129_1L
	img129_2R
	img130_1L
	img130_2R
	img131_1L
	img131_2R
	img132_1L
	img132_2R
	img133_1L
	img133_2R
	img134_1L
	img134_2R
	img135_1L
	img135_2R
	img136_1L
	img136_2R
	img137_1L
	img137_2R
	img138_1L
	img138_2R
	img139_1L
	img139_2R
	img140_1L
	img140_2R
	img141_1L
	img141_2R
	img142_1L
	img142_2R
	img143_1L
	img143_2R
	img144_1L
	img144_2R
	img145_1L
	img145_2R
	img146_1L
	img146_2R
	img147_1L
	img147_2R
	img148_1L
	img148_2R
	img149_1L
	img149_2R
	img150_1L
	img150_2R
	img151_1L
	img151_2R
	img152_1L
	img152_2R
	img153_1L
	img153_2R
	img154_1L
	img154_2R
	img155_1L
	img155_2R
	img156_1L
	img156_2R
	img157_1L
	img157_2R
	img158_1L
	img158_2R
	img159_1L
	img159_2R
	img160_1L
	img160_2R
	img161_1L
	img161_2R
	img162_1L
	img162_2R
	img163_1L
	img163_2R
	img164_1L
	img164_2R
	img165_1L
	img165_2R
	img166_1L
	img166_2R
	img167_1L
	img167_2R
	img168_1L
	img168_2R
	img169_1L
	img169_2R
	img170_1L
	img170_2R
	img171_1L
	img171_2R
	img172_1L
	img172_2R
	img173_1L
	img173_2R
	img174_1L
	img174_2R
	img175_1L
	img175_2R
	img176_1L
	img176_2R
	img177_1L
	img177_2R
	img178_1L
	img178_2R
	img179_1L
	img179_2R
	img180_1L
	img180_2R
	img181_1L
	img181_2R
	img182_1L
	img182_2R
	img183_1L
	img183_2R
	img184_1L
	img184_2R
	img185_1L
	img185_2R
	img186_1L
	img186_2R
	img187_1L
	img187_2R
	img188_1L
	img188_2R
	img189_1L
	img189_2R
	img190_1L
	img190_2R
	img191_1L
	img191_2R
	img192_1L
	img192_2R
	img193_1L
	img193_2R
	img194

