



LEZ. 1. Introduzione 

M. Pellegrino, Ricerche patristiche (voll. I-II), Bottega d’Erasmo, Torino 1982

VOL I
[bookmark: _Hlk122081988]1. Fede e morale nella visione politica di S. Agostino, 357-368.
2. Il messaggio di S. Agostino al mondo moderno, 369-384.

VOL II
1. Umanità della prima letteratura cristiana, 85-112.
2. Documenti di umanità nella prima letteratura cristiana, 113-128.
3. Cristianesimo e cultura nella storia, 167-174.
4. L’uomo ed il cosmo nella patristica greca, 285-300.
5. I padri della Chiesa e i problemi della cultura, 301-316.
……………………………………………………………………………………………………………………………………………..
· Ci si potrebbe chiedere quale senso possieda un corso di patristica all’interno di uno studio legato alla teologia morale…

· La risposta potrebbe essere esposta attraverso due punti di vista:

A. la patristica ci permette di guardare al rapporto: Rivelazione-Teologia e l’IN SÉ DELL’UOMO

UOMO

* Affrontando tale questione occorre evitare un ‘semplicismo’: ovvero pensare che occupandosi i Padri di ‘teologia’ (apologetica, morale, esegesi, spiritualità), essi tralascino ‘l’umano’. 

Scavando dentro il carattere pragmatico dei testi antichi è possibile, infatti, capire come il Cristianesimo venga inteso come profonda risposta alle esigenze dell’uomo, cosa esso significhi per l’uomo e come esso ‘ne risolva’ i problemi; poiché ‘esigenza fondamentale dell’uomo è rendersi conto del significato e del valore della sua vita’.

(cfr. Seneca: De brevitate vitae \ iconografia del Memento Mori)

* Anche in occasione di testi relativi al ‘martirio’, i Padri pur nella valorizzazione massima della vita dopo la morte, come orizzonte di senso del martirio stesso, non disprezzano mai la vita terrena (cfr. Didachè: le ‘due vie’ -quella della vita e quella della morte-). La vita ultraterrena è quella a cui la vita storica è indirizzata, tanto che il mondo pagano può tacciare il martire di fanatismo. Tuttavia, si offre la vita a modello e motivo di Cristo, proprio perché si è consapevoli di questo dono, dunque dell’alto valore della vita stessa. La vita per i primi cristiani rimane: dono di Dio, motivo di lode, degna d’essere vissuta, autentico valore, laboriosa vigilia della vita futura. 

* Questa vita rimane inoltre come la sintesi, l’antologia di valori particolari, mai guardati con sospetto, nonostante una possibile critica moderna (come se il cristianesimo delle origini imponesse il sacrificio del ‘gusto della vita’; cfr. Fil.4,8).

I. La gioia.
Il tema (elemento della vita interiore e dato dalla presenza di Cristo) è presente negli indirizzi di saluto delle prime epistole ecclesiali,  come sfondo per i martiri che si accostano al supplizio, come generale clima delle celebrazioni liturgiche (M.P., Umanità della prima…, p.10 \ Pastore di Erma e Odi di Salomone).

II. L’essenziale bontà di tutte le cose
Lontani da uno ascetismo extra mondano il credente sa riconoscere le cose della vita ‘belle  e buone’ come dono della creazione, in armonia con la ragione (M.P., Umanità della prima…, p.12 \ Origene: Contra Celsum).

III. Le piccole cose della vita
Il cristiano è sapiente nell’uso delle cose di questo mondo: non solo non le disprezza, ma sa educarsi a vivere il quotidiano nel buon gusto, nell’armonia e nell’ordine (M.P., Umanità della prima…, p.15 \ Clemente Aless.: Pedagogo).
 


IV. La bellezza
Si ricerca la bellezza autentica, quella lontana da qualsiasi dimensione passionale o captativa e si è consapevoli che la bellezza pur essendo assai fugace, tuttavia essa è archetipo delle cose belle e rimando al Creatore.

V. La libertà
Essa trova espressione massima nell’accoglienza libera del martirio; il credente delle origini rivendica la libertà e desidera la verità ad essa legata, contro qualsiasi asservimento della coscienza.

VI. La vita sociale
Si intende con tale espressione il complesso dei rapporti in cui il cristiano viene a trovarsi di fronte agli altri (cfr. particolarmente la Lettera a Diogneto\ M.P., Umanità della prima…, p.17 seg.). 

Ma quali sono, dunque, gli elementi specifici della postura sociale del credente nelle società?

1. Non è consentito al credente la fuga dalla vita sociale, egli rimane membro vivo ed operante del vivere sociale.

2. Pur essendo una vocazione quella cristiana che si radica nello spirituale e nella dimensione escatologica, tuttavia, non è incompatibile con l’impegno nella storia.

3. Il cristianesimo ha valore universale, travalicando qualsiasi barriera razziale, di genere, di condizione sociale.

4. Tra l’esperienza di fede e l’umanità in pienezza non vi è alcuna opposizione: il messaggio di Cristo risponde ad esigenze genuinamente umane.

5. L’inserimento del cristianesimo in ogni contesto culturale, tuttavia, non va a scapito della sua originalità (il cristianesimo non annacqua le sue esigenze per venire incontro a questa o a quella cultura particolare).

6. Testimonianza assoluta, soprattutto per il mondo pagano, consiste nel primato dell’amore fraterno, per cui la fede non rimane un complesso di credenze religiose e di riti. Con la vita battesimale la creatura imitando Dio ama il prossimo, come Dio ha fatto primariamente.

7. Attraverso la conoscenza di Dio, in Gesù Cristo, avviene la piena conoscenza dell’uomo in sé; innanzitutto, si giunge alla scoperta all’interno dell’individuo stesso del principio spirituale, o anima.

8. Ecco, dunque, che il cristianesimo sta al mondo come l’anima sta al corpo: ‘Quel che nel corpo è l’anima questo sono nel mondo i cristiani’ (Lettera a Diogneto: 6,1-2.7).

9. La conoscenza di Dio infine ha le seguenti caratteristiche: Dio è amico degli uomini, longanime, trascendente sì ma accessibile all’umanità. Ciò suggerisce l’alta vocazione dell’uomo: l’uomo è termine della creazione ed oggetto dell’amore di Dio, l’uomo ancora può conoscere Dio e amarlo a sua volta.

VII. I valori culturali

Si può assistere in merito a questo tema a due posizioni cronologiche differenti:

a. contatti sporadici con la cultura classica (sino 130 dc);

b. desiderio di palesare la propria posizione dinnanzi alla cultura ellenistica greco romana (dal tempo della apologia: metà II dc):

- alcuni 

(cfr. Giustino: il quale riconosce nella filosofia classica un terreno in cui è deposto un Logos seminale; 
Atenagora: che chiede alla filosofia tradizionale la dimostrazione dell’unità di Dio, 
Clemente Alessandrino: che chiede alla filosofia greca l’ufficio di pedagogo a Cristo come lo fu la Legge mosaica per gli ebrei, 
Minucio Felice) 
riconoscono un valore culturale agli elementi propri della classicità.


- altri 

(cfr. Taziano, Teofilo di Antiochia, Tertulliano) 
si oppongono fermamente alla cultura classica.

Nonostante le possibili differenze tutti i rappresentanti della cultura classica cristiana sono d’accordo, anche se alcuni non in modo palese, nell’usare quel patrimonio comune di cultura (lingua, retorica, riferimenti letterari, filosofia…) cui è d’obbligo attingere, fuoriuscendo dall’orizzonte strettamente biblico giudaico. 
Ciò permette alla nuova cultura cristiana di situarsi in seno 
ad un patrimonio culturale comprensibile, soprattutto alle gentes simpatizzanti per il cristianesimo. 
Essi, cioè, riconoscono al mondo classico la formazione di una humanitas, anche se essa viene arricchita ed elevata dalla novità della fede in Cristo.



B. la patristica ci permette inoltre di guardare al rapporto: Rivelazione-Teologia e la CULTURA

CULTURA

* i Padri pur ancorati solidamente alla ‘città degli uomini’ rimangono interessati alla costruzione della città celeste (cfr. il sapere può essere motivato dal quaerere deum, ovvero da desiderio di Dio: inteso come una possibile conclusione dell’itinerario di ricerca):

AGOSTINO (‘Che cosa vuoi sapere? Desidero conoscere Dio e l’Anima’ -Soliloquia I,2,7-)

GIUSTINO (la ricerca di Dio è lo scopo del suo lungo itinerario di ricerca filosofica -cfr. Dialogo con Trifone 2-)

* fondamentale rimane l’uso della Bibbia, la quale (nella sua antica versione greca; poi nelle prime traduzioni latine di fine II sec. -veteres-; quindi nelle traduzioni latine legate a Girolamo -fine IV inizio V dc-) offre immagini, linguaggio, schemi interpretativi. Tale lettura biblica, tuttavia prevede un uso differente:

ORIGENE (occorre attraverso gli strumenti filosofici, andare oltre al senso letterale per addentrarsi dentro i ‘significati secondi’ dell’allegoria morale e spirituale);

CRISOSTOMO (sostiene che dal senso letterale della Scrittura si ricavi quanto può servire alla vita cristiana);

CIRILLO DI GERUSALEMME (per i catecumeni si accontenta della teologia positiva);

GREGORIO DI NAZIANZO (sceglie la più ardita e talvolta rischiosa speculazione teologica);

AGOSTINO pre-conversione (coltiva appoggiandosi alla Scrittura interessi prevalentemente filosofici);

AGOSTINO monaco, presbitero e vescovo (radica con matura profondità nella Scrittura questioni teologiche e pastorali);

* ci si muove prevalentemente entro la cultura greco-romana dove rimangono prevalenti due interessi: 

quello filosofico; 
Esso spesso è legato alla formazione scolastica dell’autore, ma anche ad esigenze apologetiche. Tuttavia, talvolta la filosofia può essere rigettata nel suo valore strumentale, poiché potrebbe condurre lontano dalla limpidezza della rivelazione biblica. 

quello letterario: 
Molti Padri si servono di una retorica raffinata e ancora padroneggiano differenti toni letterari sino al poetico.

[bookmark: _Hlk144304379]* caratteristico rimane dunque l’intreccio tra il dato religioso e il dato profano (“l’elemento religioso si giustappone, spesso si intreccia intimamente e si fonde con i dati della tradizione classica…” \ M.P., I padri della Chiesa e i problemi della cultura…, p.24 seg.). 

Il primo (dato religioso) è desunto direttamente dalla Bibbia, il secondo (dato profano) dal panorama filosofico e letterario pagano:

CLEMENTE ALESS. (accosta la citazione biblica con la citazione di un poeta profano; secondo Clemente è assolutamente possibile per il cristiano ancora vivere la fede in uno stile intonato alla finezza della paideia ellenica);

AMBROGIO (per educare il suo clero prende in prestito da Cicerone il titolo: De officiis clericorum)

CRISOSTOMO (sa coniugare etica biblica con lo stile e i tratti propri dell’etica stoica);

PRUDENZIO (negli Inni, commentando il Natale, ritorna spesso a citazioni virgiliane: cfr. IV Ecloga);

AGOSTINO (nella nota visione di Ostia -Confessiones lib. IX-, ai paragrafi 23-25, se abbondanti sono le citazioni bibliche, non meno è presente Plotino).

* occorre soffermarsi con precisione su un dato fondamentale: l’apporto delle categorie filosofiche per interpretare e illustrare i dati rivelati. 

Non può esistere una trasmissione ‘assoluta’ del dato rivelato (‘da registratore’): infatti, l’interpretazione del dato originario divino e intangibile è di necessità mediata da categorie di pensiero -filosofiche, psicologiche e sociologiche- (cfr. M.P., I padri della Chiesa e i problemi della cultura…, p.26-27).

a. Si penetra, dunque, il senso della Scrittura ricorrendo a termini e concetti della filosofia nella varietà delle scuole, ma senza che la specifica scuola più di tanto sia così decisiva…

- Clemente Aless., Origene, Gregorio Nisseno, Pseudo-Dionigi, Massimo il Confessore, Giovanni Damasceno (ORIENTE);
- Mario Vittorino Ambrogio, Agostino (OCCIDENTE).

b. Si prende dalla Scrittura materiale alcuni elementi (“imprestiti \ furti”) che vengono reimpiegati nella speculazione filosofica, ciò sia in ambito pagano sia in ambito cristiano. 

*Tuttavia, secondo il pensiero cristiano delle origini, il sapere pagano rimane segnato dai semi del Verbo, antecedenti alla rivelazione, a dimostrazione che il Logos opera dappertutto, pur in modo parziale e seminale.

*Il mondo cristiano e quello pagano condividono lo sguardo di fede incentrato sulla certezza che la provvidenza di Dio opera nella storia. La paideia greca e la razionalità di pensiero del mondo classico non possono essere, pertanto, rigettati dal nascente orizzonte culturale cristiano.


* rimane una domanda conclusiva: i Padri hanno costituito una cultura specifica?

- essi hanno contribuito al sorgere della teologia…

- ma se intendiamo la cultura come ‘quei mezzi con i quali l’uomo affina ed esplica le doti di anima e corpo, assoggetta il cosmo con la conoscenza ed il lavoro, rende più umana la vita, comunica nelle sue opere le grandi aspirazioni spirituali per il progresso di molti’ (Gaudium et spes: 53)... allora occorre precisare meglio.

- i Padri non vollero costruire una cultura cristiana, contrapposta a quella precedente: preoccupati della dimensione pastorale; tuttavia, si sentono eredi e continuatori a livello letterario e filosofico della cultura pagana precedente.

1. ved. il disappunto dei Padri dinnanzi alla legge di Giuliano imperatore (editto del 362 dc) per cui i maestri cristiani non possono più fare scuola, in quanto non possono insegnare gli autori classici e poiché non convinti della cultura politeista in essi presente…

2. ved. la scuola nel foro romano di Giustino che rimane ‘scuola filosofica’ aperta a tutti;

3. ved. il Didaskaleion di Alessandria (legato ad Origene ed Eracla ), che invece possiede lo scopo solo dell’istruzione catechistica e non sostituisce la scuola in senso classico;

4. ved. per altro i cristiani e gli ecclesiastici frequentano la scuola ordinaria di ambito pagano non solo per quanto riguarda la scuola ‘inferiore’, ma anche per quella ‘superiore’ (cfr. Basilio e Gregorio di Nazianzo ad Atene).

- l’età patristica dunque arricchisce il patrimonio tradizionale della cultura, anche al di fuori del campo strettamente teologico. Basti pensare al concetto di ‘persona’ e di ‘libertà personale’. 

Dunque i Padri, pur avendo operato affinché venisse accolto il messaggio della salvezza, hanno potenziato la vita culturale nei suoi vari settori…
 
I loro pensiero è stato un fermento animatore; lasciando sussistere le vecchie forme ne ha dato uno spirito nuovo: si custodisce dell’antico tutto ciò che può accordarsi con la fede, si trasfigura quando è necessario i concetti filosofici antichi, li si impregna di spirito nuovo, si trasforma l’antico rendendolo adatto alla sensibilità ed all’etica cristiana e talvolta la modifica può essere necessariamente radicale.

- Cfr. Gaudium et spes: 62
I fedeli dunque vivano in strettissima unione con gli uomini del loro tempo, e si sforzino di penetrare perfettamente il loro modo di pensare e di sentire, quali si esprimono mediante la cultura. Sappiano armonizzare la conoscenza delle nuove scienze, delle nuove dottrine e delle più recenti scoperte con la morale e il pensiero cristiano, affinché il senso religioso e la rettitudine morale procedano in essi di pari passo con la conoscenza scientifica e con il continuo progresso della tecnica; potranno così giudicare e interpretare tutte le cose con senso autenticamente cristiano.


2

