Dichiarazione Dignitas infinita
circa la dignita umana

Presentazione

Nel Congresso del 15 marzo del 2019, I’allora Congregazione per la Dottrina della Fede decise
di avviare «la redazione di un testo evidenziando I’'imprescindibilita del concetto di dignita della
persona umana all’interno dell’antropologia cristiana e illustrando la portata e le implicazioni
benefiche a livello sociale, politico ed economico, tenendo conto degli ultimi sviluppi del tema
nell’ambito accademico e delle sue ambivalenti comprensioni nel contesto odierno». Un primo
progetto al riguardo, elaborato con I’aiuto di alcuni Esperti nel corso dell’anno 2019, venne
ritenuto insoddisfacente da una Consulta ristretta della Congregazione, svoltasi 1’8 ottobre dello
stesso anno.

Si procedette ad elaborare ex novo un’altra bozza del testo da parte dell’Ufficio Dottrinale, sulla
base del contributo di diversi Esperti. La bozza venne presentata e discussa da una Consulta
ristretta svoltasi il 4 ottobre del 2021. Nel gennaio 2022 la nuova bozza fu presentata nella
Sessione Plenaria della Congregazione, durante la quale i Membri hanno provveduto ad
abbreviare e semplificare il testo.

I1 6 febbraio del 2023, il nuovo testo emendato € stato valutato da una Consulta ristretta che ha
proposto alcune ulteriori modifiche. La nuova versione ¢ stata sottomessa alla valutazione della
Sessione Ordinaria del Dicastero (Feria IV) il 3 maggio del 2023. I Membri hanno concordato
che il documento, con alcune modifiche, poteva essere pubblicato. Il Santo Padre Francesco ha
approvato i Deliberata di questa Feria IV nel corso dell’Udienza a me concessa il 13 novembre
del 2023. In questa occasione, mi ha inoltre chiesto di evidenziare nel testo tematiche strettamente
connesse al tema della dignita, come ad esempio il dramma della poverta, la situazione dei
migranti, le violenze contro le donne, la tratta delle persone, la guerra ed altre. Per onorare al
meglio tale indicazione del Santo Padre, la Sezione Dottrinale del Dicastero ha dedicato un
Congresso all’approfondimento della lettera enciclica Fratelli tutti, che offre un’originale analisi
ed approfondimento della questione della dignita umana “al di 1a di ogni circostanza”.

Con lettera datata 2 febbraio 2024, in vista della Feria IV del successivo 28 febbraio, € stata
inviata ai Membri del Dicastero una nuova bozza del testo, notevolmente modificata, con la
seguente precisazione: «questa ulteriore stesura si € resa necessaria per andare incontro ad una
specifica richiesta del Santo Padre. Egli ha esplicitamente sollecitato a fissare meglio I’attenzione
sulle attuali gravi violazioni della dignitd umana nel nostro tempo, sulla scia dell’enciclica
Fratelli tutti. L. Ufticio Dottrinale ha provveduto cosi a ridurre la parte iniziale [...] e ad elaborare
piu dettagliatamente quanto indicato dal Santo Padre». La Sessione Ordinaria del Dicastero, in
data 28 febbraio 2024, ha infine approvato il testo dell’attuale Dichiarazione. Nel corso
nell’Udienza concessa a me insieme al Segretario della Sezione Dottrinale, Mons. Armando
Matteo, in data 25 marzo 2024, il Santo Padre ha quindi approvato la presente Dichiarazione €
ne ha ordinato la pubblicazione.



L’elaborazione del testo, protrattasi per cinque anni, permette di capire che ci si trova di fronte
ad un documento che, per la serieta e la centralita della questione della dignita nel pensiero
cristiano, ha avuto bisogno di un notevole processo di maturazione per arrivare alla stesura
definitiva che oggi pubblichiamo.

Nelle prime tre parti, la Dichiarazione richiama fondamentali principi e presupposti teorici, al
fine di offrire importanti chiarimenti che possono evitare le frequenti confusioni che si verificano
nell’uso del termine “dignita”. Nella quarta parte, presenta alcune situazioni problematiche attuali
in cui I’immensa e inalienabile dignita che spetta ad ogni essere umano non ¢ adeguatamente
riconosciuta. La denuncia di tali gravi e attuali violazioni della dignita umana ¢ un gesto
necessario, perché la Chiesa nutre la profonda convinzione che non si puo separare la fede dalla
difesa della dignita umana, I’evangelizzazione dalla promozione di una vita dignitosa, ¢ la
spiritualita dall’impegno per la dignita di tutti gli esseri umani.

Tale dignita di tutti gli esseri umani puo, infatti, essere intesa come “infinita” (dignitas infinita),
cosi come san Giovanni Paolo II affermo in un incontro con persone affette da certe limitazioni
o disabilita,! al fine di mostrare come la dignita di tutti gli esseri umani vada al di 1a di ogni
apparenza esteriore o di ogni caratteristica della vita concreta delle persone.

Papa Francesco, nell’enciclica Fratelli tutti, ha voluto sottolineare con particolare insistenza che
questa dignita esiste “al di la di ogni circostanza”, invitando tutti a difenderla in ogni contesto
culturale, in ogni momento dell’esistenza di una persona, indipendentemente da qualsiasi
deficienza fisica, psicologica, sociale o anche morale. A questo riguardo, la Dichiarazione si
sforza di mostrare che ci troviamo di fronte a una verita universale, che tutti siamo chiamati a
riconoscere, come condizione fondamentale affinché le nostre societa siano veramente giuste,
pacifiche, sane e alla fine autenticamente umane.

L’elenco degli argomenti scelti dalla Dichiarazione non ¢ certo esaustivo. I temi trattati sono,
tuttavia, proprio quelli che permettono di esprimere vari aspetti della dignita umana che oggi
possono essere oscurati nella coscienza di molte persone. Alcuni saranno facilmente condivisibili
da diversi settori delle nostre societa, altri di meno. Comunque, tutti ci sembrano necessari perché,
nel loro insieme aiutano a riconoscere I’armonia e la ricchezza del pensiero sulla dignita che
sgorga dal Vangelo.

Questa Dichiarazione non ha la pretesa di esaurire un argomento cosi ricco e decisivo, ma intende
fornire alcuni elementi di riflessione che aiuteranno a tenerlo presente nel complesso momento
storico in cui viviamo, affinché in mezzo a tante preoccupazioni e ansie non perdiamo la strada e
non ci esponiamo a piu laceranti e profonde sofferenze.

Victor Manuel Card. FERNANDEZ
Prefetto

''S. GIOVANNI PAOLO 11, Angelus con i disabili nella Chiesa Cattedrale di Osnabriick (16 novembre 1980):
Insegnamenti I11/2 (1980), 1232.



Introduzione

1. (Dignitas infinita) Una dignita infinita, inalienabilmente fondata nel suo stesso essere, spetta a
ciascuna persona umana, al di 1a di ogni circostanza e in qualunque stato o situazione si trovi.
Questo principio, che ¢ pienamente riconoscibile anche dalla sola ragione, si pone a fondamento
del primato della persona umana e della tutela dei suoi diritti. La Chiesa, alla luce della
Rivelazione, ribadisce e conferma in modo assoluto questa dignita ontologica della persona
umana, creata ad immagine e somiglianza di Dio e redenta in Cristo Gesu. Da questa verita trae
le ragioni del suo impegno a favore di coloro che sono piu deboli € meno dotati di potere,
insistendo sempre «sul primato della persona umana e sulla difesa della sua dignita al di 1a di ogni
circostanza».'

2. Di tale dignita ontologica e del valore unico ed eminente di ogni donna e di ogni uomo che
esistono in questo mondo si ¢ resa autorevole eco la Dichiarazione universale dei diritti
dell’uomo (10 dicembre 1948) da parte dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite.? Nel fare
memoria del 75° anniversario di questo Documento, la Chiesa vede 1’occasione per proclamare
nuovamente la propria convinzione che, creato da Dio e redento da Cristo, ogni essere umano
deve essere riconosciuto e trattato con rispetto e con amore, proprio in ragione della sua
inalienabile dignita. Il summenzionato anniversario offre alla Chiesa anche I’opportunita per
chiarire alcuni equivoci che sorgono spesso a riguardo della dignita umana e per affrontare alcune
gravi e urgenti questioni concrete ad essa collegate.

3. Fin dall’inizio della sua missione, sulla spinta del Vangelo, la Chiesa si ¢ sforzata di affermare
la liberta e di promuovere i diritti di tutti gli esseri umani.® Negli ultimi tempi, grazie alla voce
dei Pontefici, ha inteso formulare piu esplicitamente tale impegno attraverso il rinnovato appello
per il riconoscimento della dignita fondamentale che spetta alla persona umana. San Paolo VI
ebbe a dire che «nessuna antropologia eguaglia quella della Chiesa sulla persona umana, anche
singolarmente considerata, circa la sua originalita, la sua dignita, la intangibilita e la ricchezza
dei suoi diritti fondamentali, la sua sacralita, la sua educabilita, la sua aspirazione ad uno sviluppo
completo, la sua immortalita».*

4. San Giovanni Paolo II, nel 1979, durante la Terza Conferenza Episcopale Latinoamericana a
Puebla, affermo: «la dignita umana rappresenta un valore evangelico, che non puo essere
disprezzato senza grave offesa del Creatore. Questa dignita viene conculcata, a livello
individuale, quando non sono tenuti nel dovuto conto valori come la liberta, il diritto di professare
la religione, I’integrita fisica e psichica, il diritto ai beni essenziali, alla vita. E calpestata, a livello
sociale e politico, quando 1’'uomo non puo esercitare il suo diritto di partecipazione, o viene
sottoposta ad ingiuste e illegittime coercizioni o a torture fisiche o psichiche, ecc. [...] Se la

! FRANCESCO, Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), n. 39: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), II1.

2 Nel 1948, le Nazioni Unite hanno adottato la Dichiarazione universale dei diritti dell uomo, che si compone di
trenta articoli. La parola “dignita” vi appare cinque volte, in punti strategici: nelle prime parole del Preambolo e nella
prima frase dell’Articolo Primo. Questa dignita ¢ dichiarata «inerente a tutti i membri della famiglia umana» (Preambolo)
e «tutti gli esseri umani nascono liberi ed eguali in dignita e diritti» (Articolo 1).

3 Ponendo attenzione solo all’epoca moderna, si vede come la Chiesa ha progressivamente accentuato I’importanza
della dignita umana. Il tema ¢ stato sviluppato in particolare nell’Enciclica Rerum novarum (1891) di Papa Leone XIII,
nell’Enciclica Quadragesimo anno (1931) di Papa Pio XI e nel Discorso al Congresso della Unione Cattolica Italiana
Ostetriche (1951) di Papa Pio XII. Il Concilio Vaticano II ha, poi, particolarmente approfondito questa tematica,
dedicando un intero documento al tema con la Dichiarazione Dignitatis humanae (1965) e discutendo altresi la liberta
umana nella Costituzione pastorale Gaudium et spes (1965).

4S. PaoLO VI, Udienza generale (4 settembre 1968): Insegnamenti VI (1968), 886.



Chiesa si rende presente nella difesa o nella promozione della dignita dell’uomo, lo fa in
conformita con la sua missione, che, pur essendo di carattere religioso e non sociale o politico,
non puo fare a meno di considerare I’'uomo nel suo essere integralex.’

5. Nel 2010, davanti alla Pontificia Accademia della Vita, Benedetto XVI ha affermato che la
dignita della persona ¢ «un principio fondamentale che la fede in Gesu Cristo Risorto ha da
sempre difeso, soprattutto quando viene disatteso nei confronti dei soggetti piu semplici e
indifesi».® In altra occasione, parlando a degli economisti, ha detto che «I’economia e la finanza
non esistono per se stesse, esse non sono altro che uno strumento, un mezzo. Il loro fine ¢
unicamente la persona umana e la sua piena realizzazione nella dignita. E questo I’unico capitale
che & opportuno salvare».’

6. Fin dagli inizi del suo pontificato, Papa Francesco ha invitato la Chiesa a «confessare un Padre
che ama infinitamente ciascun essere umano» ed a «scoprire che “con cio stesso gli conferisce
una dignita infinita”»,® sottolineando con forza che tale immensa dignita rappresenta un dato
originario da riconoscere con lealta e da accogliere con gratitudine. Proprio su tale
riconoscimento ed accoglienza ¢ possibile fondare una nuova coesistenza fra gli esseri umani,
che declini la socialita in un orizzonte di autentica fraternita: unicamente «riconoscendo la dignita
di ogni persona umana, possiamo far rinascere fra tutti un’aspirazione mondiale alla fraternita».’
Secondo Papa Francesco «questa sorgente di dignita umana e di fraternita sta nel Vangelo di Gesu
Cristo»,'” ma & pure una convinzione alla quale la ragione umana pud arrivare attraverso la
riflessione e il dialogo, dato che «se bisogna rispettare in ogni situazione la dignita degli altri, &
perché noi non inventiamo o supponiamo tale dignita, ma perché c’¢ effettivamente in essi un
valore superiore rispetto alle cose materiali e alle circostanze, che esige siano trattati in un altro
modo. Che ogni essere umano possiede una dignita inalienabile ¢ una verita corrispondente alla
natura umana al di 1a di qualsiasi cambiamento culturale».!! In verita, conclude Papa Francesco,
«I’essere umano possiede la medesima dignita inviolabile in qualunque epoca storica e nessuno
puo sentirsi autorizzato dalle circostanze a negare questa convinzione o a non agire di
conseguenzay.'? In tal orizzonte, la sua enciclica Fratelli tutti costituisce gia una sorta di Magna
Charta dei compiti odierni volti a salvaguardare e promuovere la dignita umana.

3'S. GIOVANNI PAOLO 11, Discorso alla III* Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano (28 gennaio
1979), II1.1-2: Insegnamenti II/1 (1979), 202-203.

¢ BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita (13
febbraio 2010): Insegnamenti VI/1 (2011), 218.

" BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti alla riunione della Banca di Sviluppo del Consiglio d’Europa (12
giugno 2010): Insegnamenti VI/1 (2011), 912-913.

8 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 178: 44S 105 (2013), 1094, che cita S.
GIOVANNI PAOLO 11, Angelus con i disabili nella Chiesa Cattedrale di Osnabriick (16 novembre 1980): Insegnamenti
111/2 (1980), 1232.

9 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 8: A4S 112 (2020), 971.

10 Ibidem, n. 277: AAS 112 (2020), 1069.

1 Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020), 1045.

12 Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020), 1045, che cita FRANCESCO, Messaggio ai partecipanti alla Conferenza
internazionale “I diritti umani nel mondo contemporaneo: conquiste, omissioni, negazioni” (10 dicembre 2018):
L’Osservatore Romano (10-11 dicembre 2018), 8.

4



Un chiarimento fondamentale

7. Sebbene ora esista un consenso piuttosto generale sull’importanza ed anche sulla portata
normativa della dignita e del valore unico e trascendente di ogni essere umano,'® I’espressione
“dignita della persona umana” rischia sovente di prestarsi a molti significati e dunque a possibili
equivoci'* e «contraddizioni che inducono a chiederci se davvero 1’eguale dignita di tutti gli esseri
umani [...] sia riconosciuta, rispettata, protetta e promossa in ogni circostanzax.'> Tutto questo ci
porta a riconoscere la possibilita di una quadruplice distinzione del concetto di dignita: dignita
ontologica, dignita morale, dignita sociale ed infine dignita esistenziale. 11 senso piu importante
¢ quello legato alla dignita ontologica che compete alla persona in quanto tale per il solo fatto di
esistere e di essere voluta, creata e amata da Dio. Questa dignita non pud mai essere cancellata e
resta valida al di 1a di ogni circostanza in cui i singoli possano venirsi a trovare. Quando si parla
di dignita morale ci si riferisce, invece, all’esercizio della liberta da parte della creatura umana.
Quest’ultima, pur dotata di coscienza, resta sempre aperta alla possibilita di agire contro di essa.
Facendo cosi, 1’essere umano si comporta in un modo che “non ¢ degno” della sua natura di
creatura amata da Dio e chiamata all’amore degli altri. Ma questa possibilita esiste. Non solo. La
storia ci attesta che 1’esercizio della liberta contro la legge dell’amore rivelata dal Vangelo puo
raggiungere vette incalcolabili di male inferto agli altri. Quando questo accade, ci si trova davanti
a persone che sembrano aver perduto ogni traccia di umanita, ogni traccia di dignita. Al riguardo,
la distinzione qui introdotta ci aiuta a discernere proprio tra 1’aspetto della dignita morale che puo
essere di fatto “perduta” e I’aspetto della dignita ontologica che non puo mai essere annullata. Ed
¢ proprio in ragione di quest’ultima che si dovra con tutte le forze lavorare perché tutti coloro che
hanno compiuto il male possano ravvedersi e convertirsi.

8. Restano ancora altre due accezioni possibili di dignita: sociale ed esistenziale. Quando
parliamo di dignita sociale ci riferiamo alle condizioni sotto le quali una persona si trova a vivere.
Nella poverta estrema, per esempio, quando non si danno le condizioni minime perché una
persona possa vivere secondo la sua dignita ontologica, si dice che la vita di quella persona cosi
povera ¢ una vita “indegna”. Quest’espressione non indica in alcun modo un giudizio verso la
persona, piuttosto vuole evidenziare il fatto che la sua dignita inalienabile viene contradetta dalla
situazione nella quale ¢ costretta a vivere. L’ ultima accezione ¢ quella di dignita esistenziale.
Sempre piu spesso si parla oggi di una vita “degna” e di una vita “non degna”. E con tale
indicazione ci si riferisce a situazioni proprio di tipo esistenziale: per esempio, al caso di una
persona che, pur non mancando apparentemente di nulla di essenziale per vivere, per diverse
ragioni fa fatica a vivere con pace, con gioia e con speranza. In altre situazioni ¢ la presenza di
malattie gravi, di contesti familiari violenti, di certe dipendenze patologiche e di altri disagi a
spingere qualcuno a sperimentare la propria condizione di vita come “indegna” di fronte alla
percezione di quella dignita ontologica che mai puo essere oscurata. Le distinzioni qui introdotte,
in ogni caso, non fanno altro che ricordare il valore inalienabile di quella dignita ontologica
radicata nell’essere stesso della persona umana e che sussiste al di la di ogni circostanza.

13 La Dichiarazione del 1948 delle Nazioni Unite ¢ stata seguita e ulteriormente elaborata dal Patfo internazionale
delle Nazioni Unite sui diritti civili e politici del 1966 e dall’ Atto finale della Conferenza sulla sicurezza e la cooperazione
in Europa del 1975.

14 Cf. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dignita e diritti della persona umana (1983), Introduzione, 3.
Un compendio dell’insegnamento cattolico sulla dignitd umana si trova nel Catechismo della Chiesa Cattolica, nel
capitolo intitolato “La dignita della persona umana”, nn. 1700-1876.

1S FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 22: A4S 112 (2020), 976.



9. Giova qui, infine, ricordare che la definizione classica della persona come «sostanza
individuale di natura razionale»'® esplicita il fondamento della sua dignita. Infatti, in quanto
“sostanza individuale”, la persona gode della dignita ontologica (cio¢ a livello metafisico
dell’essere stesso): essa € un soggetto che, ricevendo da Dio I’esistenza, “sussiste”, vale a dire
esercita ’esistenza in modo autonomo. La parola “razionale” comprende in realta tutte le capacita
di un essere umano: sia quella di conoscere e comprendere che quella di volere, amare, scegliere,
desiderare. Il termine “razionale” comprende poi anche tutte le capacita corporee intimamente
collegate a quelle sopradette. L’ espressione “natura” indica le condizioni proprie dell’essere
umano che rendono possibili le varie operazioni ed esperienze che lo caratterizzano: la natura ¢
il “principio dell’agire”. L’essere umano non crea la sua natura; la possiede come un dono
ricevuto e puo coltivare, sviluppare e arricchire le proprie capacita. Nell’esercitare la propria
liberta per coltivare le ricchezze della propria natura, la persona umana si costruisce nel tempo.
Anche se, a causa di vari limiti o condizioni, non ¢ in grado di mettere in atto queste capacita, la
persona sussiste sempre come “sostanza individuale” con tutta la sua inalienabile dignita. Questo
si verifica, per esempio, in un bambino non ancora nato, in una persona priva di sensi, in un
anziano in agonia.

1. Una progressiva consapevolezza della centralita della dignita umana

10. Gia nell’antichita classica!’ si profila una prima intuizione a riguardo della dignitd umana,
che procede da una prospettiva sociale: ogni essere umano viene rivestito di una dignita
particolare, secondo il suo rango ed all’interno di un determinato ordine. Dall’ambito sociale, la
parola ¢ passata a descrivere la differente dignita degli esseri presenti nel cosmo. In questa
visione, tutti gli esseri possiedono una loro “dignita” propria, secondo la loro collocazione
nell’armonia del tutto. Certamente, alcune vette del pensiero antico iniziano a riconoscere un
posto singolare all’essere umano, in quanto dotato di ragione e quindi capace di assumersi una
responsabilita riguardo a se stesso € agli altri esseri nel mondo,'® ma siamo ancora lontani da un
pensiero capace di fondare il rispetto della dignita di ogni persona umana, al di l1a di ogni
circostanza.

Prospettive bibliche

11. La Rivelazione biblica insegna che tutti gli esseri umani possiedono una dignita intrinseca
perché sono creati a immagine e somiglianza di Dio: «Dio disse: “Facciamo 1’'uomo a nostra
immagine, secondo la nostra somiglianza” [...] E Dio cred ’essere umano a sua immagine; a
immagine di Dio lo cred: maschio e femmina li creo» (Gen 1, 26-27). L’umanita ha una qualita

16 BOEZ10, Contra Eutychen et Nestorium, c. 3: PL 64, 1344: «persona est rationalis naturae individua substantiay.
Cf. S. BONAVENTURA, In I Sent., d. 25, a. 1, q. 2; S. TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 29, a. 1, resp.

17 Poiché non ¢& scopo di questa Dichiarazione redigere un trattato esaustivo sulla nozione di dignita, per esigenze di
brevita si accenna qui, in via esemplificativa, solo alla cosiddetta cultura classica greca e romana, in quanto punto di
riferimento della prima riflessione filosofica e teologica cristiana.

18 Cf. ad es. CICERONE, De Officiis 1, 105-106: «sed pertinet ad omnem officii quaestionem semper in promptu
habere, quantum natura hominis pecudibus reliquisque beluis antecedat [...] Atque etiam si considerare volumus, quae
sit in natura excellentia et dignitas, intellegemus, quam sit turpe diffluere luxuria et delicate ac molliter vivere quamque
honestum parce, continenter, severe, sobrie» (Scriptorum Latinorum Bibliotheca Oxoniensis, ed. M. WINTERBOTTOM,
Oxford 1994, 43). Questa la traduzione italiana: «sempre, in ogni questione morale, conviene tener presente la grande
eccellenza della natura umana rispetto a tutti gli animali [...] Anzi, sol che vogliamo riflettere un poco sopra 1’eccellenza
e la dignita della natura umana, comprenderemo quanto sia turpe una vita che nuota nel lusso e si sprofonda nelle mollezze,
e per contro quanto sia bella una vita modesta e frugale, austera e sobria» (Dei doveri, tr. it. a cura di D. ARFELLI,
Zanichelli, Bologna 1958, 109-111).

6



specifica che la rende non riducibile alla pura materialita. L’“immagine” non definisce 1’anima o
le capacita intellettive bensi la dignita dell’'uomo e della donna. Entrambi, nel loro mutuo rapporto
di uguaglianza e vicendevole amore, espletano la funzione di rappresentare Dio nel mondo e sono
chiamati a custodire e coltivare il mondo. Essere creati a immagine di Dio significa, pertanto,
possedere in noi un valore sacro che trascende ogni distinzione sessuale, sociale, politica,
culturale e religiosa. La nostra dignita ci viene conferita, non ¢ né pretesa né meritata. Ogni essere
umano € amato e voluto da Dio per s¢ stesso e quindi € inviolabile nella sua dignita. Nell’ Esodo,
cuore dell’ Antico Testamento, Dio si mostra come colui che ascolta il grido del povero, vede la
miseria del suo popolo, si prende cura degli ultimi e degli oppressi (cf. Es 3, 7; 22, 20-26). Si
ritrova lo stesso insegnamento nel Codice deuteronomico (cf. D¢ 12-26): qui I’insegnamento sui
diritti si trasforma in “manifesto” della dignita umana, in particolare a favore della triplice
categoria dell’orfano, della vedova e del forestiero (cf. D¢ 24, 17). Gli antichi precetti dell’ Esodo
vengono richiamati e attualizzati dalla predicazione dei profeti, i quali rappresentano la coscienza
critica di Israele. I profeti Amos, Osea, Isaia, Michea, Geremia hanno interi capitoli di denuncia
dell’ingiustizia. Amos rimprovera aspramente 1’oppressione del povero, il non riconoscere al
misero nessuna fondamentale dignita umana (cf. A4m 2, 6-7; 4, 1; 5, 11-12). Isaia pronuncia una
maledizione contro coloro che calpestano 1 diritti dei poveri, negando loro ogni giustizia: «guai a
coloro che fanno decreti iniqui e scrivono in fretta sentenze oppressive, per negare la giustizia ai
miseri» (Is 10, 1-2). Questo insegnamento profetico ¢ ripreso dalla letteratura sapienziale. Il
Siracide equipara I’oppressione dei poveri all'omicidio: «uccide il prossimo chi gli toglie il
nutrimento, versa sangue chi rifiuta il salario all’operaio» (Sir 34, 22). Nei Salmi, il rapporto
religioso con Dio passa attraverso la difesa del debole e del bisognoso: «difendete il debole e
I’orfano, al povero e al misero fate giustizia! Salvate il debole e I’indigente, liberatelo dalla mano
dei malvagi!» (Sal 82, 3-4).

12. Gesu nasce e cresce in condizioni umili e rivela la dignita dei bisognosi e dei lavoratori. ' Nel
corso del suo ministero, Gesu afferma il valore e la dignita di tutti coloro che portano I’immagine
di Dio, indipendentemente dalla loro condizione sociale e dalle circostanze esterne. Gesu ha
abbattuto le barriere culturali e cultuali, ridando dignita alle categorie degli “scartati” o a quelle
considerate ai margini della societa: gli esattori delle tasse (cf. Mt 9, 10-11), le donne (cf. Gv 4,
1-42), i bambini (cf. Mc 10, 14-15), i lebbrosi (cf. Mt 8, 2-3), gli ammalati (cf. Mc 1, 29-34), i
forestieri (cf. Mt 25, 35), le vedove (cf. Lc 7, 11-15). Egli guarisce, sfama, difende, libera, salva.
Egli ¢ descritto come un pastore sollecito per 1’unica pecora smarrita (cf. Mt 18, 12-14). Egli
stesso si identifica con 1 suoi fratelli piu piccoli: «cio che avrete fatto al piu piccolo dei miei,
I’avrete fatto a me» (Mt 25, 40). Nel linguaggio biblico, 1 “piccoli” non sono solo i bambini di
eta, ma 1 discepoli indifesi, 1 piu insignificanti, 1 reietti, gli oppressi, gli scartati, i poveri, gli
emarginati, gli ignoranti, 1 malati, 1 declassati dai gruppi dominanti. Il Cristo glorioso giudichera
in base all’amore verso il prossimo che consiste nell’aver assistito 1’affamato, 1’assetato, lo
straniero, il nudo, ’ammalato, il carcerato, con i quali egli stesso si identifica (cf. Mt 25, 34-36).
Per Gesu, il bene fatto a ogni essere umano, indipendentemente dai legami di sangue o di
religione, ¢ 1’unico criterio di giudizio. L’apostolo Paolo afferma che ogni cristiano deve
comportarsi secondo le esigenze della dignita e del rispetto dei diritti di tutti gli esseri umani (cf.
Rm 13, 8-10), secondo il comandamento nuovo della carita (cf. /Cor 13, 1-13).

9 Cf. S. PAOLO VI, Discorso al Pellegrinaggio in Terra Santa: Visita alla Basilica dell’ Annunciazione in Nazareth
(5 gennaio 1964): AAS 56 (1964), 166-170.

7



Sviluppi del pensiero cristiano

13. Lo sviluppo del pensiero cristiano ha poi stimolato e accompagnato 1 progressi della
riflessione umana sul tema della dignita. L’antropologia cristiana classica, basata sulla grande
tradizione dei Padri della Chiesa, ha messo in rilievo la dottrina dell’essere umano creato ad
immagine e somiglianza di Dio ed il suo ruolo singolare nella creazione.?® Il pensiero cristiano
medievale, vagliando criticamente 1’eredita del pensiero filosofico antico, ¢ pervenuto ad una
sintesi della nozione di persona, riconoscendo il fondamento metafisico della sua dignita, come
attestano le seguenti parole di san Tommaso d’Aquino: «la persona significa quanto di pit nobile
¢’¢ in tutto I’universo, cio¢ il sussistente di natura razionale».?! Tale dignita ontologica, nella sua
manifestazione privilegiata attraverso il libero agire umano, ¢ stata poi messa in risalto soprattutto
dall’umanesimo cristiano del Rinascimento.?? Anche nella visione di pensatori moderni, quali
Cartesio e Kant, che pure hanno messo in discussione alcuni dei fondamenti dell’antropologia
cristiana tradizionale, si possono avvertire con forza echi della Rivelazione. Sulla base di alcune
riflessioni filosofiche piu recenti circa lo statuto della soggettivita teoretica e pratica, la riflessione
cristiana ¢ arrivata poi a sottolineare ancor piu lo spessore del concetto di dignita, raggiungendo
una prospettiva originale, come ad esempio il personalismo, nel XX secolo. Tale prospettiva non
solo riprende la questione della soggettivita, ma la approfondisce nella direzione
dell’intersoggettivita e delle relazioni che legano tra loro le persone umane.?* Anche la proposta
antropologica cristiana contemporanea si ¢ arricchita del pensiero proveniente da quest’ultima
visione.?*

Tempi odierni

14. Ai nostri giorni, il termine “dignita” viene utilizzato prevalentemente per sottolineare il
carattere unico della persona umana, incommensurabile rispetto agli altri esseri dell’universo. In
questo orizzonte, si comprende il modo in cui viene usato il termine dignita nella Dichiarazione
delle Nazioni Unite del 1948, ove si parla «della dignita inerente a tutti i membri della famiglia
umana e dei loro diritti, uguali ed inalienabili». Solo questo carattere inalienabile della dignita
umana consente di poter parlare dei diritti dell’uomo.?

15. Per chiarire meglio il concetto di dignita, ¢ importante segnalare che la dignita non viene
concessa alla persona da altri esseri umani, a partire da determinate sue doti e qualita, in modo
che potrebbe essere eventualmente ritirata. Se la dignita fosse concessa alla persona da altri esseri
umani, allora essa si darebbe in modo condizionato e alienabile, e lo stesso significato di dignita

20 Tra gli innumerevoli riferimenti, cf. ad es. S. CLEMENTE DI ROMA, I Clem. 33, 4s: PG 1, 273; TEOFILO DI
ANTIOCHIA, Ad Aut. 1, 4: PG 6, 1029; S. CLEMENTE DI ALESSANDRIA, Strom. 111, 42, 5-6: PG 8, 1145; Ibidem, V1, 72, 2:
PG 9, 293; S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 6, 1: PG 7, 1137-1138; ORIGENE, De princ. 111, 6,1: PG 11, 333; S.
AGOSTINO, De Gen. ad litt. V1, 12: PL 34, 348. De Trin. X1V, 8, 11: PL 42, 1044-1045.

2I'S. TOMMASO D’ AQUINO, Summa Theologiae, 1, q. 29, a. 3, resp.: «persona significat id, quod est perfectissimum
in tota natura, scilicet subsistens in rationali naturay.

22 Si pensi solo a Giovanni Pico della Mirandola e al suo noto testo Oratio de hominis dignitate (1486).

23 Per un pensatore ebreo come E. Levinas (1906-1995), I’essere umano ¢ qualificato dalla sua liberta in quanto si
scopre infinitamente responsabile dell’altro essere umano.

24 Alcuni grandi pensatori cristiani del XIX e XX secolo, come san J.H. Newman, il beato A. Rosmini, J. Maritain,
E. Mounier, K. Rahner, H.U. von Balthasar, ed altri, sono riusciti a proporre una visione dell’uomo che puo validamente
dialogare con le correnti di pensiero del nostro inizio del XXI secolo, qualunque sia la loro ispirazione, anche post-
moderna.

25 Per questo motivo la «Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo [ ...] suggerisce implicitamente che la fonte
dei diritti umani inalienabili si trova nella dignita di ogni persona umanay: COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE,
Alla ricerca di un’etica universale: nuovo sguardo sulla legge naturale (2009), n. 115.

8



(per quanto meritevole di grande rispetto) rimarrebbe esposto al rischio di essere abolito. In realta,
la dignita ¢ intrinseca alla persona, non conferita a posteriori, previa ad ogni riconoscimento e
non puo essere perduta. Di conseguenza, tutti gli esseri umani possiedono la medesima ed
intrinseca dignita, indipendentemente dal fatto che siano in grado o meno di esprimerla
adeguatamente.

16. Percio il Concilio Vaticano II parla della «eminente dignita della persona umana, superiore a
tutte le cose e i cui diritti e doveri sono universali e inviolabili».?® Come ricorda I’incipit della
Dichiarazione conciliare Dignitatis humanae, «gli esseri umani divengono sempre piu
consapevoli della propria dignita di persone e cresce il numero di coloro che esigono di agire di
loro iniziativa, esercitando la propria responsabile liberta, mossi dalla coscienza del dovere € non
pressati da misure coercitive».?’ Tale liberta di pensiero e di coscienza, sia individuale che
comunitaria, ¢ basata sul riconoscimento della dignita umana «quale I’hanno fatta conoscere la
parola di Dio rivelata ¢ la stessa ragione».?® Lo stesso magistero ecclesiale ha maturato con
sempre maggior compiutezza il significato di tale dignita, unitamente alle esigenze ed alle
implicazioni ad esso connesse, giungendo alla consapevolezza che la dignita di ogni essere umano
¢ tale al di 1a di ogni circostanza.

2. La Chiesa annuncia, promuove e si fa garante della dignita umana

17. La Chiesa proclama 1’'uguale dignita di tutti gli esseri umani, indipendentemente dalla loro
condizione di vita o dalle loro qualita. Questo annuncio si appoggia su una triplice convinzione,
che, alla luce della fede cristiana, conferisce alla dignita umana un valore incommensurabile e ne
rafforza le intrinseche esigenze.

Un’indelebile immagine di Dio

18. Innanzitutto, secondo la Rivelazione, la dignita dell’essere umano proviene dall’amore del
suo Creatore, che ha impresso in lui i tratti indelebili della sua immagine (cf. Gen 1, 26),
chiamandolo a conoscerlo, ad amarlo ed a vivere in un rapporto di alleanza con s¢ e nella
fraternita, nella giustizia e nella pace con tutti gli altri uomini e donne. In questa visione, la dignita
si riferisce non solo all’anima, ma alla persona come unita inscindibile, € dunque inerisce anche
al suo corpo, il quale partecipa a suo modo all’essere immagine di Dio della persona umana ed ¢
chiamato anch’esso a condividere la gloria dell’anima nella beatitudine divina.

Cristo eleva la dignita dell uomo

19. Una seconda convinzione procede dal fatto che la dignita della persona umana ¢ stata rivelata
in pienezza quando il Padre ha inviato il suo Figlio che ha assunto fino in fondo I’esistenza umana:
«il Figlio di Dio, nel mistero dell’incarnazione ha confermato la dignita del corpo e dell’anima
costitutivi dell’essere umanox.?’ Cosi, unendosi in certo modo ad ogni essere umano attraverso
la sua incarnazione, Gesu Cristo ha confermato che ogni essere umano possiede una dignita

26 CONC. ECUM. VAT. 11, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: A4S 58 (1966), 1046; tutto il primo
capitolo della prima parte della Costituzione (nn. 11-22) viene dedicato alla “Dignita della persona umana”.

27 CoNC. ECUM. VAT. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 929.

B8 Ibidem, n. 2: AAS 58 (1966), 931.

2% CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 7: AAS 100
(2008), 863. Cf. anche S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 16,2: PG 7, 1167-1168.

9



inestimabile, per il solo fatto di appartenere alla stessa comunita umana e che questa dignita non
puo mai essere perduta.’’ Proclamando che il Regno di Dio appartiene ai poveri, agli umili, a
coloro che sono disprezzati, a coloro che soffrono nel corpo e nello spirito; guarendo ogni sorta
di malattie e di infermita, anche le pit drammatiche come la lebbra; affermando che cio che viene
fatto a queste persone viene fatto a lui, perché egli ¢ presente in quelle persone, Gesu ha portato
la grande novita del riconoscimento della dignita di ogni persona, ed anche e soprattutto di quelle
persone che erano qualificate come “indegne”. Questo principio nuovo nella storia umana, per
cui I’essere umano ¢ tanto piu “degno” di rispetto e di amore quanto piu ¢ debole, misero e
sofferente, fino a perdere la stessa “figura” umana, ha cambiato il volto del mondo, dando vita a
istituzioni che si prendono cura delle persone che si trovano in condizioni disagiate: 1 neonati
abbandonati, gli orfani, gli anziani lasciati soli, i malati mentali, le persone affette da malattie
incurabili o con gravi malformazioni, coloro che vivono per strada.

Una vocazione alla pienezza della dignita

20. La terza convinzione riguarda il destino finale dell’essere umano: dopo la creazione e
I’incarnazione, la risurrezione di Cristo ci rivela un ulteriore aspetto della dignita umana. Infatti,
«I’aspetto piu sublime della dignita dell’'uomo consiste nella sua vocazione alla comunione con
Dio»,’! destinata a durare per sempre. In tal modo, «la dignita [della vita umana] non ¢& legata
solo alle sue origini, al suo venire da Dio, ma anche al suo fine, al suo destino di comunione con
Dio nella conoscenza e nell’amore di Lui. E alla luce di questa verita che sant’Ireneo precisa e
completa la sua esaltazione dell’'uomo: “gloria di Dio” ¢, si, “l’'uvomo che vive”, ma “la vita
dell’uomo consiste nella visione di Dio”».*

21. Di conseguenza, la Chiesa crede e afferma che tutti gli esseri umani, creati ad immagine e
somiglianza di Dio e ricreati*® nel Figlio fatto uomo, crocifisso e risorto, sono chiamati a crescere
sotto 1’azione dello Spirito Santo per riflettere la gloria del Padre, in quella medesima immagine,
partecipando alla vita eterna (cf. Gv 10, 15-16; 17, 22-24; 2 Cor 3, 18; Ef 1, 3-14). Infatti, «la
Rivelazione [...] fa conoscere la dignita della persona umana in tutta la sua ampiezza».>*

Un impegno per la propria liberta

22. Pur possedendo ciascun essere umano un’inalienabile ed intrinseca dignita fin dall’inizio della
sua esistenza come un dono irrevocabile, dipende dalla sua decisione libera e responsabile
esprimerla e manifestarla fino in fondo oppure offuscarla. Alcuni Padri della Chiesa — come
sant’[reneo o san Giovanni Damasceno — hanno stabilito una distinzione tra 1’immagine e la
somiglianza di cui parla la Genesi, permettendo cosi uno sguardo dinamico sulla stessa dignita
umana: ’immagine di Dio ¢ affidata alla liberta dell’essere umano affinché, sotto la guida e
I’azione dello Spirito, cresca la sua somiglianza con Dio e ogni persona possa arrivare alla sua

30 Siccome «con I’incarnazione il Figlio di Dio si ¢ unito in certo modo ad ogni uomo» (CONC. ECUM. VAT. II, Cost.
past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 22: A4S 58 (1966), 1042), la dignita di ogni uomo ci viene rivelata da Cristo
nella sua pienezza.

31 CoNc. ECUM. VAT. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 19: 445 58 (1966), 1038.

32S. GIOVANNIPAOLO 11, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), n. 38: A4S 87 (1995), 443, che cita S. IRENEO
DI LIONE, Adv. Haer. 1V, 20,7: PG 7, 1037-1038.

33 Cristo ha infatti donato ai battezzati una nuova dignita, quella di “figli di Dio”: cf. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 1213, 1265, 1270, 1279.

34 Conc. EcuM. VAT. 11, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 9: A4S 58 (1966), 935.

10



piu alta dignita.**> Ogni persona ¢ chiamata infatti a manifestare a livello esistenziale e morale la
portata ontologica della sua dignita nella misura in cui con la sua propria liberta si orienta verso
il vero bene, in risposta all’amore di Dio. Cosi, in quanto ¢ creata ad immagine di Dio, da una
parte, la persona umana non perde mai la sua dignita e mai smette di essere chiamata ad accogliere
liberamente il bene; d’altra parte, in quanto la persona umana risponde al bene, la sua dignita puo
liberamente, dinamicamente e progressivamente manifestarsi, crescere e maturare. Cio significa
che I’essere umano deve anche cercare di vivere all’altezza della propria dignita. Si comprende
allora in che senso il peccato possa ferire ed offuscare la dignita umana, come atto contrario ad
essa, ma, nello stesso tempo, che esso non puo mai cancellare il fatto che 1’essere umano sia stato
creato ad immagine di Dio. La fede, dunque, contribuisce in modo decisivo ad aiutare la ragione
nella sua percezione della dignita umana, e nell’accoglierne, consolidarne e precisarne i tratti
essenziali, come ha evidenziato Benedetto XVI: «senza il correttivo fornito dalla religione, infatti,
anche la ragione pud cadere preda di distorsioni, come avviene quando essa ¢ manipolata
dall’ideologia, o applicata in un modo parziale, che non tiene conto pienamente della dignita della
persona umana. Fu questo uso distorto della ragione, in fin dei conti, che diede origine al
commercio degli schiavi e poi a molti altri mali sociali, non da ultimo le ideologie totalitarie del
ventesimo secolo».3®

3. La dignita, fondamento dei diritti e dei doveri umani

23. Come gia richiamato da Papa Francesco, «nella cultura moderna, il riferimento piu vicino al
principio della dignita inalienabile della persona ¢ la Dichiarazione universale dei diritti
dell’uomo, che san Giovanni Paolo II ha definito “pietra miliare posta sul lungo e difficile
cammino del genere umano”, e come “una delle piu alte espressioni della coscienza umana”».?’
Per resistere ai tentativi di alterare o cancellare il significato profondo di quella Dichiarazione,
vale la pena ricordare alcuni principi essenziali che devono essere sempre onorati.

Rispetto incondizionato della dignita umana

24. In primo luogo, benché si sia diffusa una sempre maggiore sensibilita al tema della dignita
umana, ancora oggi si osservano numerosi fraintendimenti del concetto di dignita, che ne
distorcono il significato. Alcuni propongono che sia meglio usare 1’espressione ‘“dignita
personale” (e diritti “della persona”) invece di “dignita umana” (e diritti dell’'uomo), perché
intendono come persona solo “un essere capace di ragionare”. Di conseguenza, sostengono che
la dignita e 1 diritti si deducano dalla capacita di conoscenza e di liberta, di cui non sono dotati
tutti gli esseri umani. Non avrebbe dignita personale, allora, il bambino non ancora nato e neppure
’anziano non autosufficiente, come neanche chi & portatore di disabilita mentale.® La Chiesa, al
contrario, insiste sul fatto che la dignita di ogni persona umana, proprio perché intrinseca, rimane
“al di 1a di ogni circostanza”, ed il suo riconoscimento non puo assolutamente dipendere dal
giudizio sulla capacita di intendere e di agire liberamente delle persone. Altrimenti la dignita non

35 Cf. S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 6, 1. V, 8, 1. V, 16, 2: PG 7, 1136-1138. 1141-1142. 1167-1168; S.
GIOVANNI DAMASCENO, De fide orth. 2, 12: PG 94, 917-930.

36 BENEDETTO XVI, Discorso a Westminster Hall (17 settembre 2010): Insegnamenti VI/2 (2011), 240.

37 FRANCESCO, Udienza generale (12 agosto 2020): L’Osservatore Romano (13 agosto 2020), 8, che cita S.
GIOVANNI PAOLO I, Discorso all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (2 ottobre 1979), 7 e ID., Discorso
all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (5 ottobre 1995), 2.

38 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 8: A4S
100 (2008), 863-864.

11



sarebbe come tale inerente alla persona, indipendente dai suoi condizionamenti e meritevole,
pertanto, di un rispetto incondizionato. Solo riconoscendo all’essere umano una dignita
intrinseca, che non pud mai essere perduta, ¢ possibile garantire a tale qualita un inviolabile e
sicuro fondamento. Senza alcun riferimento ontologico, il riconoscimento della dignita umana
oscillerebbe in balia di differenti ed arbitrarie valutazioni. L unica condizione, dunque, per poter
parlare di dignita per sé inerente alla persona ¢ la sua appartenenza alla specie umana, per cui «i
diritti della persona sono i diritti dell’uomo».>’

Un oggettivo riferimento per la liberta umana

25. In secondo luogo, il concetto di dignita umana, a volte, viene usato in modo abusivo anche
per giustificare una moltiplicazione arbitraria di nuovi diritti, molti dei quali spesso in contrasto
con quelli originalmente definiti e non di rado posti in contrasto con il diritto fondamentale della
vita,** come se si dovesse garantire la capacita di esprimere e di realizzare ogni preferenza
individuale o desiderio soggettivo. La dignita s’identifica allora con una liberta isolata ed
individualistica, che pretende di imporre come “diritti”, garantiti e finanziati dalla collettivita,
alcuni desideri e alcune propensioni che sono soggettivi. Ma la dignita umana non puo essere
basata su standard meramente individuali né identificata con il solo benessere psicofisico
dell’individuo. La difesa della dignita dell’essere umano ¢ fondata, invece, su esigenze costitutive
della natura umana, che non dipendono n¢é dall’arbitrio individuale né dal riconoscimento sociale.
I doveri che scaturiscono dal riconoscimento della dignita dell’altro e i corrispondenti diritti che
ne derivano hanno dunque un contenuto concreto ed oggettivo, fondato sulla comune natura
umana. Senza un tale riferimento oggettivo, il concetto di dignita viene di fatto assoggettato ai
piu diversi arbitrii, nonché agli interessi di potere.

Struttura relazionale della persona umana

26. La dignita umana, alla luce del carattere relazionale della persona, aiuta a superare la
prospettiva riduttiva di una liberta autoreferenziale e individualistica, che pretende di creare i
propri valori a prescindere dalle norme obiettive del bene e dal rapporto con gli altri esseri viventi.
Sempre piu spesso, infatti, vi ¢ il rischio di limitare la dignita umana alla capacita di decidere
discrezionalmente di s€ e del proprio destino, indipendentemente da quello degli altri, senza tener
presente I’appartenenza alla comunita umana. In tale comprensione errata della liberta, i doveri e
1 diritti non possono essere mutuamente riconosciuti di modo che ci si prenda cura gli uni degli
altri. In verita, come ricorda san Giovanni Paolo II, la liberta ¢ posta «al servizio della persona e
della sua realizzazione mediante il dono di sé¢ e I’accoglienza dell’altro; quando invece viene
assolutizzata in chiave individualistica, la liberta ¢ svuotata del suo contenuto originario ed ¢
contraddetta nella sua stessa vocazione e dignita».*!

27. La dignita dell’essere umano comprende cosi anche la capacita, insita nella stessa natura
umana, di assumersi degli obblighi verso gli altri.

28. La differenza tra 1’essere umano e il resto degli altri esseri viventi, che risalta grazie al
concetto di dignita, non deve far dimenticare la bonta degli altri esseri creati, che esistono non
solo in funzione dell’essere umano ma anche con un valore proprio, e pertanto come doni a lui

3% COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La liberta religiosa per il bene di tutti (2019), n. 38.

40 Cf. FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la
presentazione degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3.

41'S. GIOVANNI PAOLO 1II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), n. 19: A4S 87 (1995), 422.

12



affidati perché siano custoditi e coltivati. Cosi, mentre si riserva all’essere umano il concetto di
dignita, si deve affermare allo stesso tempo la bonta creaturale del resto del cosmo. Come
sottolinea Papa Francesco: «proprio per la sua dignita unica e per essere dotato di intelligenza,
I’essere umano ¢ chiamato a rispettare il creato con le sue leggi interne [...]: “Ogni creatura ha la
sua propria bonta e la sua propria perfezione [...] Le varie creature, volute nel loro proprio essere,
riflettono, ognuna a suo modo, un raggio dell’infinita sapienza e bonta di Dio. Per questo I’'uomo
deve rispettare la bonta propria di ogni creatura, per evitare un uso disordinato delle cose”».*?
Ancora di piu, «oggi siamo costretti a riconoscere che ¢ possibile sostenere solo un
“antropocentrismo situato”. Vale a dire, riconoscere che la vita umana ¢ incomprensibile e
insostenibile senza le altre creature».** In tale prospettiva, «non ¢ irrilevante per noi che parecchie
specie stiano scomparendo e che la crisi climatica stia mettendo in pericolo la vita di tanti
esseri».** Appartiene, infatti, alla dignita dell’essere umano la cura dell’ambiente, tenendo conto
in particolare di quell’ecologia umana che preserva la sua stessa esistenza.

Liberazione dell’essere umano da condizionamenti morali e sociali

29. Questi prerequisiti basilari, per quanto necessari, non bastano a garantire una crescita della
persona coerente con la sua dignita. Anche se «Dio ha creato ’uomo ragionevole conferendogli
la dignita di una persona dotata dell’iniziativa e della padronanza dei suoi atti»*® in vista del bene,
il libero arbitrio spesso preferisce il male al bene. Percio la liberta umana ha bisogno di essere a
sua volta liberata. Nella lettera ai Galati, affermando che «Cristo ci ha liberato affinché restassimo
liberi» (Gal 5, 1), san Paolo richiama il compito proprio di ciascuno dei cristiani, sulle cui spalle
incombe una responsabilita di liberazione che si estende al mondo intero (cf. Rm 8, 19ss). Si tratta
di una liberazione che dal cuore delle singole persone ¢ chiamata a diffondersi e a manifestare la
sua forza umanizzante in tutte le relazioni.

30. La liberta ¢ un dono meraviglioso di Dio. Anche quando ci attira con la sua grazia, Dio lo fa
in modo tale che mai la nostra liberta sia violata. Sarebbe pertanto un grave errore pensare che,
lontani da Dio e dal suo aiuto, possiamo essere piu liberi e di conseguenza sentirci piu degni.
Sganciata dal suo Creatore, la nostra liberta non potra che indebolirsi e oscurarsi. Lo stesso
succede se la liberta si immagina come indipendente da ogni riferimento che non sia se stessa e
avverte ogni rapporto con una verita precedente come una minaccia. Di conseguenza, anche il
rispetto della liberta e della dignita degli altri verra meno. Lo ha spiegato Papa Benedetto XVI:
«Una volonta che si crede radicalmente incapace di ricercare la verita e il bene non ha ragioni
oggettive né motivi per agire, se non quelli imposti dai suoi interessi momentanei € contingenti,
non ha una “identita” da custodire e costruire attraverso scelte veramente libere e consapevoli.
Non puo dunque reclamare il rispetto da parte di altre “volonta”, anch’esse sganciate dal proprio
essere piu profondo, che quindi possono far valere altre “ragioni” o addirittura nessuna “ragione”.
L’illusione di trovare nel relativismo morale la chiave per una pacifica convivenza, ¢ in realta
origine della divisione e della negazione della dignita degli esseri umani».*¢

4 FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 69: A4S 107 (2015), 875, che cita Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 339.

43 FRANCESCO, Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), n. 67: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), IV.

44 Ibidem, n. 63: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), IV.

45 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1730.

46 BENEDETTO X V1, Messaggio per la celebrazione della 44* Giornata mondiale della pace (1° gennaio 2011), n. 3:
Insegnamenti VI1/2 (2011), 979.

13



31. Non sarebbe, inoltre, realistico affermare una liberta astratta, esente da ogni condizionamento,
contesto o limite. Invece, «il retto esercizio della liberta personale esige precise condizioni di
ordine economico, sociale, giuridico, politico e culturale»,*’ che restano spesso disattese. In
questo senso, possiamo dire che alcuni godono di maggiore “liberta” di altri. Su questo punto si
¢ particolarmente soffermato Papa Francesco: «alcuni nascono in famiglie di buone condizioni
economiche, ricevono una buona educazione, crescono ben nutriti, 0 possiedono naturalmente
capacita notevoli. Essi sicuramente non avranno bisogno di uno Stato attivo e chiederanno solo
liberta. Ma evidentemente non vale la stessa regola per una persona disabile, per chi ¢ nato in una
casa misera, per chi ¢ cresciuto con un’educazione di bassa qualita e con scarse possibilita di
curare come si deve le proprie malattie. Se la societa si regge primariamente sui criteri della
liberta di mercato e dell’efficienza, non c’¢ posto per costoro, e la fraternita sara tutt’al piu
un’espressione romantica».*® Risulta, quindi, indispensabile comprendere che «la liberazione
dalle ingiustizie promuove la liberta e la dignita umana»*’ ad ogni livello e rapporto delle azioni
umane. Perché sia possibile un’autentica liberta «dobbiamo rimettere la dignita umana al centro
e su quel pilastro vanno costruite le strutture sociali alternative di cui abbiamo bisogno».°
Analogamente, la liberta ¢ frequentemente oscurata da tanti condizionamenti psicologici, storici,
sociali, educativi, culturali. La liberta reale e storica ha sempre bisogno di essere “liberata”. E si
dovra, altresi, ribadire il fondamentale diritto alla liberta religiosa.

32. Nel contempo, ¢ evidente che la storia dell’umanita mostra un progresso nella comprensione
della dignita e della liberta delle persone, non senza ombre e pericoli di involuzione. Di cio €
testimonianza il fatto che vi ¢ una crescente aspirazione — anche sotto 1’influenza cristiana, che
continua a essere fermento pure in societa sempre piu secolarizzate — a sradicare il razzismo, la
schiavitu, I’emarginazione delle donne, dei bambini, dei malati e delle persone con disabilita. Ma
questo arduo cammino ¢ lungi dall’essere concluso.

4. Alcune gravi violazioni della dignita umana

33. Alla luce delle riflessioni sin qui fatte circa la centralita della dignita umana, questa ultima
sezione della Dichiarazione affronta alcune concrete e gravi violazioni della stessa. Lo fa nello
spirito proprio del magistero della Chiesa, che ha trovato piena espressione nell’insegnamento
degli ultimi Pontefici, come gia ricordato. Papa Francesco, per esempio, da una parte, non si
stanca di richiamare il rispetto della dignita umana: «ogni essere umano ha diritto a vivere con
dignita e a svilupparsi integralmente, e nessun Paese pud negare tale diritto fondamentale.
Ognuno lo possiede, anche se € poco efficiente, anche se ¢ nato o cresciuto con delle limitazioni;
infatti, ci0 non sminuisce la sua immensa dignita come persona umana, che non si fonda sulle
circostanze bensi sul valore del suo essere. Quando questo principio elementare non ¢
salvaguardato, non c¢’¢ futuro né per la fraternitd né per la sopravvivenza dell’umanita».’!
Dall’altra parte, egli non cessa mai di indicare a tutti le concrete violazioni della dignita umana
nel nostro tempo, chiamando ciascuno ad un sussulto di responsabilita e di impegno fattivo.

47 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, n. 137.

48 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 109: AAS 112 (2020), 1006.

49 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, n. 137.

30 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Incontro mondiale dei movimenti popolari (28 ottobre 2014): AAS 106
(2014), 858.

Sl FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 107: A4S 112 (2020), 1005-1006.

14



34. Volendo indicare alcune delle numerose e gravi violazioni della dignita umana nel mondo
contemporaneo, possiamo ricordare quanto ha insegnato al riguardo il Concilio Vaticano II. Si
dovra riconoscere che si oppone alla dignita umana «tutto cio che € contro la vita stessa, come
ogni specie di omicidio, il genocidio, 1’aborto, I’eutanasia e lo stesso suicidio volontario».>?
Attenta altresi alla nostra dignita «tutto cio che viola ’integrita della persona umana, come le
mutilazioni, le torture inflitte al corpo e alla mente, le costrizioni psicologiche».>® Ed infine «tutto
cio che offende la dignita umana, come le condizioni di vita subumana, le incarcerazioni
arbitrarie, le deportazioni, la schiavitu, la prostituzione, il mercato delle donne e dei giovani, o
ancora le ignominiose condizioni di lavoro, con le quali 1 lavoratori sono trattati come semplici
strumenti di guadagno, e non come persone libere e responsabili».>* Bisognera pure qui
menzionare il tema della pena di morte>: anche quest’ultima, infatti, viola la dignita inalienabile
di ogni persona umana al di 1a di ogni circostanza. Si deve, al contrario, riconoscere che «il fermo
rifiuto della pena di morte mostra fino a che punto ¢ possibile riconoscere I’inalienabile dignita
di ogni essere umano ¢ ammettere che abbia un suo posto in questo mondo. Poiché, se non lo
nego al peggiore dei criminali, non lo neghero a nessuno, daro a tutti la possibilita di condividere
con me questo pianeta malgrado cid che possa separarci».’® Appare opportuno anche ribadire la
dignita delle persone che si trovano in carcere, spesso costrette a vivere in condizioni indegne, e
che la pratica della tortura contrasta oltre ogni limite la dignita propria di ogni essere umano,
anche nel caso in cui qualcuno si fosse reso colpevole di gravi crimini.

35. Pur senza pretesa di esaustivita, in cido che segue richiamiamo I’attenzione su alcune gravi
violazioni della dignita umana particolarmente attuali.

1l dramma della poverta

36. Uno dei fenomeni che contribuisce considerevolmente a negare la dignita di tanti esseri umani
¢ la poverta estrema, legata all’ineguale distribuzione della ricchezza. Come gia sottolineato da
san Giovanni Paolo II, «una delle piu grandi ingiustizie del mondo contemporaneo consiste
proprio in questo: che sono relativamente pochi quelli che possiedono molto, e molti quelli che
non possiedono quasi nulla. E I’ingiustizia della cattiva distribuzione dei beni e dei servizi
destinati originariamente a tutti».>’ Inoltre, sarebbe illusorio fare una distinzione sommaria tra
“Paesi ricchi” e “Paesi poveri”: gia Benedetto X VI riconosceva, infatti, che «cresce la ricchezza
mondiale in termini assoluti, ma aumentano le disparita. Nei Paesi ricchi nuove categorie sociali
si impoveriscono e nascono nuove poverta. In aree piu povere alcuni gruppi godono di una sorta
di supersviluppo dissipatore e consumistico che contrasta in modo inaccettabile con perduranti
situazioni di miseria disumanizzante. Continua “lo scandalo di disuguaglianze clamorose”»,®
dove la dignita dei poveri viene doppiamente negata, sia per la mancanza di risorse a disposizione
per soddisfare i loro bisogni primari, sia per 1’indifferenza con cui sono trattati da coloro che
vivono accanto a loro.

52 CoNC. EcuM. VAT. 11, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 27: AAS 58 (1966), 1047.

33 Ibidem.

4 Ibidem.

35 Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2267 ¢ CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera ai
vescovi circa la nuova redazione del n. 2267 del Catechismo della Chiesa Cattolica sulla pena di morte (1° agosto 2018),
nn. 7-8.

36 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 269: A4S 112 (2020), 1065.

57'S. GIOVANNI PAOLO 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), n. 28: A4S 80 (1988), 549.

38 BENEDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 22: AAS 101 (2009), 657, che cita PAOLO VI,
Lett. enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), n. 9: A4S 59 (1967), 261-262.

15



37. Con Papa Francesco si deve pertanto concludere che «¢ aumentata la ricchezza, ma senza
equita, e cosi cid che accade ¢ che “nascono nuove poverta”. Quando si dice che il mondo
moderno ha ridotto la poverta, lo si fa misurandola con criteri di altre epoche non paragonabili
con la realta attuale».® Di conseguenza, la poverta si diffonde «in molti modi, come
nell’ossessione di ridurre i costi del lavoro, senza rendersi conto delle gravi conseguenze che cio
provoca, perché la disoccupazione che si produce ha come effetto diretto di allargare i confini
della poverta».® Tra questi «effetti distruttori dell’ Impero del denaro»,®! si deve riconoscere che
«non esiste peggiore poverta di quella che priva del lavoro e della dignita del lavoro».®? Se alcuni
sono nati in un Paese o in una famiglia dove hanno meno possibilita di sviluppo, bisogna
riconoscere che cio ¢ in contrasto con la loro dignita, che ¢ esattamente la stessa di quelli che
sono nati in una famiglia o in un Paese ricco. Tutti siamo responsabili, sebbene in diversi gradi,
di questa palese iniquita.

La guerra

38. Un’altra tragedia che nega la dignita umana ¢ il portarsi della guerra, oggi come in ogni tempo:
«guerre, attentati, persecuzioni per motivi razziali e religiosi, e tanti soprusi contro la dignita
umana [...] vanno “moltiplicandosi dolorosamente in molte regioni del mondo, tanto da assumere
le fattezze di quella che si potrebbe chiamare una ‘terza guerra mondiale a pezzi’”».%* Con la sua
scia di distruzione e dolore, la guerra attacca la dignita umana a breve e a lungo termine: «pur
riaffermando il diritto inalienabile alla legittima difesa, nonché la responsabilita di proteggere
coloro la cui esistenza ¢ minacciata, dobbiamo ammettere che la guerra ¢ sempre una “sconfitta
dell’'umanita”. Nessuna guerra vale le lacrime di una madre che ha visto suo figlio mutilato o
morto; nessuna guerra vale la perdita della vita, fosse anche di una sola persona umana, essere
sacro, creato a immagine e somiglianza del creatore; nessuna guerra vale 1’avvelenamento della
nostra Casa Comune; e nessuna guerra vale la disperazione di quanti sono costretti a lasciare la
loro patria € vengono privati, da un momento all’altro, della loro casa e di tutti i legami familiari,
amicali, sociali e culturali che sono stati costruiti, a volte attraverso generazioni».®* Tutte le
guerre, per il solo fatto di contraddire la dignita umana, sono «conflitti che non risolveranno i
problemi, ma li aumenteranno».% Questo risulta ancora piu grave nel nostro tempo, quando ¢&
diventato normale che, al di fuori del campo di battaglia, muoiano tanti civili innocenti.

39. Di conseguenza, anche oggi la Chiesa non puo che fare sue le parole dei Pontefici, ripetendo
con san Paolo VI: «jamais plus la guerre, jamais plus la guerre!»,% e chiedendo, insieme a san
Giovanni Paolo II, «a tutti nel nome di Dio e nel nome dell’'uomo: Non uccidete! Non preparate

% FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 21: AAS 112 (2020), 976, che cita BENEDETTO X VI, Lett.
enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 22: A4S 101 (2009), 657.

%0 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 20: AAS 112 (2020), 975-976. Cf. anche la “Preghiera al
Creatore” alla fine della stessa Enciclica.

61 Ibidem, n. 116: AAS 112 (2020), 1009, che cita FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Incontro mondiale dei
movimenti popolari (28 ottobre 2014): 445 106 (2014), 851-852.

2 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 162: AAS 112 (2020), 1025, che cita FRANCESCO, Discorso
ai membri del Corpo diplomatico accreditato presso la Santa Sede (12 gennaio 2015): A4S 107 (2015), 165.

3 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 25: AAS 112 (2020), 978, che cita FRANCESCO, Messaggio
per la 49¢ Giornata mondiale della pace (1° gennaio 2016): AAS 108 (2016), 49.

% FRANCESCO, Messaggio ai partecipanti alla VI Edizione del “Forum de Paris sur la Paix”’ (10 novembre 2023):
L’Osservatore Romano (10 novembre 2023), 7, che cita ID., Udienza generale (23 marzo 2022): L’Osservatore Romano
(23 marzo 2022), 3.

% FRANCESCO, Discorso alla Conferenza delle Parti della Convenzione Quadro delle Nazioni Unite sui
Cambiamenti Climatici (COP 28) (2 dicembre 2023): L Osservatore Romano (2 dicembre 2023), 2.

8 Cf. S. PAOLO V1, Discorso alle Nazioni Unite (4 ottobre 1965): AAS 57 (1965), 881.

16



agli uomini distruzioni e sterminio! Pensate ai vostri fratelli che soffrono fame e miseria!
Rispettate la dignita e la liberta di ciascuno!».%” Proprio nel nostro tempo questo ¢ il grido della
Chiesa e di tutta ’'umanita. Papa Francesco sottolinea, infine, che «non possiamo piu pensare alla
guerra come soluzione. Davanti a tale realta, oggi ¢ molto difficile sostenere i criteri razionali
maturati in altri secoli per parlare di una possibile “guerra giusta”. Mai piu la guerra!».®® Poiché
I’umanita ricade spesso negli stessi errori del passato, «per costruire la pace ¢ necessario uscire
dalla logica della legittimita della guerra».® L’intima relazione che esiste tra fede e dignita umana
rende contradittorio che la guerra sia fondata su convinzioni religiose: «coloro che invocano il
nome di Dio per giustificare il terrorismo, la violenza e la guerra non seguono la via di Dio: la
guerra in nome della religione & una guerra contro la religione stessa».”

1l travaglio dei migranti

40. I migranti sono tra le prime vittime delle molteplici forme di poverta. Non solo la loro dignita
viene negata nei loro Paesi,”! quanto la loro stessa vita ¢ messa a rischio perché non hanno piu i
mezzi per creare una famiglia, per lavorare o per nutrirsi.”> Una volta poi che sono arrivati in
Paesi che dovrebbero essere in grado di accoglierli, «vengono considerati non abbastanza degni
di partecipare alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la stessa
intrinseca dignita di qualunque persona [...] Non si dira mai che non sono umani, pero in pratica,
con le decisioni e il modo di trattarli, si manifesta che li si considera di minor valore, meno
importanti, meno umani».” E pertanto sempre urgente ricordare che «ogni migrante ¢ una
persona umana che, in quanto tale, possiede diritti fondamentali inalienabili che vanno rispettati
da tutti e in ogni situazione».”® La loro accoglienza ¢ un modo importante e significativo di
difendere «I’inalienabile dignita di ogni persona umana al di la dell’origine, del colore o della
religionex».”

La tratta delle persone

41. La tratta delle persone umane deve anch’essa venire annoverata quale violazione grave della
dignita umana.’® Non costituisce una novita, ma il suo sviluppo assume dimensioni tragiche che
sono sotto gli occhi di tutti, ragione per cui Papa Francesco 1’ha denunciata in termini
particolarmente forti: «ribadisco che la “tratta delle persone” ¢ un’attivita ignobile, una vergogna
per le nostre societa che si dicono civilizzate! Sfruttatori e clienti a tutti i livelli dovrebbero fare

7'S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), n. 16: AAS 71 (1979), 295.

%8 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 258: A4S 112 (2020), 1061.

% FRANCESCO, Discorso al Consiglio di Sicurezza delle Nazioni Unite (14 giugno 2023): L’Osservatore Romano
(15 giugno 2023), 8.

70 FRANCESCO, Discorso nella Giornata mondiale di Preghiera per la Pace (20 settembre 2016): L’Osservatore
Romano (22 settembre 2016), 5.

"I Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 38: A4S 112 (2020), 983: «Di conseguenza, “va
riaffermato il diritto a non emigrare, cio¢ a essere in condizione di rimanere nella propria terra”», che cita BENEDETTO
XVI, Messaggio per la 99° Giornata mondiale del Migrante e del Rifugiato (12 ottobre 2012): A4S 104 (2012), 908.

2 Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 38: A4S 112 (2020), 982-983.

3 Ibidem, n. 39: AAS 112 (2020), 983.

74 BENEDETTO X VI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 62: AAS 101 (2009), 697.

75 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 39: A4S 112 (2020), 983.

76 Puo essere utile qui ricordare la dichiarazione di Paolo III sulla dignitd degli uomini rinvenuti nelle terre del
“Nuovo Mondo” nella Bolla Pastorale officium (29 maggio 1537), ove stabilisce — sotto pena di scomunica — che gli
abitanti di quei territori, «anche se sono al di fuori del grembo della chiesa [...] non stiano per essere privati della loro
liberta o del dominio sulle loro cose, poiché sono uomini e per questo capaci di fede e salvezza» [«licet extra gremium
Ecclesiae existant, non tamen sua libertate, aut rerum suarum dominio [...] privandos esse, et cum homines, ideoque fidei
et salutis capaces sint»]: DH 1495.

17



un serio esame di coscienza davanti a sé stessi e davanti a Dio! La Chiesa rinnova oggi il suo
forte appello affinché siano sempre tutelate la dignita e la centralita di ogni persona, nel rispetto
dei diritti fondamentali, come sottolinea la sua Dottrina Sociale, diritti che chiede siano estesi
realmente 1a dove non sono riconosciuti a milioni di uomini e donne in ogni Continente. In un
mondo in cui si parla molto di diritti, quante volte viene di fatto calpestata la dignita umana! In
un mondo dove si parla tanto di diritti sembra che 1’unico ad averli sia il denaro».”’

42. Per tali motivi, la Chiesa e I’umanita non devono rinunciare a lottare contro fenomeni quali
«commercio di organi e tessuti umani, sfruttamento sessuale di bambini e bambine, lavoro
schiavizzato, compresa la prostituzione, traffico di droghe e di armi, terrorismo e crimine
internazionale organizzato. E tale ’ordine di grandezza di queste situazioni e il numero di vite
innocenti coinvolte, che dobbiamo evitare qualsiasi tentazione di cadere in un nominalismo
declamatorio con effetto tranquillizzante sulle coscienze. Dobbiamo aver cura che le nostre
istituzioni siano realmente efficaci nella lotta contro tutti questi flagelli».”® Di fronte a forme cosi
diverse e brutali di negazione della dignita umana, ¢ necessario essere sempre pit consapevoli
che «la tratta delle persone ¢ un crimine contro I’'umanita».’” Nega in sostanza la dignitd umana
in almeno due modi: «la tratta, infatti, deturpa ’'umanita della vittima, offendendo la sua liberta
e dignitd. Ma, al tempo stesso, essa disumanizza chi la compie».3°

Abusi sessuali

43. La profonda dignita che inerisce all’essere umano nella sua interezza di animo e di corpo
permette anche di comprendere perché ogni abuso sessuale lascia profonde cicatrici nel cuore di
chi lo subisce: costui si sente, infatti, ferito nella sua dignita umana. Si tratta di «sofferenze che
possono durare tutta la vita e a cui nessun pentimento puo porre rimedio. Tale fenomeno ¢ diffuso
nella societa, tocca anche la Chiesa e rappresenta un serio ostacolo alla sua missione».®' Da qui
I’impegno che essa non cessa di esercitare per porre fine ad ogni tipo di abuso, iniziando dal suo
interno.

Le violenze contro le donne

44. Le violenze contro le donne sono uno scandalo globale, che viene sempre di pitl riconosciuto.
Se nelle parole si riconosce 1’'uguale dignita della donna, in alcuni Paesi le diseguaglianze tra
donne e uomini sono gravissime ed anche nei Paesi maggiormente sviluppati e democratici la
realta sociale concreta testimonia il fatto che spesso non si riconosce alle donne la stessa dignita
degli uomini. Papa Francesco evidenzia questo fatto quando afferma che «l’organizzazione delle
societa in tutto il mondo ¢ ancora lontana dal rispecchiare con chiarezza che le donne hanno
esattamente la stessa dignita e identici diritti degli uomini. A parole si affermano certe cose, ma
le decisioni e la realta gridano un altro messaggio. E un fatto che “doppiamente povere sono le

T FRANCESCO, Discorso ai partecipanti alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli
Itineranti (24 maggio 2013): AAS 105 (2013), 470-471.

78 FRANCESCO, Discorso all’Organizzazione delle Nazioni Unite, New York (25 settembre 2015): A4S 107 (2015),
1039.

7 FRANCESCO, Discorso ad un gruppo di Ambasciatori in occasione della presentazione delle Lettere Credenziali
(12 dicembre 2013): L Osservatore Romano (13 dicembre 2013), 8.

80 FRANCESCO, Discorso ai Partecipanti alla Conferenza internazionale sulla tratta di persone (11 aprile 2019):
AAS 111 (2019), 700.

81 Documento Finale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (27 ottobre 2018), n. 29.

18



donne che soffrono situazioni di esclusione, maltrattamento e violenza, perché spesso si trovano
con minori possibilita di difendere i loro diritti”».5

45. Gia san Giovanni Paolo II riconosceva che «molto ancora resta da fare perché I’essere donna
e madre non comporti una discriminazione. E urgente ottenere dappertutto I’effettiva
uguaglianza dei diritti della persona e dunque parita di salario rispetto a parita di lavoro, tutela
della lavoratrice-madre, giuste progressioni nella carriera, uguaglianza fra i coniugi nel diritto di
famiglia, il riconoscimento di tutto quanto ¢ legato ai diritti e ai doveri del cittadino in regime
democratico».®® Le disuguaglianze in questi aspetti sono diverse forme di violenza. E ricordava
anche che «¢ ora di condannare con vigore, dando vita ad appropriati strumenti legislativi di
difesa, le forme di violenza sessuale che non di rado hanno per oggetto le donne. In nome del
rispetto della persona non possiamo altresi non denunciare la diffusa cultura edonistica e
mercantile che promuove il sistematico sfruttamento della sessualita, inducendo anche ragazze in
giovanissima eta a cadere nei circuiti della corruzione e a prestarsi alla mercificazione del loro
corpo».’* Tra le forme di violenza esercitate sulle donne, come non citare la costrizione all’aborto,
che colpisce sia la madre che il figlio, cosi spesso per soddisfare I’egoismo dei maschi? E come
non citare pure la pratica della poligamia la quale — come ricorda il Catechismo della Chiesa
Cattolica — ¢ contraria alla pari dignita delle donne e degli uomini ed ¢ altresi contraria «all’amore
coniugale che ¢ unico ed esclusivo»?®

46. In questo orizzonte di violenza contro le donne, non si condannera mai a sufficienza il
fenomeno del femminicidio. Su questo fronte I’impegno dell’intera comunita internazionale deve
essere compatto e concreto, come ha ribadito Papa Francesco: «I’amore per Maria ci deve aiutare
a generare atteggiamenti di riconoscenza e gratitudine nei riguardi della donna, nei riguardi delle
nostre madri e nonne che sono un baluardo nella vita delle nostre citta. Quasi sempre silenziose
portano avanti la vita. E il silenzio e la forza della speranza. Grazie per la vostra testimonianza!
[...] ma guardando alle madri e alle nonne voglio invitarvi a lottare contro una piaga che colpisce
il nostro continente americano: i numerosi casi di femminicidio. E sono molte le situazioni di
violenza che sono tenute sotto silenzio al di 1a di tante pareti. Vi invito a lottare contro questa
fonte di sofferenza chiedendo che si promuova una legislazione e una cultura di ripudio di ogni
forma di violenzax.%

Aborto

47. La Chiesa non cessa di ricordare che «la dignita di ogni essere umano ha un carattere
intrinseco e vale dal momento del suo concepimento fino alla sua morte naturale. Proprio
I’affermazione di una tale dignita ¢ il presupposto irrinunciabile per la tutela di un’esistenza
personale e sociale, e anche la condizione necessaria perché la fraternita e 1’amicizia sociale
possano realizzarsi tra tutti i popoli della terra».®” Sulla base di questo valore intangibile della
vita umana, il magistero ecclesiale si ¢ sempre pronunciato contro 1’aborto. Al riguardo scrive
san Giovanni Paolo II: «fra tutti 1 delitti che I’'uomo puod compiere contro la vita, 1’aborto

82 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 23: A4S 112 (2020), 977, che cita ID., Esort. ap. Evangelii
gaudium (24 novembre 2013), n. 212: A4S 105 (2013), 1108.

8 S. GIOVANNI PAOLO II, Lettera alle donne (29 giugno 1995), n. 4: Insegnamenti XVIII/I (1997), 1874.

8 Ibidem, n. 5: Insegnamenti XVIII/I (1997), 1875.

85 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1645.

8 FRANCESCO, Discorso in occasione della Celebrazione Mariana — Virgen De La Puerta (20 gennaio 2018): A4S
110 (2018), 329.

87 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Congregazione per la Dottrina della Fede
(21 gennaio 2022): L’Osservatore Romano (21 gennaio 2022), 8.

19



procurato presenta caratteristiche che lo rendono particolarmente grave e deprecabile. [...] Ma
oggi, nella coscienza di molti, la percezione della sua gravita ¢ andata progressivamente
oscurandosi. L’accettazione dell’aborto nella mentalita, nel costume e nella stessa legge ¢ segno
eloquente di una pericolosissima crisi del senso morale, che diventa sempre piu incapace di
distinguere tra il bene e il male, persino quando ¢ in gioco il diritto fondamentale alla vita. Di
fronte a una cosi grave situazione, occorre piu che mai il coraggio di guardare in faccia alla verita
e di chiamare le cose con il loro nome, senza cedere a compromessi di comodo o alla tentazione
di autoinganno. A tale proposito risuona categorico il rimprovero del Profeta: “Guai a coloro che
chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre” (Is 5,
20). Proprio nel caso dell’aborto si registra la diffusione di una terminologia ambigua, come
quella di “interruzione della gravidanza”, che tende a nasconderne la vera natura e ad attenuarne
la gravita nell'opinione pubblica. Forse questo fenomeno linguistico € esso stesso sintomo di un
disagio delle coscienze. Ma nessuna parola vale a cambiare la realta delle cose: 1’aborto procurato
e l'uccisione deliberata e diretta, comunque venga attuata, di un essere umano nella fase iniziale
della sua esistenza, compresa tra il concepimento e la nascita»®. 1 bambini nascituri sono cosi
«i piu indifesi e innocenti di tutti, ai quali oggi si vuole negare la dignita umana al fine di poterne
fare quello che si vuole, togliendo loro la vita e promuovendo legislazioni in modo che nessuno
possa impedirlo».?® Si dovra, pertanto, affermare con ogni forza e chiarezza, anche nel nostro
tempo, che «questa difesa della vita nascente ¢ intimamente legata alla difesa di qualsiasi diritto
umano. Suppone la convinzione che un essere umano € sempre sacro ¢ inviolabile, in qualunque
situazione e in ogni fase del suo sviluppo. E un fine in sé stesso e mai un mezzo per risolvere altre
difficolta. Se cade questa convinzione, non rimangono solide e permanenti fondamenta per la
difesa dei diritti umani, che sarebbero sempre soggetti alle convenienze contingenti dei potenti di
turno. La sola ragione ¢ sufficiente per riconoscere il valore inviolabile di ogni vita umana, ma
se la guardiamo anche a partire dalla fede, “ogni violazione della dignita personale dell’essere
umano grida vendetta al cospetto di Dio e si configura come offesa al Creatore dell’uomo”».
Merita qui di essere ricordato il generoso e coraggioso impegno di santa Teresa di Calcutta per la
difesa di ogni concepito.

Maternita surrogata

48. La Chiesa, altresi, prende posizione contro la pratica della maternita surrogata, attraverso la
quale il bambino, immensamente degno, diventa un mero oggetto. A questo proposito, le parole
di papa Francesco sono di una chiarezza unica: «la via della pace esige il rispetto della vita, di
ogni vita umana, a partire da quella del nascituro nel grembo della madre, che non puod essere
soppressa, né¢ diventare oggetto di mercimonio. Al riguardo, ritengo deprecabile la pratica della
cosiddetta maternita surrogata, che lede gravemente la dignita della donna e del figlio. Essa ¢
fondata sullo sfruttamento di una situazione di necessita materiale della madre. Un bambino ¢
sempre un dono e mai I’oggetto di un contratto. Auspico, pertanto, un impegno della Comunita
internazionale per proibire a livello universale tale pratica».’!

88 S. GIOVANNI PAOLO 11, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 58: A4S 87 (1995), 466-467. Sul tema del
rispetto dovuto agli embrioni umani, si veda CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Donum vitae
(22 febbraio 1987): «La prassi di mantenere in vita degli embrioni umani, in vivo o in vitro, per scopi sperimentali o
commerciali, ¢ del tutto contraria alla dignita umana» (I, 4): 445 80 (1988), 82

8 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 213: A4S 105 (2013), 1108.

% Ibidem.

91 FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione
degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3.

20



49. La pratica della maternita surrogata viola, innanzitutto, la dignita del bambino. Ogni bambino,
infatti, dal momento del concepimento, della nascita e poi nella crescita come ragazzo o ragazza,
diventando adulto, possiede infatti una dignita intangibile che si esprime chiaramente, benché in
modo singolare e differenziato, in ogni fase della sua vita. Il bambino ha percio il diritto, in virtu
della sua inalienabile dignita, di avere un’origine pienamente umana e non artificialmente indotta,
e di ricevere il dono di una vita che manifesti, nello stesso tempo, la dignita di chi dona e di chi
riceve. Il riconoscimento della dignita della persona umana comporta, inoltre, anche quello della
dignita dell’unione coniugale e della procreazione umana in tutte le loro dimensioni. In questa
direzione, il legittimo desiderio di avere un figlio non puo essere trasformato in un “diritto al
figlio” che non rispetta la dignita del figlio stesso come destinatario del dono gratuito della vita.*?

50. La pratica della maternita surrogata viola, nel medesimo tempo, la dignita della donna stessa
che ad essa ¢ costretta o decide liberamente di assoggettarvisi. Con tale pratica, la donna si
distacca del figlio che cresce in lei e diventa un semplice mezzo asservito al guadagno o al
desiderio arbitrario di altri. Questo contrasta in ogni modo con la dignita fondamentale di ogni
essere umano e il suo diritto di venire sempre riconosciuto per se stesso € mai come strumento
per altro.

L eutanasia ed il suicidio assistito

51. Esiste un caso particolare di violazione della dignita umana, che ¢ piu silenzioso ma che sta
guadagnando molto terreno. Presenta la peculiarita di utilizzare un concetto errato di dignita
umana per rivolgerlo contro la vita stessa. Tale confusione, molto comune oggi, viene alla luce
quando si parla di eutanasia. Ad esempio, le leggi che riconoscono la possibilita dell’eutanasia o
del suicidio assistito si designano a volte come “leggi di morte degna” (“death with dignity acts”).
E assai diffusa I’idea che I’eutanasia o il suicidio assistito siano coerenti con il rispetto della
dignita della persona umana. Davanti a questo fatto, si deve ribadire con forza che la sofferenza
non fa perdere al malato quella dignita che gli € propria in modo intrinseco e inalienabile, ma puo
diventare occasione per rinsaldare i vincoli di una mutua appartenenza e per prendere maggiore
coscienza della preziosita di ogni persona per 'umanita intera.

52. Certamente la dignita del malato in condizioni critiche o terminali chiede a tutti sforzi adeguati
e necessari per alleviare la sua sofferenza tramite opportune cure palliative ed evitando ogni
accanimento terapeutico o intervento sproporzionato. Queste cure rispondono al «dovere costante
di comprensione dei bisogni del malato: bisogni di assistenza, sollievo dal dolore, bisogni
emotivi, affettivi e spirituali».®> Ma un tale sforzo ¢ del tutto diverso, distinto, anzi contrario alla
decisione di eliminare la propria o la vita altrui sotto il peso della sofferenza. La vita umana,
anche nella condizione dolente, ¢ portatrice di una dignita che va sempre rispettata, che non pud
essere perduta ed il cui rispetto rimane incondizionato. Non esistono infatti condizioni mancando
le quali la vita umana smette di essere degnamente tale e percio puo essere soppressa: «la vita ha
la medesima dignita e lo stesso valore per ciascuno: il rispetto della vita dell’altro € lo stesso che
si deve verso la propria esistenza».”* Aiutare il suicida a togliersi la vita &, pertanto, un’oggettiva
offesa contro la dignita della persona che lo chiede, anche se si compisse cosi un suo desiderio:

92 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 16: A4S
100 (2008), 868-869. Tutti questi aspetti sono richiamati con precisione nell’Istruzione dell’allora Congregazione per la
Dottrina della Fede dal titolo Donum vitae (22 febbraio 1987): A4S 80 (1988), 71-102.

93 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera Samaritanus bonus (14 luglio 2020), V, n. 4: AAS 112
(2020), 925.

%4 Cf. Ibidem, V, n.1: AAS 112 (2020), 919.

21



«dobbiamo accompagnare alla morte, ma non provocare la morte o aiutare qualsiasi forma di
suicidio. Ricordo che va sempre privilegiato il diritto alla cura e alla cura per tutti, affinché i piu
deboli, in particolare gli anziani e i malati, non siano mai scartati. La vita ¢ un diritto, non la
morte, la quale va accolta, non somministrata. E questo principio etico riguarda tutti, non solo i
cristiani o i credenti».”> Come gia accennato, la dignita di ognuno, per quanto debole o sofferente,
implica la dignita di tutti.

Lo scarto dei diversamente abili

53. Un criterio per verificare una reale attenzione alla dignita di ogni individuo ¢, ovviamente,
’assistenza fornita ai piu svantaggiati. Il nostro tempo, purtroppo, non si distingue molto per tale
cura: in esso va imponendosi, in verita, una cultura dello scarto.’® Per contrastare tale tendenza,
meritevole di speciale attenzione e sollecitudine ¢ la condizione di coloro che si trovano in una
situazione di deficit fisico o psichico. Tale condizione di particolare vulnerabilita,®’ cosi rilevante
nei racconti evangelici, interroga universalmente su che cosa significhi essere persona umana,
proprio a partire da uno stato di menomazione o di disabilitad. La questione dell’imperfezione
umana comporta chiari risvolti anche dal punto di vista socio-culturale, dal momento che, in
alcune culture, le persone con disabilita talvolta subiscono I’emarginazione, se non I’oppressione,
essendo trattate come veri e propri “scarti”. In realta, ogni essere umano, qualunque sia la
condizione di vulnerabilita in cui viene a trovarsi, riceve la sua dignita per il fatto stesso che ¢
voluto e amato da Dio. Per tali motivi, ¢ da favorire il piu possibile una inclusione ed una
partecipazione attiva alla vita sociale ed ecclesiale di tutti coloro che sono in qualche modo
segnati da fragilita o disabilita.”®

54. In una prospettiva pit ampia, si dovra ricordare che la «carita, cuore dello spirito della politica,
¢ sempre un amore preferenziale per gli ultimi, che sta dietro ogni azione compiuta in loro favore.
[...] “Prendersi cura della fragilita dice forza e tenerezza, dice lotta e fecondita in mezzo a un
modello funzionalista e privatista che conduce inesorabilmente alla ‘cultura dello scarto’. [...]
Significa farsi carico del presente nella sua situazione piu marginale e angosciante ed essere
capaci di ungerlo di dignita”. Cosi certamente si da vita a un’attivita intensa, perché “tutto
dev’essere fatto per tutelare la condizione e la dignita della persona umana”».”

Teoria del gender
55. La Chiesa desidera, innanzitutto, «ribadire che ogni persona, indipendentemente dal proprio

orientamento sessuale, va rispettata nella sua dignita e accolta con rispetto, con la cura di evitare
“ogni marchio di ingiusta discriminazione” e particolarmente ogni forma di aggressione e

95 FRANCESCO, Udienza generale (9 febbraio 2022): L’Osservatore Romano (9 febbraio 2022), 3.

% Cf. soprattutto FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 18-21: A4S 112 (2020), 975-976: “Lo
scarto mondiale”. Il n. 188 della stessa Enciclica arriva a identificare una “cultura dello scarto”.

97 Cf. FRANCESCO, Discorso ai partecipanti al Convegno promosso dal Pontificio Consiglio per la Promozione della
Nuova Evangelizzazione (21 ottobre 2017): L’Osservatore Romano (22 ottobre 2017), 8: «La vulnerabilita appartiene
all’essenza dell’uomoy.

9% Cf. FRANCESCO, Messaggio in occasione della Giornata internazionale delle persone con disabilita (3 dicembre
2020): AAS 112 (2020), 1185-1186.

9 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 187-188: 4AS 112 (2020), 1035-1036, che cita ID.,
Discorso al Parlamento Europeo, Strasburgo (25 novembre 2014): AAS 106 (2014), 999, e ID., Discorso alla classe
dirigente e al Corpo diplomatico, Bangui — Repubblica Centrafricana (29 novembre 2015): 445 107 (2015) 1320.

22



violenzay.!% Per questa ragione va denunciato come contrario alla dignita umana il fatto che in
alcuni luoghi non poche persone vengano incarcerate, torturate e perfino private del bene della
vita unicamente per il proprio orientamento sessuale.

56. Nello stesso tempo, la Chiesa evidenzia le decise criticita presenti nella teoria del gender. A
tale proposito, papa Francesco ha ricordato: «la via della pace esige il rispetto dei diritti umani,
secondo quella semplice ma chiara formulazione contenuta nella Dichiarazione Universale dei
Diritti Umani, di cui abbiamo da poco celebrato il 75° anniversario. Si tratta di principi
razionalmente evidenti e comunemente accettati. Purtroppo, 1 tentativi compiuti negli ultimi
decenni di introdurre nuovi diritti, non pienamente consistenti rispetto a quelli originalmente
definiti e non sempre accettabili, hanno dato adito a colonizzazioni ideologiche, tra le quali ha un
ruolo centrale la teoria del gender, che ¢ pericolosissima perché cancella le differenze nella
pretesa di rendere tutti ugualix».'®!

57. In merito alla teoria del gender, sulla cui consistenza scientifica molte sono le discussioni
nella comunita degli esperti, la Chiesa ricorda che la vita umana, in tutte le sue componenti,
fisiche e spirituali, ¢ un dono di Dio, che va accolto con gratitudine e posto a servizio del bene.
Voler disporre di s€, cosi come prescrive la teoria del gender, indipendentemente da questa verita
basilare della vita umana come dono, non significa altro che cedere all’antichissima tentazione
dell’essere umano che si fa Dio ed entrare in concorrenza con il vero Dio dell’amore rivelatoci
dal Vangelo.

58. Un secondo rilievo a riguardo della teoria del gender ¢ che essa vuole negare la piu grande
possibile tra le differenze esistenti tra gli esseri viventi: quella sessuale. Questa differenza
fondante ¢ non solo la piu grande immaginabile, ma ¢ anche la piu bella e la piu potente: essa
raggiunge, nella coppia uomo-donna, la piu ammirevole delle reciprocita ed ¢ cosi la fonte di quel
miracolo che mai smette di sorprenderci che ¢ 1’arrivo di nuovi esseri al mondo.

59. In questo senso, il rispetto del proprio corpo e di quello degli altri ¢ essenziale davanti al
proliferare ed alle pretese di nuovi diritti avanzate dalla teoria del gender. Tale ideologia
«prospetta una societa senza differenze di sesso, e svuota la base antropologica della famigliay.'%?
Diventa cosi inaccettabile che «alcune ideologie di questo tipo, che pretendono di rispondere a
certe aspirazioni a volte comprensibili, cerchino di imporsi come un pensiero unico che determini
anche I’educazione dei bambini. Non si deve ignorare che sesso biologico (sex) e ruolo sociale-
culturale del sesso (gender), si possono distinguere, ma non separare».'®> Sono, dunque, da
respingere tutti quei tentativi che oscurano il riferimento all’ineliminabile differenza sessuale fra
uomo e donna: «non possiamo separare cio che ¢ maschile e femminile dall’opera creata da Dio,
che ¢ anteriore a tutte le nostre decisioni ed esperienze € dove ci sono elementi biologici che ¢
impossibile ignorare».!® Ogni persona umana, soltanto quando pud riconoscere ed accettare
questa differenza nella reciprocita, diventa capace di scoprire pienamente se stessa, la propria
dignita e la propria identita.

100 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 250: AAS 108 (2016), 412-413, che cita Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2358.

101 FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione
degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3.

102 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 56: A4S 108 (2016), 334.

193 Ihidem, che cita la XIV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, Relatio finalis (24 ottobre 2015),
S8.

104 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 286: A4S 108 (2016), 425.

23



Cambio di sesso

60. La dignita del corpo non puo essere considerata inferiore a quella della persona in quanto tale.
Il Catechismo della Chiesa Cattolica ci invita espressamente a riconoscere che «il corpo
dell’uomo partecipa alla dignita di “immagine di Dio”».!% Una tale verita merita di essere
ricordata soprattutto quando si tratta del cambio di sesso. L’essere umano ¢, infatti, composto
inscindibilmente di corpo e anima e il corpo ¢ il luogo vivente in cui ’interiorita dell’anima si
dispiega e si manifesta, anche attraverso la rete delle relazioni umane. Costituendo I’essere della
persona, anima e corpo partecipano dunque di quella dignita che connota ogni essere umano.!%
Al riguardo si deve ricordare che il corpo umano partecipa della dignita della persona, in quanto
esso ¢ dotato di significati personali, particolarmente nella sua condizione sessuata.'” E nel
corpo, infatti, che ogni persona si riconosce generata da altri, ed ¢ attraverso il loro corpo che
I’uomo e la donna possono stabilire una relazione di amore capace di generare altre persone. Sulla
necessita di rispettare I’ordine naturale della persona umana, Papa Francesco insegna che «il
creato ci precede e dev’essere riconosciuto come dono. Al tempo stesso siamo chiamati a
custodire la nostra umanita, e cio significa anzitutto rispettarla e accettarla cosi come ¢ stata
creata».'® Da qui deriva che qualsiasi intervento di cambio di sesso, di norma, rischia di
minacciare la dignita unica che la persona ha ricevuto fin dal momento del concepimento. Questo
non significa escludere la possibilita che una persona affetta da anomalie dei genitali gia evidenti
alla nascita o che si sviluppino successivamente, possa scegliere di ricevere assistenza medica
allo scopo di risolvere tali anomalie. In questo caso, I’intervento non configurerebbe un cambio
di sesso nel senso qui inteso.

Violenza digitale

61. Il progresso delle tecnologie digitali, che pure offrono molte possibilita per promuovere la
dignita umana, inclina sempre piu alla creazione di un mondo in cui crescono lo sfruttamento,
I’esclusione e la violenza, che possono arrivare a ledere la dignita della persona umana. Si pensi
a come sia facile, tramite questi mezzi, mettere in pericolo la buona fama di chiunque con notizie
false e con calunnie. Su questo punto Papa Francesco sottolinea che «non ¢ sano confondere la
comunicazione con il semplice contatto virtuale. Infatti, “I’ambiente digitale ¢ anche un territorio
di solitudine, manipolazione, sfruttamento e violenza, fino al caso estremo del dark web. I media
digitali possono esporre al rischio di dipendenza, di isolamento e di progressiva perdita di contatto
con la realta concreta, ostacolando lo sviluppo di relazioni interpersonali autentiche. Nuove forme
di violenza si diffondono attraverso i1 social media, ad esempio il cyberbullismo; il web ¢ anche
un canale di diffusione della pornografia e di sfruttamento delle persone a scopo sessuale o tramite
il gioco d’azzardo”».'” Ed ¢ cosi che, laddove crescono le possibilita di connessione, accade
paradossalmente che ciascuno si trovi in realta sempre piu isolato e impoverito di relazioni

105 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 364.

106 Questo vale anche per il rispetto dovuto ai corpi dei defunti; cf. ad es. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA
FEDE, Istruzione Ad resurgendum cum Christo (15 agosto 2016), n. 3: A4S 108 (2016), 1290: «Seppellendo i corpi dei
fedeli defunti, la Chiesa conferma la fede nella risurrezione della carne, ¢ intende mettere in rilievo ’alta dignita del corpo
umano come parte integrante della persona della quale il corpo condivide la storiay». Pit complessivamente, cf. anche
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Problemi attuali di escatologia (1990), n. 5: “L’uomo chiamato alla
risurrezione”.

107 Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 155: AAS 107 (2015), 909.

108 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 56: A4S 108 (2016), 344.

109 FRANCESCO, Esort. ap. Christus vivit (25 marzo 2019), n. 88: AAS 111 (2019), 413, che cita il Documento Finale
della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (27 ottobre 2018), n. 23.

24



interpersonali: «nella comunicazione digitale si vuole mostrare tutto ed ogni individuo diventa
oggetto di sguardi che frugano, denudano e divulgano, spesso in maniera anonima. Il rispetto
verso I’altro si sgretola e in tal modo, nello stesso tempo in cui lo sposto, lo ignoro e lo tengo a
distanza, senza alcun pudore posso invadere la sua vita fino all’estremox.!!® Tali tendenze
rappresentano un lato oscuro del progresso digitale.

62. In questa prospettiva, se la tecnologia deve servire la dignita umana e non danneggiarla e se
deve promuovere la pace piuttosto che la violenza, la comunitda umana deve essere proattiva
nell’affrontare queste tendenze nel rispetto della dignita umana e promuovere il bene: «in questo
mondo globalizzato “i media possono aiutare a farci sentire piu prossimi gli uni agli altri; a farci
percepire un rinnovato senso di unita della famiglia umana che spinge alla solidarieta e
all’impegno serio per una vita piu dignitosa. [...] Possono aiutarci in questo, particolarmente
oggi, quando le reti della comunicazione umana hanno raggiunto sviluppi inauditi. In particolare
internet puo offrire maggiori possibilita di incontro e di solidarieta tra tutti, e questa ¢ una cosa
buona, ¢ un dono di Dio”. E pero necessario verificare continuamente che le attuali forme di
comunicazione ci orientino effettivamente all’incontro generoso, alla ricerca sincera della verita
piena, al servizio, alla vicinanza con gli ultimi, all’impegno di costruire il bene comunex.!!!

Conclusione

63. Nella ricorrenza del 75° anniversario della promulgazione della Dichiarazione universale dei
diritti dell’'uomo (1948), papa Francesco ha ribadito che quel documento «¢ come una via
maestra, sulla quale molti passi avanti sono stati fatti, ma tanti ancora ne mancano, € a volte
purtroppo si torna indietro. L impegno per 1 diritti umani non € mai finito! A questo proposito,
sono vicino a tutti coloro che, senza proclami, nella vita concreta di ogni giorno, lottano e pagano
di persona per difendere i diritti di chi non conta».!'?

64. E in questo spirito che, con la presente Dichiarazione, 1a Chiesa ardentemente esorta a porre
il rispetto della dignita della persona umana al di la di ogni circostanza al centro dell’impegno
per il bene comune e di ogni ordinamento giuridico. Il rispetto della dignita di ciascuno e di tutti
¢, infatti, la base imprescindibile per 1’esistenza stessa di ogni societa che si pretende fondata sul
giusto diritto e non sulla forza del potere. Sulla base del riconoscimento della dignita umana si
sostengono i diritti umani fondamentali, che precedono e fondano ogni civile convivenza.'!?

65. Ad ogni singola persona e, allo stesso tempo, ad ogni comunita umana spetta pertanto il
compito della concreta e fattiva realizzazione della dignita umana, mentre agli Stati spetta non
solo di tutelarla, ma anche di garantire quelle condizioni necessarie affinché essa possa fiorire
nella promozione integrale della persona umana: «nell’attivita politica bisogna ricordare che “al
di la di qualsiasi apparenza, ciascuno ¢ immensamente sacro € merita il nostro affetto e la nostra
dedizione”». !4

110 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 42: A4S 112 (2020), 984.

" FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 205: A4S 112 (2020), 1042, che cita ID., Messaggio per
la 48° Giornata mondiale delle Comunicazioni Sociali (24 gennaio 2014): AAS 106 (2014), 113.

12 FRANCESCO, Angelus (10 dicembre 2023): L’Osservatore Romano (11 dicembre 2023), 12.

113 Cf. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dignita e diritti della persona umana (1983), n. 2.

114 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 195: 4AS 112 (2020), 1038, che cita ID., Esort. ap.
Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 274: A4S 105 (2013), 1130.

25



66. Anche oggi, davanti a tante violazioni della dignitda umana che minacciano seriamente il
futuro dell’umanita, la Chiesa incoraggia la promozione della dignita di ogni persona umana quali
che siano le sue qualita fisiche, psichiche, culturali, sociali e religiose. Lo fa con speranza, certa
della forza che scaturisce dal Cristo risorto, il quale ha rivelato in pienezza la dignita integrale di
ogni uomo ¢ di ogni donna. Questa certezza diviene appello nelle parole di Papa Francesco: «ad
ogni persona di questo mondo chiedo di non dimenticare questa sua dignita che nessuno ha diritto
di toglierle».!!

1l Sommo Pontefice Francesco, nell’Udienza concessa al sottoscritto Prefetto insieme al
Segretario per la Sezione Dottrinale del Dicastero per la Dottrina della Fede, il giorno 25 marzo
2024, ha approvato la presente Dichiarazione, decisa nella Sessione Ordinaria di questo
Dicastero in data 28 febbraio 2024, e ne ha ordinato la pubblicazione.

Dato in Roma, presso la sede del Dicastero per la Dottrina della Fede, il 2 aprile 2024, 19°
anniversario della morte di san Giovanni Paolo II.

Victor Manuel Card. FERNANDEZ
Prefetto

Mons. Armando MATTEO
Segretario per la Sezione Dottrinale

EX AUDIENTIA DIE 25.03.2024
FRANCISCUS

115 FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 205: AAS 107 (2015), 928.
26



Indice
Introduzione
Un chiarimento fondamentale

1. Una progressiva consapevolezza della centralita della dignita umana
Prospettive bibliche

Sviluppi del pensiero cristiano

Tempi odierni

2. La Chiesa annuncia, promuove e si fa garante della dignita umana
Un’indelebile immagine di Dio

Cristo eleva la dignita dell 'uomo

Una vocazione alla pienezza della dignita

Un impegno per la propria liberta

3. La dignita, fondamento dei diritti e dei doveri umani
Rispetto incondizionato della dignita umana

Oggettivo riferimento per la liberta umana

Struttura relazionale della persona umana

Liberazione dell’essere umano da condizionamenti morali e sociali

4. Alcune gravi violazioni della dignita umana
1l dramma della poverta

La guerra

1l travaglio dei migranti

La tratta delle persone

Abusi sessuali

Le violenze contro le donne
Aborto

Maternita surrogata
L’eutanasia e il suicidio assistito
Lo scarto dei diversamente abili
Teoria del gender

Cambio di sesso

Violenza digitale

Conclusione



