
1
 

Dichiarazione Dignitas infinita 
circa la dignità umana 

 
 

Presentazione 
 

 
Nel Congresso del 15 marzo del 2019, l’allora Congregazione per la Dottrina della Fede decise 
di avviare «la redazione di un testo evidenziando l’imprescindibilità del concetto di dignità della 
persona umana all’interno dell’antropologia cristiana e illustrando la portata e le implicazioni 
benefiche a livello sociale, politico ed economico, tenendo conto degli ultimi sviluppi del tema 
nell’ambito accademico e delle sue ambivalenti comprensioni nel contesto odierno». Un primo 
progetto al riguardo, elaborato con l’aiuto di alcuni Esperti nel corso dell’anno 2019, venne 
ritenuto insoddisfacente da una Consulta ristretta della Congregazione, svoltasi l’8 ottobre dello 
stesso anno.  
 
Si procedette ad elaborare ex novo un’altra bozza del testo da parte dell’Ufficio Dottrinale, sulla 
base del contributo di diversi Esperti. La bozza venne presentata e discussa da una Consulta 
ristretta svoltasi il 4 ottobre del 2021. Nel gennaio 2022 la nuova bozza fu presentata nella 
Sessione Plenaria della Congregazione, durante la quale i Membri hanno provveduto ad 
abbreviare e semplificare il testo. 
 
Il 6 febbraio del 2023, il nuovo testo emendato è stato valutato da una Consulta ristretta che ha 
proposto alcune ulteriori modifiche. La nuova versione è stata sottomessa alla valutazione della 
Sessione Ordinaria del Dicastero (Feria IV) il 3 maggio del 2023. I Membri hanno concordato 
che il documento, con alcune modifiche, poteva essere pubblicato. Il Santo Padre Francesco ha 
approvato i Deliberata di questa Feria IV nel corso dell’Udienza a me concessa il 13 novembre 
del 2023. In questa occasione, mi ha inoltre chiesto di evidenziare nel testo tematiche strettamente 
connesse al tema della dignità, come ad esempio il dramma della povertà, la situazione dei 
migranti, le violenze contro le donne, la tratta delle persone, la guerra ed altre. Per onorare al 
meglio tale indicazione del Santo Padre, la Sezione Dottrinale del Dicastero ha dedicato un 
Congresso all’approfondimento della lettera enciclica Fratelli tutti, che offre un’originale analisi 
ed approfondimento della questione della dignità umana “al di là di ogni circostanza”. 
 
Con lettera datata 2 febbraio 2024, in vista della Feria IV del successivo 28 febbraio, è stata 
inviata ai Membri del Dicastero una nuova bozza del testo, notevolmente modificata, con la 
seguente precisazione: «questa ulteriore stesura si è resa necessaria per andare incontro ad una 
specifica richiesta del Santo Padre. Egli ha esplicitamente sollecitato a fissare meglio l’attenzione 
sulle attuali gravi violazioni della dignità umana nel nostro tempo, sulla scia dell’enciclica 
Fratelli tutti. L’Ufficio Dottrinale ha provveduto così a ridurre la parte iniziale […] e ad elaborare 
più dettagliatamente quanto indicato dal Santo Padre». La Sessione Ordinaria del Dicastero, in 
data 28 febbraio 2024, ha infine approvato il testo dell’attuale Dichiarazione. Nel corso 
nell’Udienza concessa a me insieme al Segretario della Sezione Dottrinale, Mons. Armando 
Matteo, in data 25 marzo 2024, il Santo Padre ha quindi approvato la presente Dichiarazione e 
ne ha ordinato la pubblicazione. 



2
 

L’elaborazione del testo, protrattasi per cinque anni, permette di capire che ci si trova di fronte 
ad un documento che, per la serietà e la centralità della questione della dignità nel pensiero 
cristiano, ha avuto bisogno di un notevole processo di maturazione per arrivare alla stesura 
definitiva che oggi pubblichiamo. 
 
Nelle prime tre parti, la Dichiarazione richiama fondamentali principi e presupposti teorici, al 
fine di offrire importanti chiarimenti che possono evitare le frequenti confusioni che si verificano 
nell’uso del termine “dignità”. Nella quarta parte, presenta alcune situazioni problematiche attuali 
in cui l’immensa e inalienabile dignità che spetta ad ogni essere umano non è adeguatamente 
riconosciuta. La denuncia di tali gravi e attuali violazioni della dignità umana è un gesto 
necessario, perché la Chiesa nutre la profonda convinzione che non si può separare la fede dalla 
difesa della dignità umana, l’evangelizzazione dalla promozione di una vita dignitosa, e la 
spiritualità dall’impegno per la dignità di tutti gli esseri umani.  
 
Tale dignità di tutti gli esseri umani può, infatti, essere intesa come “infinita” (dignitas infinita), 
così come san Giovanni Paolo II affermò in un incontro con persone affette da certe limitazioni 
o disabilità,1 al fine di mostrare come la dignità di tutti gli esseri umani vada al di là di ogni 
apparenza esteriore o di ogni caratteristica della vita concreta delle persone.  
 
Papa Francesco, nell’enciclica Fratelli tutti, ha voluto sottolineare con particolare insistenza che 
questa dignità esiste “al di là di ogni circostanza”, invitando tutti a difenderla in ogni contesto 
culturale, in ogni momento dell’esistenza di una persona, indipendentemente da qualsiasi 
deficienza fisica, psicologica, sociale o anche morale. A questo riguardo, la Dichiarazione si 
sforza di mostrare che ci troviamo di fronte a una verità universale, che tutti siamo chiamati a 
riconoscere, come condizione fondamentale affinché le nostre società siano veramente giuste, 
pacifiche, sane e alla fine autenticamente umane. 
 
L’elenco degli argomenti scelti dalla Dichiarazione non è certo esaustivo. I temi trattati sono, 
tuttavia, proprio quelli che permettono di esprimere vari aspetti della dignità umana che oggi 
possono essere oscurati nella coscienza di molte persone. Alcuni saranno facilmente condivisibili 
da diversi settori delle nostre società, altri di meno. Comunque, tutti ci sembrano necessari perché, 
nel loro insieme aiutano a riconoscere l’armonia e la ricchezza del pensiero sulla dignità che 
sgorga dal Vangelo.   
 
Questa Dichiarazione non ha la pretesa di esaurire un argomento così ricco e decisivo, ma intende 
fornire alcuni elementi di riflessione che aiuteranno a tenerlo presente nel complesso momento 
storico in cui viviamo, affinché in mezzo a tante preoccupazioni e ansie non perdiamo la strada e 
non ci esponiamo a più laceranti e profonde sofferenze. 
 
 

Víctor Manuel Card. FERNÁNDEZ

Prefetto

 

                                                 
1 S. GIOVANNI PAOLO II, Angelus con i disabili nella Chiesa Cattedrale di Osnabrück (16 novembre 1980): 

Insegnamenti III/2 (1980), 1232. 
 



3
 

Introduzione

 
1. (Dignitas infinita) Una dignità infinita, inalienabilmente fondata nel suo stesso essere, spetta a 
ciascuna persona umana, al di là di ogni circostanza e in qualunque stato o situazione si trovi. 
Questo principio, che è pienamente riconoscibile anche dalla sola ragione, si pone a fondamento 
del primato della persona umana e della tutela dei suoi diritti. La Chiesa, alla luce della 
Rivelazione, ribadisce e conferma in modo assoluto questa dignità ontologica della persona 
umana, creata ad immagine e somiglianza di Dio e redenta in Cristo Gesù. Da questa verità trae 
le ragioni del suo impegno a favore di coloro che sono più deboli e meno dotati di potere, 
insistendo sempre «sul primato della persona umana e sulla difesa della sua dignità al di là di ogni 
circostanza».1

 
2. Di tale dignità ontologica e del valore unico ed eminente di ogni donna e di ogni uomo che 
esistono in questo mondo si è resa autorevole eco la Dichiarazione universale dei diritti 
dell’uomo (10 dicembre 1948) da parte dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite.2 Nel fare 
memoria del 75° anniversario di questo Documento, la Chiesa vede l’occasione per proclamare 
nuovamente la propria convinzione che, creato da Dio e redento da Cristo, ogni essere umano 
deve essere riconosciuto e trattato con rispetto e con amore, proprio in ragione della sua 
inalienabile dignità. Il summenzionato anniversario offre alla Chiesa anche l’opportunità per 
chiarire alcuni equivoci che sorgono spesso a riguardo della dignità umana e per affrontare alcune 
gravi e urgenti questioni concrete ad essa collegate. 
 
3. Fin dall’inizio della sua missione, sulla spinta del Vangelo, la Chiesa si è sforzata di affermare 
la libertà e di promuovere i diritti di tutti gli esseri umani.3 Negli ultimi tempi, grazie alla voce 
dei Pontefici, ha inteso formulare più esplicitamente tale impegno attraverso il rinnovato appello 
per il riconoscimento della dignità fondamentale che spetta alla persona umana. San Paolo VI 
ebbe a dire che «nessuna antropologia eguaglia quella della Chiesa sulla persona umana, anche 
singolarmente considerata, circa la sua originalità, la sua dignità, la intangibilità e la ricchezza 
dei suoi diritti fondamentali, la sua sacralità, la sua educabilità, la sua aspirazione ad uno sviluppo 
completo, la sua immortalità».4

 
4. San Giovanni Paolo II, nel 1979, durante la Terza Conferenza Episcopale Latinoamericana a 
Puebla, affermò: «la dignità umana rappresenta un valore evangelico, che non può essere 
disprezzato senza grave offesa del Creatore. Questa dignità viene conculcata, a livello 
individuale, quando non sono tenuti nel dovuto conto valori come la libertà, il diritto di professare 
la religione, l’integrità fisica e psichica, il diritto ai beni essenziali, alla vita. È calpestata, a livello 
sociale e politico, quando l’uomo non può esercitare il suo diritto di partecipazione, o viene 
sottoposta ad ingiuste e illegittime coercizioni o a torture fisiche o psichiche, ecc. […] Se la 
                                                 

1 FRANCESCO, Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), n. 39: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), III. 
2 Nel 1948, le Nazioni Unite hanno adottato la Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo, che si compone di 

trenta articoli. La parola “dignità” vi appare cinque volte, in punti strategici: nelle prime parole del Preambolo e nella 
prima frase dell’Articolo Primo. Questa dignità è dichiarata «inerente a tutti i membri della famiglia umana» (Preambolo) 
e «tutti gli esseri umani nascono liberi ed eguali in dignità e diritti» (Articolo 1). 

3 Ponendo attenzione solo all’epoca moderna, si vede come la Chiesa ha progressivamente accentuato l’importanza 
della dignità umana. Il tema è stato sviluppato in particolare nell’Enciclica Rerum novarum (1891) di Papa Leone XIII, 
nell’Enciclica Quadragesimo anno (1931) di Papa Pio XI e nel Discorso al Congresso della Unione Cattolica Italiana 
Ostetriche (1951) di Papa Pio XII. Il Concilio Vaticano II ha, poi, particolarmente approfondito questa tematica, 
dedicando un intero documento al tema con la Dichiarazione Dignitatis humanae (1965) e discutendo altresì la libertà 
umana nella Costituzione pastorale Gaudium et spes (1965). 

4 S. PAOLO VI, Udienza generale (4 settembre 1968): Insegnamenti VI (1968), 886. 



4
 

Chiesa si rende presente nella difesa o nella promozione della dignità dell’uomo, lo fa in 
conformità con la sua missione, che, pur essendo di carattere religioso e non sociale o politico, 
non può fare a meno di considerare l’uomo nel suo essere integrale».5

 
5. Nel 2010, davanti alla Pontificia Accademia della Vita, Benedetto XVI ha affermato che la 
dignità della persona è «un principio fondamentale che la fede in Gesù Cristo Risorto ha da 
sempre difeso, soprattutto quando viene disatteso nei confronti dei soggetti più semplici e 
indifesi».6 In altra occasione, parlando a degli economisti, ha detto che «l’economia e la finanza 
non esistono per se stesse, esse non sono altro che uno strumento, un mezzo. Il loro fine è 
unicamente la persona umana e la sua piena realizzazione nella dignità. È questo l’unico capitale 
che è opportuno salvare».7

 
6. Fin dagli inizi del suo pontificato, Papa Francesco ha invitato la Chiesa a «confessare un Padre 
che ama infinitamente ciascun essere umano» ed a «scoprire che “con ciò stesso gli conferisce 
una dignità infinita”»,8 sottolineando con forza che tale immensa dignità rappresenta un dato 
originario da riconoscere con lealtà e da accogliere con gratitudine. Proprio su tale 
riconoscimento ed accoglienza è possibile fondare una nuova coesistenza fra gli esseri umani, 
che declini la socialità in un orizzonte di autentica fraternità: unicamente «riconoscendo la dignità 
di ogni persona umana, possiamo far rinascere fra tutti un’aspirazione mondiale alla fraternità».9

Secondo Papa Francesco «questa sorgente di dignità umana e di fraternità sta nel Vangelo di Gesù 
Cristo»,10 ma è pure una convinzione alla quale la ragione umana può arrivare attraverso la 
riflessione e il dialogo, dato che «se bisogna rispettare in ogni situazione la dignità degli altri, è 
perché noi non inventiamo o supponiamo tale dignità, ma perché c’è effettivamente in essi un 
valore superiore rispetto alle cose materiali e alle circostanze, che esige siano trattati in un altro 
modo. Che ogni essere umano possiede una dignità inalienabile è una verità corrispondente alla 
natura umana al di là di qualsiasi cambiamento culturale».11 In verità, conclude Papa Francesco, 
«l’essere umano possiede la medesima dignità inviolabile in qualunque epoca storica e nessuno 
può sentirsi autorizzato dalle circostanze a negare questa convinzione o a non agire di 
conseguenza».12 In tal orizzonte, la sua enciclica Fratelli tutti costituisce già una sorta di Magna 
Charta dei compiti odierni volti a salvaguardare e promuovere la dignità umana. 
 
 
 
 
 
 

                                                 
5 S. GIOVANNI PAOLO II, Discorso alla IIIª Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano (28 gennaio 

1979), III.1-2: Insegnamenti II/1 (1979), 202-203. 
6 BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita (13 

febbraio 2010): Insegnamenti VI/1 (2011), 218. 
7 BENEDETTO XVI, Discorso ai partecipanti alla riunione della Banca di Sviluppo del Consiglio d’Europa (12 

giugno 2010): Insegnamenti VI/1 (2011), 912-913. 
8 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 178: AAS 105 (2013), 1094, che cita S. 

GIOVANNI PAOLO II, Angelus con i disabili nella Chiesa Cattedrale di Osnabrück (16 novembre 1980): Insegnamenti 
III/2 (1980), 1232. 

9 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 8: AAS 112 (2020), 971. 
10 Ibidem, n. 277: AAS 112 (2020), 1069. 
11 Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020), 1045. 
12 Ibidem, n. 213: AAS 112 (2020), 1045, che cita FRANCESCO, Messaggio ai partecipanti alla Conferenza 

internazionale “I diritti umani nel mondo contemporaneo: conquiste, omissioni, negazioni” (10 dicembre 2018): 
L’Osservatore Romano (10-11 dicembre 2018), 8. 



5
 

Un chiarimento fondamentale
 
7. Sebbene ora esista un consenso piuttosto generale sull’importanza ed anche sulla portata 
normativa della dignità e del valore unico e trascendente di ogni essere umano,13 l’espressione 
“dignità della persona umana” rischia sovente di prestarsi a molti significati e dunque a possibili 
equivoci14 e «contraddizioni che inducono a chiederci se davvero l’eguale dignità di tutti gli esseri
umani […] sia riconosciuta, rispettata, protetta e promossa in ogni circostanza».15 Tutto questo ci 
porta a riconoscere la possibilità di una quadruplice distinzione del concetto di dignità: dignità 
ontologica, dignità morale, dignità sociale ed infine dignità esistenziale. Il senso più importante 
è quello legato alla dignità ontologica che compete alla persona in quanto tale per il solo fatto di 
esistere e di essere voluta, creata e amata da Dio. Questa dignità non può mai essere cancellata e 
resta valida al di là di ogni circostanza in cui i singoli possano venirsi a trovare. Quando si parla 
di dignità morale ci si riferisce, invece, all’esercizio della libertà da parte della creatura umana. 
Quest’ultima, pur dotata di coscienza, resta sempre aperta alla possibilità di agire contro di essa. 
Facendo così, l’essere umano si comporta in un modo che “non è degno” della sua natura di 
creatura amata da Dio e chiamata all’amore degli altri. Ma questa possibilità esiste. Non solo. La 
storia ci attesta che l’esercizio della libertà contro la legge dell’amore rivelata dal Vangelo può 
raggiungere vette incalcolabili di male inferto agli altri. Quando questo accade, ci si trova davanti 
a persone che sembrano aver perduto ogni traccia di umanità, ogni traccia di dignità. Al riguardo, 
la distinzione qui introdotta ci aiuta a discernere proprio tra l’aspetto della dignità morale che può 
essere di fatto “perduta” e l’aspetto della dignità ontologica che non può mai essere annullata. Ed 
è proprio in ragione di quest’ultima che si dovrà con tutte le forze lavorare perché tutti coloro che 
hanno compiuto il male possano ravvedersi e convertirsi.  
 
8. Restano ancora altre due accezioni possibili di dignità: sociale ed esistenziale. Quando 
parliamo di dignità sociale ci riferiamo alle condizioni sotto le quali una persona si trova a vivere. 
Nella povertà estrema, per esempio, quando non si danno le condizioni minime perché una 
persona possa vivere secondo la sua dignità ontologica, si dice che la vita di quella persona così 
povera è una vita “indegna”. Quest’espressione non indica in alcun modo un giudizio verso la 
persona, piuttosto vuole evidenziare il fatto che la sua dignità inalienabile viene contradetta dalla 
situazione nella quale è costretta a vivere. L’ultima accezione è quella di dignità esistenziale. 
Sempre più spesso si parla oggi di una vita “degna” e di una vita “non degna”. E con tale 
indicazione ci si riferisce a situazioni proprio di tipo esistenziale: per esempio, al caso di una 
persona che, pur non mancando apparentemente di nulla di essenziale per vivere, per diverse 
ragioni fa fatica a vivere con pace, con gioia e con speranza. In altre situazioni è la presenza di 
malattie gravi, di contesti familiari violenti, di certe dipendenze patologiche e di altri disagi a 
spingere qualcuno a sperimentare la propria condizione di vita come “indegna” di fronte alla 
percezione di quella dignità ontologica che mai può essere oscurata. Le distinzioni qui introdotte, 
in ogni caso, non fanno altro che ricordare il valore inalienabile di quella dignità ontologica 
radicata nell’essere stesso della persona umana e che sussiste al di là di ogni circostanza.  
 

                                                 
13 La Dichiarazione del 1948 delle Nazioni Unite è stata seguita e ulteriormente elaborata dal Patto internazionale 

delle Nazioni Unite sui diritti civili e politici del 1966 e dall’Atto finale della Conferenza sulla sicurezza e la cooperazione 
in Europa del 1975. 

14 Cf. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dignità e diritti della persona umana (1983), Introduzione, 3. 
Un compendio dell’insegnamento cattolico sulla dignità umana si trova nel Catechismo della Chiesa Cattolica, nel 
capitolo intitolato “La dignità della persona umana”, nn. 1700-1876. 

15 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 22: AAS 112 (2020), 976. 



6
 

9. Giova qui, infine, ricordare che la definizione classica della persona come «sostanza 
individuale di natura razionale»16 esplicita il fondamento della sua dignità. Infatti, in quanto 
“sostanza individuale”, la persona gode della dignità ontologica (cioè a livello metafisico 
dell’essere stesso): essa è un soggetto che, ricevendo da Dio l’esistenza, “sussiste”, vale a dire 
esercita l’esistenza in modo autonomo. La parola “razionale” comprende in realtà tutte le capacità 
di un essere umano: sia quella di conoscere e comprendere che quella di volere, amare, scegliere, 
desiderare. Il termine “razionale” comprende poi anche tutte le capacità corporee intimamente 
collegate a quelle sopradette. L’espressione “natura” indica le condizioni proprie dell’essere 
umano che rendono possibili le varie operazioni ed esperienze che lo caratterizzano: la natura è 
il “principio dell’agire”. L’essere umano non crea la sua natura; la possiede come un dono 
ricevuto e può coltivare, sviluppare e arricchire le proprie capacità. Nell’esercitare la propria 
libertà per coltivare le ricchezze della propria natura, la persona umana si costruisce nel tempo. 
Anche se, a causa di vari limiti o condizioni, non è in grado di mettere in atto queste capacità, la 
persona sussiste sempre come “sostanza individuale” con tutta la sua inalienabile dignità. Questo 
si verifica, per esempio, in un bambino non ancora nato, in una persona priva di sensi, in un 
anziano in agonia. 
 
 
1. Una progressiva consapevolezza della centralità della dignità umana 
 
10. Già nell’antichità classica17 si profila una prima intuizione a riguardo della dignità umana, 
che procede da una prospettiva sociale: ogni essere umano viene rivestito di una dignità 
particolare, secondo il suo rango ed all’interno di un determinato ordine. Dall’ambito sociale, la 
parola è passata a descrivere la differente dignità degli esseri presenti nel cosmo. In questa 
visione, tutti gli esseri possiedono una loro “dignità” propria, secondo la loro collocazione 
nell’armonia del tutto. Certamente, alcune vette del pensiero antico iniziano a riconoscere un 
posto singolare all’essere umano, in quanto dotato di ragione e quindi capace di assumersi una 
responsabilità riguardo a se stesso e agli altri esseri nel mondo,18 ma siamo ancora lontani da un 
pensiero capace di fondare il rispetto della dignità di ogni persona umana, al di là di ogni 
circostanza.  
 
Prospettive bibliche 
 
11. La Rivelazione biblica insegna che tutti gli esseri umani possiedono una dignità intrinseca 
perché sono creati a immagine e somiglianza di Dio: «Dio disse: “Facciamo l’uomo a nostra 
immagine, secondo la nostra somiglianza” […] E Dio creò l’essere umano a sua immagine; a 
immagine di Dio lo creò: maschio e femmina li creò» (Gen 1, 26-27). L’umanità ha una qualità 
                                                 

16 BOEZIO, Contra Eutychen et Nestorium, c. 3: PL 64, 1344: «persona est rationalis naturae individua substantia». 
Cf. S. BONAVENTURA, In I Sent., d. 25, a. 1, q. 2; S. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, I, q. 29, a. 1, resp.  

17 Poiché non è scopo di questa Dichiarazione redigere un trattato esaustivo sulla nozione di dignità, per esigenze di 
brevità si accenna qui, in via esemplificativa, solo alla cosiddetta cultura classica greca e romana, in quanto punto di 
riferimento della prima riflessione filosofica e teologica cristiana. 

18 Cf. ad es. CICERONE, De Officiis I, 105-106: «sed pertinet ad omnem officii quaestionem semper in promptu 
habere, quantum natura hominis pecudibus reliquisque beluis antecedat […] Atque etiam si considerare volumus, quae 
sit in natura excellentia et dignitas, intellegemus, quam sit turpe diffluere luxuria et delicate ac molliter vivere quamque 
honestum parce, continenter, severe, sobrie» (Scriptorum Latinorum Bibliotheca Oxoniensis, ed. M. WINTERBOTTOM, 
Oxford 1994, 43). Questa la traduzione italiana: «sempre, in ogni questione morale, conviene tener presente la grande 
eccellenza della natura umana rispetto a tutti gli animali [...] Anzi, sol che vogliamo riflettere un poco sopra l’eccellenza 
e la dignità della natura umana, comprenderemo quanto sia turpe una vita che nuota nel lusso e si sprofonda nelle mollezze, 
e per contro quanto sia bella una vita modesta e frugale, austera e sobria» (Dei doveri, tr. it. a cura di D. ARFELLI, 
Zanichelli, Bologna 1958, 109-111). 



7
 

specifica che la rende non riducibile alla pura materialità. L’“immagine” non definisce l’anima o 
le capacità intellettive bensì la dignità dell’uomo e della donna. Entrambi, nel loro mutuo rapporto 
di uguaglianza e vicendevole amore, espletano la funzione di rappresentare Dio nel mondo e sono 
chiamati a custodire e coltivare il mondo. Essere creati a immagine di Dio significa, pertanto, 
possedere in noi un valore sacro che trascende ogni distinzione sessuale, sociale, politica, 
culturale e religiosa. La nostra dignità ci viene conferita, non è né pretesa né meritata. Ogni essere 
umano è amato e voluto da Dio per sé stesso e quindi è inviolabile nella sua dignità. Nell’Esodo, 
cuore dell’Antico Testamento, Dio si mostra come colui che ascolta il grido del povero, vede la 
miseria del suo popolo, si prende cura degli ultimi e degli oppressi (cf. Es 3, 7; 22, 20-26). Si 
ritrova lo stesso insegnamento nel Codice deuteronomico (cf. Dt 12-26): qui l’insegnamento sui 
diritti si trasforma in “manifesto” della dignità umana, in particolare a favore della triplice 
categoria dell’orfano, della vedova e del forestiero (cf. Dt 24, 17). Gli antichi precetti dell’Esodo 
vengono richiamati e attualizzati dalla predicazione dei profeti, i quali rappresentano la coscienza 
critica di Israele. I profeti Amos, Osea, Isaia, Michea, Geremia hanno interi capitoli di denuncia 
dell’ingiustizia. Amos rimprovera aspramente l’oppressione del povero, il non riconoscere al 
misero nessuna fondamentale dignità umana (cf. Am 2, 6-7; 4, 1; 5, 11-12). Isaia pronuncia una 
maledizione contro coloro che calpestano i diritti dei poveri, negando loro ogni giustizia: «guai a 
coloro che fanno decreti iniqui e scrivono in fretta sentenze oppressive, per negare la giustizia ai 
miseri» (Is 10, 1-2). Questo insegnamento profetico è ripreso dalla letteratura sapienziale. Il 
Siracide equipara l’oppressione dei poveri all'omicidio: «uccide il prossimo chi gli toglie il 
nutrimento, versa sangue chi rifiuta il salario all’operaio» (Sir 34, 22). Nei Salmi, il rapporto 
religioso con Dio passa attraverso la difesa del debole e del bisognoso: «difendete il debole e 
l’orfano, al povero e al misero fate giustizia! Salvate il debole e l’indigente, liberatelo dalla mano 
dei malvagi!» (Sal 82, 3-4). 
 
12. Gesù nasce e cresce in condizioni umili e rivela la dignità dei bisognosi e dei lavoratori.19 Nel 
corso del suo ministero, Gesù afferma il valore e la dignità di tutti coloro che portano l’immagine 
di Dio, indipendentemente dalla loro condizione sociale e dalle circostanze esterne. Gesù ha 
abbattuto le barriere culturali e cultuali, ridando dignità alle categorie degli “scartati” o a quelle 
considerate ai margini della società: gli esattori delle tasse (cf. Mt 9, 10-11), le donne (cf. Gv 4, 
1-42), i bambini (cf. Mc 10, 14-15), i lebbrosi (cf. Mt 8, 2-3), gli ammalati (cf. Mc 1, 29-34), i 
forestieri (cf. Mt 25, 35), le vedove (cf. Lc 7, 11-15). Egli guarisce, sfama, difende, libera, salva. 
Egli è descritto come un pastore sollecito per l’unica pecora smarrita (cf. Mt 18, 12-14). Egli 
stesso si identifica con i suoi fratelli più piccoli: «ciò che avrete fatto al più piccolo dei miei, 
l’avrete fatto a me» (Mt 25, 40). Nel linguaggio biblico, i “piccoli” non sono solo i bambini di 
età, ma i discepoli indifesi, i più insignificanti, i reietti, gli oppressi, gli scartati, i poveri, gli 
emarginati, gli ignoranti, i malati, i declassati dai gruppi dominanti. Il Cristo glorioso giudicherà 
in base all’amore verso il prossimo che consiste nell’aver assistito l’affamato, l’assetato, lo 
straniero, il nudo, l’ammalato, il carcerato, con i quali egli stesso si identifica (cf. Mt 25, 34-36). 
Per Gesù, il bene fatto a ogni essere umano, indipendentemente dai legami di sangue o di 
religione, è l’unico criterio di giudizio. L’apostolo Paolo afferma che ogni cristiano deve 
comportarsi secondo le esigenze della dignità e del rispetto dei diritti di tutti gli esseri umani (cf. 
Rm 13, 8-10), secondo il comandamento nuovo della carità (cf. 1Cor 13, 1-13). 
 
 
 

                                                 
19 Cf. S. PAOLO VI, Discorso al Pellegrinaggio in Terra Santa: Visita alla Basilica dell’Annunciazione in Nazareth 

(5 gennaio 1964): AAS 56 (1964), 166-170. 



8
 

Sviluppi del pensiero cristiano
 
13. Lo sviluppo del pensiero cristiano ha poi stimolato e accompagnato i progressi della 
riflessione umana sul tema della dignità. L’antropologia cristiana classica, basata sulla grande 
tradizione dei Padri della Chiesa, ha messo in rilievo la dottrina dell’essere umano creato ad 
immagine e somiglianza di Dio ed il suo ruolo singolare nella creazione.20 Il pensiero cristiano 
medievale, vagliando criticamente l’eredità del pensiero filosofico antico, è pervenuto ad una 
sintesi della nozione di persona, riconoscendo il fondamento metafisico della sua dignità, come 
attestano le seguenti parole di san Tommaso d’Aquino: «la persona significa quanto di più nobile 
c’è in tutto l’universo, cioè il sussistente di natura razionale».21 Tale dignità ontologica, nella sua 
manifestazione privilegiata attraverso il libero agire umano, è stata poi messa in risalto soprattutto 
dall’umanesimo cristiano del Rinascimento.22 Anche nella visione di pensatori moderni, quali 
Cartesio e Kant, che pure hanno messo in discussione alcuni dei fondamenti dell’antropologia 
cristiana tradizionale, si possono avvertire con forza echi della Rivelazione. Sulla base di alcune 
riflessioni filosofiche più recenti circa lo statuto della soggettività teoretica e pratica, la riflessione 
cristiana è arrivata poi a sottolineare ancor più lo spessore del concetto di dignità, raggiungendo 
una prospettiva originale, come ad esempio il personalismo, nel XX secolo. Tale prospettiva non 
solo riprende la questione della soggettività, ma la approfondisce nella direzione 
dell’intersoggettività e delle relazioni che legano tra loro le persone umane.23 Anche la proposta 
antropologica cristiana contemporanea si è arricchita del pensiero proveniente da quest’ultima 
visione.24 
 
Tempi odierni 
 
14. Ai nostri giorni, il termine “dignità” viene utilizzato prevalentemente per sottolineare il 
carattere unico della persona umana, incommensurabile rispetto agli altri esseri dell’universo. In 
questo orizzonte, si comprende il modo in cui viene usato il termine dignità nella Dichiarazione 
delle Nazioni Unite del 1948, ove si parla «della dignità inerente a tutti i membri della famiglia 
umana e dei loro diritti, uguali ed inalienabili». Solo questo carattere inalienabile della dignità 
umana consente di poter parlare dei diritti dell’uomo.25

 
15. Per chiarire meglio il concetto di dignità, è importante segnalare che la dignità non viene 
concessa alla persona da altri esseri umani, a partire da determinate sue doti e qualità, in modo 
che potrebbe essere eventualmente ritirata. Se la dignità fosse concessa alla persona da altri esseri 
umani, allora essa si darebbe in modo condizionato e alienabile, e lo stesso significato di dignità 

                                                 
20 Tra gli innumerevoli riferimenti, cf. ad es. S. CLEMENTE DI ROMA, 1 Clem. 33, 4s: PG 1, 273; TEOFILO DI 

ANTIOCHIA, Ad Aut. I, 4: PG 6, 1029; S. CLEMENTE DI ALESSANDRIA, Strom. III, 42, 5-6: PG 8, 1145; Ibidem, VI, 72, 2: 
PG 9, 293; S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 6, 1: PG 7, 1137-1138; ORIGENE, De princ. III, 6,1: PG 11, 333; S. 
AGOSTINO, De Gen. ad litt. VI, 12: PL 34, 348. De Trin. XIV, 8, 11: PL 42, 1044-1045. 

21 S. TOMMASO D’AQUINO, Summa Theologiae, I, q. 29, a. 3, resp.: «persona significat id, quod est perfectissimum 
in tota natura, scilicet subsistens in rationali natura». 

22 Si pensi solo a Giovanni Pico della Mirandola e al suo noto testo Oratio de hominis dignitate (1486). 
23 Per un pensatore ebreo come E. Levinas (1906-1995), l’essere umano è qualificato dalla sua libertà in quanto si 

scopre infinitamente responsabile dell’altro essere umano. 
24 Alcuni grandi pensatori cristiani del XIX e XX secolo, come san J.H. Newman, il beato A. Rosmini, J. Maritain, 

E. Mounier, K. Rahner, H.U. von Balthasar, ed altri, sono riusciti a proporre una visione dell’uomo che può validamente 
dialogare con le correnti di pensiero del nostro inizio del XXI secolo, qualunque sia la loro ispirazione, anche post-
moderna. 

25 Per questo motivo la «Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo […] suggerisce implicitamente che la fonte 
dei diritti umani inalienabili si trova nella dignità di ogni persona umana»: COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, 
Alla ricerca di un’etica universale: nuovo sguardo sulla legge naturale (2009), n. 115. 



9
 

(per quanto meritevole di grande rispetto) rimarrebbe esposto al rischio di essere abolito. In realtà, 
la dignità è intrinseca alla persona, non conferita a posteriori, previa ad ogni riconoscimento e 
non può essere perduta. Di conseguenza, tutti gli esseri umani possiedono la medesima ed 
intrinseca dignità, indipendentemente dal fatto che siano in grado o meno di esprimerla 
adeguatamente. 
 
16. Perciò il Concilio Vaticano II parla della «eminente dignità della persona umana, superiore a 
tutte le cose e i cui diritti e doveri sono universali e inviolabili».26 Come ricorda l’incipit della 
Dichiarazione conciliare Dignitatis humanae, «gli esseri umani divengono sempre più 
consapevoli della propria dignità di persone e cresce il numero di coloro che esigono di agire di 
loro iniziativa, esercitando la propria responsabile libertà, mossi dalla coscienza del dovere e non 
pressati da misure coercitive».27 Tale libertà di pensiero e di coscienza, sia individuale che 
comunitaria, è basata sul riconoscimento della dignità umana «quale l’hanno fatta conoscere la 
parola di Dio rivelata e la stessa ragione».28 Lo stesso magistero ecclesiale ha maturato con 
sempre maggior compiutezza il significato di tale dignità, unitamente alle esigenze ed alle 
implicazioni ad esso connesse, giungendo alla consapevolezza che la dignità di ogni essere umano 
è tale al di là di ogni circostanza. 
 
 
2. La Chiesa annuncia, promuove e si fa garante della dignità umana 
 
17. La Chiesa proclama l’uguale dignità di tutti gli esseri umani, indipendentemente dalla loro 
condizione di vita o dalle loro qualità. Questo annuncio si appoggia su una triplice convinzione, 
che, alla luce della fede cristiana, conferisce alla dignità umana un valore incommensurabile e ne 
rafforza le intrinseche esigenze. 
 
Un’indelebile immagine di Dio 
 
18. Innanzitutto, secondo la Rivelazione, la dignità dell’essere umano proviene dall’amore del 
suo Creatore, che ha impresso in lui i tratti indelebili della sua immagine (cf. Gen 1, 26), 
chiamandolo a conoscerlo, ad amarlo ed a vivere in un rapporto di alleanza con sé e nella 
fraternità, nella giustizia e nella pace con tutti gli altri uomini e donne. In questa visione, la dignità 
si riferisce non solo all’anima, ma alla persona come unità inscindibile, e dunque inerisce anche 
al suo corpo, il quale partecipa a suo modo all’essere immagine di Dio della persona umana ed è 
chiamato anch’esso a condividere la gloria dell’anima nella beatitudine divina. 
 
Cristo eleva la dignità dell’uomo 
 
19. Una seconda convinzione procede dal fatto che la dignità della persona umana è stata rivelata 
in pienezza quando il Padre ha inviato il suo Figlio che ha assunto fino in fondo l’esistenza umana: 
«il Figlio di Dio, nel mistero dell’incarnazione ha confermato la dignità del corpo e dell’anima 
costitutivi dell’essere umano».29 Così, unendosi in certo modo ad ogni essere umano attraverso 
la sua incarnazione, Gesù Cristo ha confermato che ogni essere umano possiede una dignità 

                                                 
26 CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 26: AAS 58 (1966), 1046; tutto il primo 

capitolo della prima parte della Costituzione (nn. 11-22) viene dedicato alla “Dignità della persona umana”. 
27 CONC. ECUM. VAT. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 1: AAS 58 (1966), 929. 
28 Ibidem, n. 2: AAS 58 (1966), 931. 
29 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 7: AAS 100 

(2008), 863. Cf. anche S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 16, 2: PG 7, 1167-1168. 



10
 

inestimabile, per il solo fatto di appartenere alla stessa comunità umana e che questa dignità non 
può mai essere perduta.30 Proclamando che il Regno di Dio appartiene ai poveri, agli umili, a 
coloro che sono disprezzati, a coloro che soffrono nel corpo e nello spirito; guarendo ogni sorta 
di malattie e di infermità, anche le più drammatiche come la lebbra; affermando che ciò che viene 
fatto a queste persone viene fatto a lui, perché egli è presente in quelle persone, Gesù ha portato 
la grande novità del riconoscimento della dignità di ogni persona, ed anche e soprattutto di quelle 
persone che erano qualificate come “indegne”. Questo principio nuovo nella storia umana, per 
cui l’essere umano è tanto più “degno” di rispetto e di amore quanto più è debole, misero e 
sofferente, fino a perdere la stessa “figura” umana, ha cambiato il volto del mondo, dando vita a 
istituzioni che si prendono cura delle persone che si trovano in condizioni disagiate: i neonati 
abbandonati, gli orfani, gli anziani lasciati soli, i malati mentali, le persone affette da malattie 
incurabili o con gravi malformazioni, coloro che vivono per strada. 
 
Una vocazione alla pienezza della dignità 
 
20. La terza convinzione riguarda il destino finale dell’essere umano: dopo la creazione e 
l’incarnazione, la risurrezione di Cristo ci rivela un ulteriore aspetto della dignità umana. Infatti, 
«l’aspetto più sublime della dignità dell’uomo consiste nella sua vocazione alla comunione con 
Dio»,31 destinata a durare per sempre. In tal modo, «la dignità [della vita umana] non è legata 
solo alle sue origini, al suo venire da Dio, ma anche al suo fine, al suo destino di comunione con 
Dio nella conoscenza e nell’amore di Lui. È alla luce di questa verità che sant’Ireneo precisa e 
completa la sua esaltazione dell’uomo: “gloria di Dio” è, sì, “l’uomo che vive”, ma “la vita 
dell’uomo consiste nella visione di Dio”».32 
 
21. Di conseguenza, la Chiesa crede e afferma che tutti gli esseri umani, creati ad immagine e 
somiglianza di Dio e ricreati33 nel Figlio fatto uomo, crocifisso e risorto, sono chiamati a crescere 
sotto l’azione dello Spirito Santo per riflettere la gloria del Padre, in quella medesima immagine, 
partecipando alla vita eterna (cf. Gv 10, 15-16; 17, 22-24; 2 Cor 3, 18; Ef 1, 3-14). Infatti, «la 
Rivelazione […] fa conoscere la dignità della persona umana in tutta la sua ampiezza».34

 
Un impegno per la propria libertà 
 
22. Pur possedendo ciascun essere umano un’inalienabile ed intrinseca dignità fin dall’inizio della 
sua esistenza come un dono irrevocabile, dipende dalla sua decisione libera e responsabile 
esprimerla e manifestarla fino in fondo oppure offuscarla. Alcuni Padri della Chiesa – come 
sant’Ireneo o san Giovanni Damasceno – hanno stabilito una distinzione tra l’immagine e la 
somiglianza di cui parla la Genesi, permettendo così uno sguardo dinamico sulla stessa dignità 
umana: l’immagine di Dio è affidata alla libertà dell’essere umano affinché, sotto la guida e 
l’azione dello Spirito, cresca la sua somiglianza con Dio e ogni persona possa arrivare alla sua 

                                                 
30 Siccome «con l’incarnazione il Figlio di Dio si è unito in certo modo ad ogni uomo» (CONC. ECUM. VAT. II, Cost. 

past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 22: AAS 58 (1966), 1042), la dignità di ogni uomo ci viene rivelata da Cristo 
nella sua pienezza. 

31 CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 19: AAS 58 (1966), 1038. 
32 S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), n. 38: AAS 87 (1995), 443, che cita S. IRENEO 

DI LIONE, Adv. Haer. IV, 20,7: PG 7, 1037-1038. 
33 Cristo ha infatti donato ai battezzati una nuova dignità, quella di “figli di Dio”: cf. Catechismo della Chiesa 

Cattolica, nn. 1213, 1265, 1270, 1279. 
34 CONC. ECUM. VAT. II, Dich. Dignitatis humanae (7 dicembre 1965), n. 9: AAS 58 (1966), 935. 



11
 

più alta dignità.35 Ogni persona è chiamata infatti a manifestare a livello esistenziale e morale la
portata ontologica della sua dignità nella misura in cui con la sua propria libertà si orienta verso 
il vero bene, in risposta all’amore di Dio. Così, in quanto è creata ad immagine di Dio, da una 
parte, la persona umana non perde mai la sua dignità e mai smette di essere chiamata ad accogliere 
liberamente il bene; d’altra parte, in quanto la persona umana risponde al bene, la sua dignità può 
liberamente, dinamicamente e progressivamente manifestarsi, crescere e maturare. Ciò significa 
che l’essere umano deve anche cercare di vivere all’altezza della propria dignità. Si comprende 
allora in che senso il peccato possa ferire ed offuscare la dignità umana, come atto contrario ad 
essa, ma, nello stesso tempo, che esso non può mai cancellare il fatto che l’essere umano sia stato 
creato ad immagine di Dio. La fede, dunque, contribuisce in modo decisivo ad aiutare la ragione 
nella sua percezione della dignità umana, e nell’accoglierne, consolidarne e precisarne i tratti 
essenziali, come ha evidenziato Benedetto XVI: «senza il correttivo fornito dalla religione, infatti, 
anche la ragione può cadere preda di distorsioni, come avviene quando essa è manipolata 
dall’ideologia, o applicata in un modo parziale, che non tiene conto pienamente della dignità della 
persona umana. Fu questo uso distorto della ragione, in fin dei conti, che diede origine al 
commercio degli schiavi e poi a molti altri mali sociali, non da ultimo le ideologie totalitarie del 
ventesimo secolo».36  
 
 
3. La dignità, fondamento dei diritti e dei doveri umani  
 
23. Come già richiamato da Papa Francesco, «nella cultura moderna, il riferimento più vicino al 
principio della dignità inalienabile della persona è la Dichiarazione universale dei diritti 
dell’uomo, che san Giovanni Paolo II ha definito “pietra miliare posta sul lungo e difficile 
cammino del genere umano”, e come “una delle più alte espressioni della coscienza umana”».37

Per resistere ai tentativi di alterare o cancellare il significato profondo di quella Dichiarazione, 
vale la pena ricordare alcuni principi essenziali che devono essere sempre onorati. 
 
Rispetto incondizionato della dignità umana 
 
24. In primo luogo, benché si sia diffusa una sempre maggiore sensibilità al tema della dignità 
umana, ancora oggi si osservano numerosi fraintendimenti del concetto di dignità, che ne 
distorcono il significato. Alcuni propongono che sia meglio usare l’espressione “dignità 
personale” (e diritti “della persona”) invece di “dignità umana” (e diritti dell’uomo), perché 
intendono come persona solo “un essere capace di ragionare”. Di conseguenza, sostengono che 
la dignità e i diritti si deducano dalla capacità di conoscenza e di libertà, di cui non sono dotati 
tutti gli esseri umani. Non avrebbe dignità personale, allora, il bambino non ancora nato e neppure 
l’anziano non autosufficiente, come neanche chi è portatore di disabilità mentale.38 La Chiesa, al 
contrario, insiste sul fatto che la dignità di ogni persona umana, proprio perché intrinseca, rimane 
“al di là di ogni circostanza”, ed il suo riconoscimento non può assolutamente dipendere dal 
giudizio sulla capacità di intendere e di agire liberamente delle persone. Altrimenti la dignità non 

                                                 
35 Cf. S. IRENEO DI LIONE, Adv. Haer. V, 6, 1. V, 8, 1. V, 16, 2: PG 7, 1136-1138. 1141-1142. 1167-1168; S. 

GIOVANNI DAMASCENO, De fide orth. 2, 12: PG 94, 917-930. 
36 BENEDETTO XVI, Discorso a Westminster Hall (17 settembre 2010): Insegnamenti VI/2 (2011), 240. 
37 FRANCESCO, Udienza generale (12 agosto 2020): L’Osservatore Romano (13 agosto 2020), 8, che cita S. 

GIOVANNI PAOLO II, Discorso all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (2 ottobre 1979), 7 e ID., Discorso 
all’Assemblea Generale delle Nazioni Unite (5 ottobre 1995), 2. 

38 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 8: AAS 
100 (2008), 863-864. 



12
 

sarebbe come tale inerente alla persona, indipendente dai suoi condizionamenti e meritevole,
pertanto, di un rispetto incondizionato. Solo riconoscendo all’essere umano una dignità 
intrinseca, che non può mai essere perduta, è possibile garantire a tale qualità un inviolabile e 
sicuro fondamento. Senza alcun riferimento ontologico, il riconoscimento della dignità umana 
oscillerebbe in balìa di differenti ed arbitrarie valutazioni. L’unica condizione, dunque, per poter 
parlare di dignità per sé inerente alla persona è la sua appartenenza alla specie umana, per cui «i 
diritti della persona sono i diritti dell’uomo».39

 
Un oggettivo riferimento per la libertà umana 
 
25. In secondo luogo, il concetto di dignità umana, a volte, viene usato in modo abusivo anche 
per giustificare una moltiplicazione arbitraria di nuovi diritti, molti dei quali spesso in contrasto 
con quelli originalmente definiti e non di rado posti in contrasto con il diritto fondamentale della 
vita,40 come se si dovesse garantire la capacità di esprimere e di realizzare ogni preferenza 
individuale o desiderio soggettivo. La dignità s’identifica allora con una libertà isolata ed 
individualistica, che pretende di imporre come “diritti”, garantiti e finanziati dalla collettività, 
alcuni desideri e alcune propensioni che sono soggettivi. Ma la dignità umana non può essere 
basata su standard meramente individuali né identificata con il solo benessere psicofisico 
dell’individuo. La difesa della dignità dell’essere umano è fondata, invece, su esigenze costitutive 
della natura umana, che non dipendono né dall’arbitrio individuale né dal riconoscimento sociale. 
I doveri che scaturiscono dal riconoscimento della dignità dell’altro e i corrispondenti diritti che 
ne derivano hanno dunque un contenuto concreto ed oggettivo, fondato sulla comune natura 
umana. Senza un tale riferimento oggettivo, il concetto di dignità viene di fatto assoggettato ai 
più diversi arbitrii, nonché agli interessi di potere.  
 
Struttura relazionale della persona umana 
 
26. La dignità umana, alla luce del carattere relazionale della persona, aiuta a superare la 
prospettiva riduttiva di una libertà autoreferenziale e individualistica, che pretende di creare i 
propri valori a prescindere dalle norme obiettive del bene e dal rapporto con gli altri esseri viventi. 
Sempre più spesso, infatti, vi è il rischio di limitare la dignità umana alla capacità di decidere 
discrezionalmente di sé e del proprio destino, indipendentemente da quello degli altri, senza tener 
presente l’appartenenza alla comunità umana. In tale comprensione errata della libertà, i doveri e 
i diritti non possono essere mutuamente riconosciuti di modo che ci si prenda cura gli uni degli 
altri. In verità, come ricorda san Giovanni Paolo II, la libertà è posta «al servizio della persona e 
della sua realizzazione mediante il dono di sé e l’accoglienza dell’altro; quando invece viene 
assolutizzata in chiave individualistica, la libertà è svuotata del suo contenuto originario ed è 
contraddetta nella sua stessa vocazione e dignità».41

 
27. La dignità dell’essere umano comprende così anche la capacità, insita nella stessa natura 
umana, di assumersi degli obblighi verso gli altri.  
 
28. La differenza tra l’essere umano e il resto degli altri esseri viventi, che risalta grazie al 
concetto di dignità, non deve far dimenticare la bontà degli altri esseri creati, che esistono non 
solo in funzione dell’essere umano ma anche con un valore proprio, e pertanto come doni a lui 
                                                 

39 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La libertà religiosa per il bene di tutti (2019), n. 38. 
40 Cf. FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la 

presentazione degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3. 
41 S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), n. 19: AAS 87 (1995), 422. 



13
 

affidati perché siano custoditi e coltivati. Così, mentre si riserva all’essere umano il concetto di 
dignità, si deve affermare allo stesso tempo la bontà creaturale del resto del cosmo. Come 
sottolinea Papa Francesco: «proprio per la sua dignità unica e per essere dotato di intelligenza, 
l’essere umano è chiamato a rispettare il creato con le sue leggi interne […]: “Ogni creatura ha la 
sua propria bontà e la sua propria perfezione [...] Le varie creature, volute nel loro proprio essere, 
riflettono, ognuna a suo modo, un raggio dell’infinita sapienza e bontà di Dio. Per questo l’uomo 
deve rispettare la bontà propria di ogni creatura, per evitare un uso disordinato delle cose”».42

Ancora di più, «oggi siamo costretti a riconoscere che è possibile sostenere solo un 
“antropocentrismo situato”. Vale a dire, riconoscere che la vita umana è incomprensibile e 
insostenibile senza le altre creature».43 In tale prospettiva, «non è irrilevante per noi che parecchie 
specie stiano scomparendo e che la crisi climatica stia mettendo in pericolo la vita di tanti 
esseri».44 Appartiene, infatti, alla dignità dell’essere umano la cura dell’ambiente, tenendo conto 
in particolare di quell’ecologia umana che preserva la sua stessa esistenza. 
 
 
Liberazione dell’essere umano da condizionamenti morali e sociali 
 
29. Questi prerequisiti basilari, per quanto necessari, non bastano a garantire una crescita della 
persona coerente con la sua dignità. Anche se «Dio ha creato l’uomo ragionevole conferendogli 
la dignità di una persona dotata dell’iniziativa e della padronanza dei suoi atti»45 in vista del bene, 
il libero arbitrio spesso preferisce il male al bene. Perciò la libertà umana ha bisogno di essere a 
sua volta liberata. Nella lettera ai Galati, affermando che «Cristo ci ha liberato affinché restassimo 
liberi» (Gal 5, 1), san Paolo richiama il compito proprio di ciascuno dei cristiani, sulle cui spalle 
incombe una responsabilità di liberazione che si estende al mondo intero (cf. Rm 8, 19ss). Si tratta 
di una liberazione che dal cuore delle singole persone è chiamata a diffondersi e a manifestare la 
sua forza umanizzante in tutte le relazioni. 
 
30. La libertà è un dono meraviglioso di Dio. Anche quando ci attira con la sua grazia, Dio lo fa 
in modo tale che mai la nostra libertà sia violata. Sarebbe pertanto un grave errore pensare che, 
lontani da Dio e dal suo aiuto, possiamo essere più liberi e di conseguenza sentirci più degni. 
Sganciata dal suo Creatore, la nostra libertà non potrà che indebolirsi e oscurarsi. Lo stesso 
succede se la libertà si immagina come indipendente da ogni riferimento che non sia se stessa e 
avverte ogni rapporto con una verità precedente come una minaccia. Di conseguenza, anche il 
rispetto della libertà e della dignità degli altri verrà meno. Lo ha spiegato Papa Benedetto XVI: 
«Una volontà che si crede radicalmente incapace di ricercare la verità e il bene non ha ragioni 
oggettive né motivi per agire, se non quelli imposti dai suoi interessi momentanei e contingenti, 
non ha una “identità” da custodire e costruire attraverso scelte veramente libere e consapevoli. 
Non può dunque reclamare il rispetto da parte di altre “volontà”, anch’esse sganciate dal proprio 
essere più profondo, che quindi possono far valere altre “ragioni” o addirittura nessuna “ragione”. 
L’illusione di trovare nel relativismo morale la chiave per una pacifica convivenza, è in realtà 
l’origine della divisione e della negazione della dignità degli esseri umani».46 

                                                 
42 FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 69: AAS 107 (2015), 875, che cita Catechismo della 

Chiesa Cattolica, n. 339.  
43 FRANCESCO, Esort. ap. Laudate Deum (4 ottobre 2023), n. 67: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), IV. 
44 Ibidem, n. 63: L’Osservatore Romano (4 ottobre 2023), IV. 
45 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1730. 
46 BENEDETTO XVI, Messaggio per la celebrazione della 44a Giornata mondiale della pace (1° gennaio 2011), n. 3: 

Insegnamenti VI/2 (2011), 979. 



14
 

31. Non sarebbe, inoltre, realistico affermare una libertà astratta, esente da ogni condizionamento, 
contesto o limite. Invece, «il retto esercizio della libertà personale esige precise condizioni di 
ordine economico, sociale, giuridico, politico e culturale»,47 che restano spesso disattese. In 
questo senso, possiamo dire che alcuni godono di maggiore “libertà” di altri. Su questo punto si 
è particolarmente soffermato Papa Francesco: «alcuni nascono in famiglie di buone condizioni 
economiche, ricevono una buona educazione, crescono ben nutriti, o possiedono naturalmente 
capacità notevoli. Essi sicuramente non avranno bisogno di uno Stato attivo e chiederanno solo 
libertà. Ma evidentemente non vale la stessa regola per una persona disabile, per chi è nato in una 
casa misera, per chi è cresciuto con un’educazione di bassa qualità e con scarse possibilità di 
curare come si deve le proprie malattie. Se la società si regge primariamente sui criteri della 
libertà di mercato e dell’efficienza, non c’è posto per costoro, e la fraternità sarà tutt’al più 
un’espressione romantica».48 Risulta, quindi, indispensabile comprendere che «la liberazione 
dalle ingiustizie promuove la libertà e la dignità umana»49 ad ogni livello e rapporto delle azioni 
umane. Perché sia possibile un’autentica libertà «dobbiamo rimettere la dignità umana al centro 
e su quel pilastro vanno costruite le strutture sociali alternative di cui abbiamo bisogno».50

Analogamente, la libertà è frequentemente oscurata da tanti condizionamenti psicologici, storici, 
sociali, educativi, culturali. La libertà reale e storica ha sempre bisogno di essere “liberata”. E si 
dovrà, altresì, ribadire il fondamentale diritto alla libertà religiosa. 
 
32. Nel contempo, è evidente che la storia dell’umanità mostra un progresso nella comprensione 
della dignità e della libertà delle persone, non senza ombre e pericoli di involuzione. Di ciò è 
testimonianza il fatto che vi è una crescente aspirazione – anche sotto l’influenza cristiana, che 
continua a essere fermento pure in società sempre più secolarizzate – a sradicare il razzismo, la 
schiavitù, l’emarginazione delle donne, dei bambini, dei malati e delle persone con disabilità. Ma 
questo arduo cammino è lungi dall’essere concluso. 
 
 
4. Alcune gravi violazioni della dignità umana 
 
33. Alla luce delle riflessioni sin qui fatte circa la centralità della dignità umana, questa ultima 
sezione della Dichiarazione affronta alcune concrete e gravi violazioni della stessa. Lo fa nello 
spirito proprio del magistero della Chiesa, che ha trovato piena espressione nell’insegnamento 
degli ultimi Pontefici, come già ricordato. Papa Francesco, per esempio, da una parte, non si 
stanca di richiamare il rispetto della dignità umana: «ogni essere umano ha diritto a vivere con 
dignità e a svilupparsi integralmente, e nessun Paese può negare tale diritto fondamentale. 
Ognuno lo possiede, anche se è poco efficiente, anche se è nato o cresciuto con delle limitazioni; 
infatti, ciò non sminuisce la sua immensa dignità come persona umana, che non si fonda sulle 
circostanze bensì sul valore del suo essere. Quando questo principio elementare non è 
salvaguardato, non c’è futuro né per la fraternità né per la sopravvivenza dell’umanità».51

Dall’altra parte, egli non cessa mai di indicare a tutti le concrete violazioni della dignità umana 
nel nostro tempo, chiamando ciascuno ad un sussulto di responsabilità e di impegno fattivo.  
 

                                                 
47 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, n. 137. 
48 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 109: AAS 112 (2020), 1006. 
49 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, n. 137. 
50 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Incontro mondiale dei movimenti popolari (28 ottobre 2014): AAS 106 

(2014), 858. 
51 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 107: AAS 112 (2020), 1005-1006. 



15
 

34. Volendo indicare alcune delle numerose e gravi violazioni della dignità umana nel mondo 
contemporaneo, possiamo ricordare quanto ha insegnato al riguardo il Concilio Vaticano II. Si 
dovrà riconoscere che si oppone alla dignità umana «tutto ciò che è contro la vita stessa, come 
ogni specie di omicidio, il genocidio, l’aborto, l’eutanasia e lo stesso suicidio volontario».52

Attenta altresì alla nostra dignità «tutto ciò che viola l’integrità della persona umana, come le 
mutilazioni, le torture inflitte al corpo e alla mente, le costrizioni psicologiche».53 Ed infine «tutto 
ciò che offende la dignità umana, come le condizioni di vita subumana, le incarcerazioni 
arbitrarie, le deportazioni, la schiavitù, la prostituzione, il mercato delle donne e dei giovani, o 
ancora le ignominiose condizioni di lavoro, con le quali i lavoratori sono trattati come semplici 
strumenti di guadagno, e non come persone libere e responsabili».54 Bisognerà pure qui 
menzionare il tema della pena di morte55: anche quest’ultima, infatti, viola la dignità inalienabile 
di ogni persona umana al di là di ogni circostanza. Si deve, al contrario, riconoscere che «il fermo 
rifiuto della pena di morte mostra fino a che punto è possibile riconoscere l’inalienabile dignità 
di ogni essere umano e ammettere che abbia un suo posto in questo mondo. Poiché, se non lo 
nego al peggiore dei criminali, non lo negherò a nessuno, darò a tutti la possibilità di condividere 
con me questo pianeta malgrado ciò che possa separarci».56 Appare opportuno anche ribadire la 
dignità delle persone che si trovano in carcere, spesso costrette a vivere in condizioni indegne, e 
che la pratica della tortura contrasta oltre ogni limite la dignità propria di ogni essere umano, 
anche nel caso in cui qualcuno si fosse reso colpevole di gravi crimini. 
 
35. Pur senza pretesa di esaustività, in ciò che segue richiamiamo l’attenzione su alcune gravi 
violazioni della dignità umana particolarmente attuali. 
 
Il dramma della povertà 
 
36. Uno dei fenomeni che contribuisce considerevolmente a negare la dignità di tanti esseri umani 
è la povertà estrema, legata all’ineguale distribuzione della ricchezza. Come già sottolineato da 
san Giovanni Paolo II, «una delle più grandi ingiustizie del mondo contemporaneo consiste 
proprio in questo: che sono relativamente pochi quelli che possiedono molto, e molti quelli che 
non possiedono quasi nulla. È l’ingiustizia della cattiva distribuzione dei beni e dei servizi 
destinati originariamente a tutti».57 Inoltre, sarebbe illusorio fare una distinzione sommaria tra 
“Paesi ricchi” e “Paesi poveri”: già Benedetto XVI riconosceva, infatti, che «cresce la ricchezza 
mondiale in termini assoluti, ma aumentano le disparità. Nei Paesi ricchi nuove categorie sociali 
si impoveriscono e nascono nuove povertà. In aree più povere alcuni gruppi godono di una sorta 
di supersviluppo dissipatore e consumistico che contrasta in modo inaccettabile con perduranti 
situazioni di miseria disumanizzante. Continua “lo scandalo di disuguaglianze clamorose”»,58

dove la dignità dei poveri viene doppiamente negata, sia per la mancanza di risorse a disposizione 
per soddisfare i loro bisogni primari, sia per l’indifferenza con cui sono trattati da coloro che 
vivono accanto a loro. 
 

                                                 
52 CONC. ECUM. VAT. II, Cost. past. Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 27: AAS 58 (1966), 1047. 
53 Ibidem. 
54 Ibidem. 
55 Cf. Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 2267 e CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera ai 

vescovi circa la nuova redazione del n. 2267 del Catechismo della Chiesa Cattolica sulla pena di morte (1° agosto 2018), 
nn. 7-8. 

56 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 269: AAS 112 (2020), 1065. 
57 S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 dicembre 1987), n. 28: AAS 80 (1988), 549. 
58 BENEDETTO XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 22: AAS 101 (2009), 657, che cita PAOLO VI, 

Lett. enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), n. 9: AAS 59 (1967), 261-262. 



16
 

37. Con Papa Francesco si deve pertanto concludere che «è aumentata la ricchezza, ma senza 
equità, e così ciò che accade è che “nascono nuove povertà”. Quando si dice che il mondo 
moderno ha ridotto la povertà, lo si fa misurandola con criteri di altre epoche non paragonabili 
con la realtà attuale».59 Di conseguenza, la povertà si diffonde «in molti modi, come 
nell’ossessione di ridurre i costi del lavoro, senza rendersi conto delle gravi conseguenze che ciò 
provoca, perché la disoccupazione che si produce ha come effetto diretto di allargare i confini 
della povertà».60 Tra questi «effetti distruttori dell’Impero del denaro»,61 si deve riconoscere che 
«non esiste peggiore povertà di quella che priva del lavoro e della dignità del lavoro».62 Se alcuni 
sono nati in un Paese o in una famiglia dove hanno meno possibilità di sviluppo, bisogna 
riconoscere che ciò è in contrasto con la loro dignità, che è esattamente la stessa di quelli che 
sono nati in una famiglia o in un Paese ricco. Tutti siamo responsabili, sebbene in diversi gradi, 
di questa palese iniquità.  
 
La guerra 
 
38. Un’altra tragedia che nega la dignità umana è il portarsi della guerra, oggi come in ogni tempo: 
«guerre, attentati, persecuzioni per motivi razziali e religiosi, e tanti soprusi contro la dignità 
umana […] vanno “moltiplicandosi dolorosamente in molte regioni del mondo, tanto da assumere 
le fattezze di quella che si potrebbe chiamare una ‘terza guerra mondiale a pezzi’”».63 Con la sua 
scia di distruzione e dolore, la guerra attacca la dignità umana a breve e a lungo termine: «pur 
riaffermando il diritto inalienabile alla legittima difesa, nonché la responsabilità di proteggere 
coloro la cui esistenza è minacciata, dobbiamo ammettere che la guerra è sempre una “sconfitta 
dell’umanità”. Nessuna guerra vale le lacrime di una madre che ha visto suo figlio mutilato o 
morto; nessuna guerra vale la perdita della vita, fosse anche di una sola persona umana, essere 
sacro, creato a immagine e somiglianza del creatore; nessuna guerra vale l’avvelenamento della 
nostra Casa Comune; e nessuna guerra vale la disperazione di quanti sono costretti a lasciare la 
loro patria e vengono privati, da un momento all’altro, della loro casa e di tutti i legami familiari, 
amicali, sociali e culturali che sono stati costruiti, a volte attraverso generazioni».64 Tutte le 
guerre, per il solo fatto di contraddire la dignità umana, sono «conflitti che non risolveranno i 
problemi, ma li aumenteranno».65 Questo risulta ancora più grave nel nostro tempo, quando è 
diventato normale che, al di fuori del campo di battaglia, muoiano tanti civili innocenti. 
 
39. Di conseguenza, anche oggi la Chiesa non può che fare sue le parole dei Pontefici, ripetendo 
con san Paolo VI: «jamais plus la guerre, jamais plus la guerre!»,66 e chiedendo, insieme a san 
Giovanni Paolo II, «a tutti nel nome di Dio e nel nome dell’uomo: Non uccidete! Non preparate 

                                                 
59 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 21: AAS 112 (2020), 976, che cita BENEDETTO XVI, Lett. 

enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 22: AAS 101 (2009), 657. 
60 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 20: AAS 112 (2020), 975-976. Cf. anche la “Preghiera al 

Creatore” alla fine della stessa Enciclica. 
61 Ibidem, n. 116: AAS 112 (2020), 1009, che cita FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Incontro mondiale dei 

movimenti popolari (28 ottobre 2014): AAS 106 (2014), 851-852. 
62 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 162: AAS 112 (2020), 1025, che cita FRANCESCO, Discorso 

ai membri del Corpo diplomatico accreditato presso la Santa Sede (12 gennaio 2015): AAS 107 (2015), 165. 
63 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 25: AAS 112 (2020), 978, che cita FRANCESCO, Messaggio 

per la 49ª Giornata mondiale della pace (1° gennaio 2016): AAS 108 (2016), 49. 
64 FRANCESCO, Messaggio ai partecipanti alla VI Edizione del “Forum de Paris sur la Paix” (10 novembre 2023): 

L’Osservatore Romano (10 novembre 2023), 7, che cita ID., Udienza generale (23 marzo 2022): L’Osservatore Romano 
(23 marzo 2022), 3. 

65 FRANCESCO, Discorso alla Conferenza delle Parti della Convenzione Quadro delle Nazioni Unite sui 
Cambiamenti Climatici (COP 28) (2 dicembre 2023): L’Osservatore Romano (2 dicembre 2023), 2. 

66 Cf. S. PAOLO VI, Discorso alle Nazioni Unite (4 ottobre 1965): AAS 57 (1965), 881.  



17
 

agli uomini distruzioni e sterminio! Pensate ai vostri fratelli che soffrono fame e miseria! 
Rispettate la dignità e la libertà di ciascuno!».67 Proprio nel nostro tempo questo è il grido della 
Chiesa e di tutta l’umanità. Papa Francesco sottolinea, infine, che «non possiamo più pensare alla 
guerra come soluzione. Davanti a tale realtà, oggi è molto difficile sostenere i criteri razionali 
maturati in altri secoli per parlare di una possibile “guerra giusta”. Mai più la guerra!».68 Poiché 
l’umanità ricade spesso negli stessi errori del passato, «per costruire la pace è necessario uscire 
dalla logica della legittimità della guerra».69 L’intima relazione che esiste tra fede e dignità umana 
rende contradittorio che la guerra sia fondata su convinzioni religiose: «coloro che invocano il 
nome di Dio per giustificare il terrorismo, la violenza e la guerra non seguono la via di Dio: la 
guerra in nome della religione è una guerra contro la religione stessa».70

 
Il travaglio dei migranti 
 
40. I migranti sono tra le prime vittime delle molteplici forme di povertà. Non solo la loro dignità 
viene negata nei loro Paesi,71 quanto la loro stessa vita è messa a rischio perché non hanno più i 
mezzi per creare una famiglia, per lavorare o per nutrirsi.72 Una volta poi che sono arrivati in 
Paesi che dovrebbero essere in grado di accoglierli, «vengono considerati non abbastanza degni 
di partecipare alla vita sociale come qualsiasi altro, e si dimentica che possiedono la stessa 
intrinseca dignità di qualunque persona […] Non si dirà mai che non sono umani, però in pratica, 
con le decisioni e il modo di trattarli, si manifesta che li si considera di minor valore, meno 
importanti, meno umani».73 È pertanto sempre urgente ricordare che «ogni migrante è una 
persona umana che, in quanto tale, possiede diritti fondamentali inalienabili che vanno rispettati 
da tutti e in ogni situazione».74 La loro accoglienza è un modo importante e significativo di 
difendere «l’inalienabile dignità di ogni persona umana al di là dell’origine, del colore o della 
religione».75

 
La tratta delle persone 
 
41. La tratta delle persone umane deve anch’essa venire annoverata quale violazione grave della 
dignità umana.76 Non costituisce una novità, ma il suo sviluppo assume dimensioni tragiche che 
sono sotto gli occhi di tutti, ragione per cui Papa Francesco l’ha denunciata in termini 
particolarmente forti: «ribadisco che la “tratta delle persone” è un’attività ignobile, una vergogna 
per le nostre società che si dicono civilizzate! Sfruttatori e clienti a tutti i livelli dovrebbero fare 

67 S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Redemptor hominis (4 marzo 1979), n. 16: AAS 71 (1979), 295.
68 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 258: AAS 112 (2020), 1061. 
69 FRANCESCO, Discorso al Consiglio di Sicurezza delle Nazioni Unite (14 giugno 2023): L’Osservatore Romano 

(15 giugno 2023), 8. 
70 FRANCESCO, Discorso nella Giornata mondiale di Preghiera per la Pace (20 settembre 2016): L’Osservatore 

Romano (22 settembre 2016), 5. 
71 Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 38: AAS 112 (2020), 983: «Di conseguenza, “va 

riaffermato il diritto a non emigrare, cioè a essere in condizione di rimanere nella propria terra”», che cita BENEDETTO

XVI, Messaggio per la 99ª Giornata mondiale del Migrante e del Rifugiato (12 ottobre 2012): AAS 104 (2012), 908. 
72 Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 38: AAS 112 (2020), 982-983. 
73 Ibidem, n. 39: AAS 112 (2020), 983. 
74 BENEDETTO XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 62: AAS 101 (2009), 697. 
75 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 39: AAS 112 (2020), 983. 
76 Può essere utile qui ricordare la dichiarazione di Paolo III sulla dignità degli uomini rinvenuti nelle terre del 

“Nuovo Mondo” nella Bolla Pastorale officium (29 maggio 1537), ove stabilisce – sotto pena di scomunica – che gli 
abitanti di quei territori, «anche se sono al di fuori del grembo della chiesa […] non stiano per essere privati della loro 
libertà o del dominio sulle loro cose, poiché sono uomini e per questo capaci di fede e salvezza» [«licet extra gremium 
Ecclesiae existant, non tamen sua libertate, aut rerum suarum dominio […] privandos esse, et cum homines, ideoque fidei 
et salutis capaces sint»]: DH 1495.  



18
 

un serio esame di coscienza davanti a sé stessi e davanti a Dio! La Chiesa rinnova oggi il suo 
forte appello affinché siano sempre tutelate la dignità e la centralità di ogni persona, nel rispetto 
dei diritti fondamentali, come sottolinea la sua Dottrina Sociale, diritti che chiede siano estesi 
realmente là dove non sono riconosciuti a milioni di uomini e donne in ogni Continente. In un 
mondo in cui si parla molto di diritti, quante volte viene di fatto calpestata la dignità umana! In 
un mondo dove si parla tanto di diritti sembra che l’unico ad averli sia il denaro».77

 
42. Per tali motivi, la Chiesa e l’umanità non devono rinunciare a lottare contro fenomeni quali 
«commercio di organi e tessuti umani, sfruttamento sessuale di bambini e bambine, lavoro 
schiavizzato, compresa la prostituzione, traffico di droghe e di armi, terrorismo e crimine 
internazionale organizzato. È tale l’ordine di grandezza di queste situazioni e il numero di vite 
innocenti coinvolte, che dobbiamo evitare qualsiasi tentazione di cadere in un nominalismo 
declamatorio con effetto tranquillizzante sulle coscienze. Dobbiamo aver cura che le nostre 
istituzioni siano realmente efficaci nella lotta contro tutti questi flagelli».78 Di fronte a forme così 
diverse e brutali di negazione della dignità umana, è necessario essere sempre più consapevoli 
che «la tratta delle persone è un crimine contro l’umanità».79 Nega in sostanza la dignità umana 
in almeno due modi: «la tratta, infatti, deturpa l’umanità della vittima, offendendo la sua libertà 
e dignità. Ma, al tempo stesso, essa disumanizza chi la compie».80

 
Abusi sessuali 
 
43. La profonda dignità che inerisce all’essere umano nella sua interezza di animo e di corpo 
permette anche di comprendere perché ogni abuso sessuale lascia profonde cicatrici nel cuore di 
chi lo subisce: costui si sente, infatti, ferito nella sua dignità umana. Si tratta di «sofferenze che 
possono durare tutta la vita e a cui nessun pentimento può porre rimedio. Tale fenomeno è diffuso 
nella società, tocca anche la Chiesa e rappresenta un serio ostacolo alla sua missione».81 Da qui 
l’impegno che essa non cessa di esercitare per porre fine ad ogni tipo di abuso, iniziando dal suo 
interno.  
 
Le violenze contro le donne 
 
44. Le violenze contro le donne sono uno scandalo globale, che viene sempre di più riconosciuto. 
Se nelle parole si riconosce l’uguale dignità della donna, in alcuni Paesi le diseguaglianze tra 
donne e uomini sono gravissime ed anche nei Paesi maggiormente sviluppati e democratici la 
realtà sociale concreta testimonia il fatto che spesso non si riconosce alle donne la stessa dignità 
degli uomini. Papa Francesco evidenzia questo fatto quando afferma che «l’organizzazione delle 
società in tutto il mondo è ancora lontana dal rispecchiare con chiarezza che le donne hanno 
esattamente la stessa dignità e identici diritti degli uomini. A parole si affermano certe cose, ma 
le decisioni e la realtà gridano un altro messaggio. È un fatto che “doppiamente povere sono le 

                                                 
77 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti alla Plenaria del Pontificio Consiglio della Pastorale per i Migranti e gli 

Itineranti (24 maggio 2013): AAS 105 (2013), 470-471. 
78 FRANCESCO, Discorso all’Organizzazione delle Nazioni Unite, New York (25 settembre 2015): AAS 107 (2015), 

1039. 
79 FRANCESCO, Discorso ad un gruppo di Ambasciatori in occasione della presentazione delle Lettere Credenziali 

(12 dicembre 2013): L’Osservatore Romano (13 dicembre 2013), 8. 
80 FRANCESCO, Discorso ai Partecipanti alla Conferenza internazionale sulla tratta di persone (11 aprile 2019): 

AAS 111 (2019), 700. 
81 Documento Finale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (27 ottobre 2018), n. 29. 



19
 

donne che soffrono situazioni di esclusione, maltrattamento e violenza, perché spesso si trovano 
con minori possibilità di difendere i loro diritti”».82

45. Già san Giovanni Paolo II riconosceva che «molto ancora resta da fare perché l’essere donna 
e madre non comporti una discriminazione. È urgente ottenere dappertutto l’effettiva 
uguaglianza dei diritti della persona e dunque parità di salario rispetto a parità di lavoro, tutela 
della lavoratrice-madre, giuste progressioni nella carriera, uguaglianza fra i coniugi nel diritto di 
famiglia, il riconoscimento di tutto quanto è legato ai diritti e ai doveri del cittadino in regime 
democratico».83 Le disuguaglianze in questi aspetti sono diverse forme di violenza. E ricordava 
anche che «è ora di condannare con vigore, dando vita ad appropriati strumenti legislativi di 
difesa, le forme di violenza sessuale che non di rado hanno per oggetto le donne. In nome del 
rispetto della persona non possiamo altresì non denunciare la diffusa cultura edonistica e 
mercantile che promuove il sistematico sfruttamento della sessualità, inducendo anche ragazze in 
giovanissima età a cadere nei circuiti della corruzione e a prestarsi alla mercificazione del loro 
corpo».84 Tra le forme di violenza esercitate sulle donne, come non citare la costrizione all’aborto, 
che colpisce sia la madre che il figlio, così spesso per soddisfare l’egoismo dei maschi? E come 
non citare pure la pratica della poligamia la quale – come ricorda il Catechismo della Chiesa 
Cattolica – è contraria alla pari dignità delle donne e degli uomini ed è altresì contraria «all’amore 
coniugale che è unico ed esclusivo»?85

46. In questo orizzonte di violenza contro le donne, non si condannerà mai a sufficienza il 
fenomeno del femminicidio. Su questo fronte l’impegno dell’intera comunità internazionale deve 
essere compatto e concreto, come ha ribadito Papa Francesco: «l’amore per Maria ci deve aiutare 
a generare atteggiamenti di riconoscenza e gratitudine nei riguardi della donna, nei riguardi delle 
nostre madri e nonne che sono un baluardo nella vita delle nostre città. Quasi sempre silenziose 
portano avanti la vita. È il silenzio e la forza della speranza. Grazie per la vostra testimonianza! 
[…] ma guardando alle madri e alle nonne voglio invitarvi a lottare contro una piaga che colpisce 
il nostro continente americano: i numerosi casi di femminicidio. E sono molte le situazioni di 
violenza che sono tenute sotto silenzio al di là di tante pareti. Vi invito a lottare contro questa 
fonte di sofferenza chiedendo che si promuova una legislazione e una cultura di ripudio di ogni 
forma di violenza».86 

Aborto 
 
47. La Chiesa non cessa di ricordare che «la dignità di ogni essere umano ha un carattere 
intrinseco e vale dal momento del suo concepimento fino alla sua morte naturale. Proprio 
l’affermazione di una tale dignità è il presupposto irrinunciabile per la tutela di un’esistenza 
personale e sociale, e anche la condizione necessaria perché la fraternità e l’amicizia sociale 
possano realizzarsi tra tutti i popoli della terra».87 Sulla base di questo valore intangibile della 
vita umana, il magistero ecclesiale si è sempre pronunciato contro l’aborto. Al riguardo scrive 
san Giovanni Paolo II: «fra tutti i delitti che l’uomo può compiere contro la vita, l’aborto 
                                                 

82 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 23: AAS 112 (2020), 977, che cita ID., Esort. ap. Evangelii 
gaudium (24 novembre 2013), n. 212: AAS 105 (2013), 1108. 

83 S. GIOVANNI PAOLO II, Lettera alle donne (29 giugno 1995), n. 4: Insegnamenti XVIII/1 (1997), 1874. 
84 Ibidem, n. 5: Insegnamenti XVIII/1 (1997), 1875. 
85 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1645. 
86 FRANCESCO, Discorso in occasione della Celebrazione Mariana – Virgen De La Puerta (20 gennaio 2018): AAS 

110 (2018), 329. 
87 FRANCESCO, Discorso ai partecipanti all’Assemblea Plenaria della Congregazione per la Dottrina della Fede 

(21 gennaio 2022): L’Osservatore Romano (21 gennaio 2022), 8. 



20
 

procurato presenta caratteristiche che lo rendono particolarmente grave e deprecabile. […] Ma 
oggi, nella coscienza di molti, la percezione della sua gravità è andata progressivamente 
oscurandosi. L’accettazione dell’aborto nella mentalità, nel costume e nella stessa legge è segno 
eloquente di una pericolosissima crisi del senso morale, che diventa sempre più incapace di 
distinguere tra il bene e il male, persino quando è in gioco il diritto fondamentale alla vita. Di 
fronte a una così grave situazione, occorre più che mai il coraggio di guardare in faccia alla verità 
e di chiamare le cose con il loro nome, senza cedere a compromessi di comodo o alla tentazione 
di autoinganno. A tale proposito risuona categorico il rimprovero del Profeta: “Guai a coloro che 
chiamano bene il male e male il bene, che cambiano le tenebre in luce e la luce in tenebre” (Is 5, 
20). Proprio nel caso dell’aborto si registra la diffusione di una terminologia ambigua, come 
quella di “interruzione della gravidanza”, che tende a nasconderne la vera natura e ad attenuarne 
la gravità nell'opinione pubblica. Forse questo fenomeno linguistico è esso stesso sintomo di un 
disagio delle coscienze. Ma nessuna parola vale a cambiare la realtà delle cose: l’aborto procurato 
è l’uccisione deliberata e diretta, comunque venga attuata, di un essere umano nella fase iniziale 
della sua esistenza, compresa tra il concepimento e la nascita»88. I bambini nascituri sono così 
«i più indifesi e innocenti di tutti, ai quali oggi si vuole negare la dignità umana al fine di poterne 
fare quello che si vuole, togliendo loro la vita e promuovendo legislazioni in modo che nessuno 
possa impedirlo».89 Si dovrà, pertanto, affermare con ogni forza e chiarezza, anche nel nostro 
tempo, che «questa difesa della vita nascente è intimamente legata alla difesa di qualsiasi diritto 
umano. Suppone la convinzione che un essere umano è sempre sacro e inviolabile, in qualunque 
situazione e in ogni fase del suo sviluppo. È un fine in sé stesso e mai un mezzo per risolvere altre 
difficoltà. Se cade questa convinzione, non rimangono solide e permanenti fondamenta per la 
difesa dei diritti umani, che sarebbero sempre soggetti alle convenienze contingenti dei potenti di 
turno. La sola ragione è sufficiente per riconoscere il valore inviolabile di ogni vita umana, ma 
se la guardiamo anche a partire dalla fede, “ogni violazione della dignità personale dell’essere 
umano grida vendetta al cospetto di Dio e si configura come offesa al Creatore dell’uomo”»90. 
Merita qui di essere ricordato il generoso e coraggioso impegno di santa Teresa di Calcutta per la 
difesa di ogni concepito. 
 
Maternità surrogata 
 
48. La Chiesa, altresì, prende posizione contro la pratica della maternità surrogata, attraverso la 
quale il bambino, immensamente degno, diventa un mero oggetto. A questo proposito, le parole 
di papa Francesco sono di una chiarezza unica: «la via della pace esige il rispetto della vita, di 
ogni vita umana, a partire da quella del nascituro nel grembo della madre, che non può essere 
soppressa, né diventare oggetto di mercimonio. Al riguardo, ritengo deprecabile la pratica della 
cosiddetta maternità surrogata, che lede gravemente la dignità della donna e del figlio. Essa è 
fondata sullo sfruttamento di una situazione di necessità materiale della madre. Un bambino è 
sempre un dono e mai l’oggetto di un contratto. Auspico, pertanto, un impegno della Comunità 
internazionale per proibire a livello universale tale pratica».91  
 

                                                 
88 S. GIOVANNI PAOLO II, Lett. enc. Evangelium vitae (25 marzo 1995), 58: AAS 87 (1995), 466-467. Sul tema del 

rispetto dovuto agli embrioni umani, si veda CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Donum vitae 
(22 febbraio 1987): «La prassi di mantenere in vita degli embrioni umani, in vivo o in vitro, per scopi sperimentali o 
commerciali, è del tutto contraria alla dignità umana» (I, 4): AAS 80 (1988), 82 

89 FRANCESCO, Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 213: AAS 105 (2013), 1108. 
90 Ibidem. 
91 FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione 

degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3. 



21
 

49. La pratica della maternità surrogata viola, innanzitutto, la dignità del bambino. Ogni bambino, 
infatti, dal momento del concepimento, della nascita e poi nella crescita come ragazzo o ragazza, 
diventando adulto, possiede infatti una dignità intangibile che si esprime chiaramente, benché in 
modo singolare e differenziato, in ogni fase della sua vita. Il bambino ha perciò il diritto, in virtù 
della sua inalienabile dignità, di avere un’origine pienamente umana e non artificialmente indotta, 
e di ricevere il dono di una vita che manifesti, nello stesso tempo, la dignità di chi dona e di chi 
riceve. Il riconoscimento della dignità della persona umana comporta, inoltre, anche quello della 
dignità dell’unione coniugale e della procreazione umana in tutte le loro dimensioni. In questa 
direzione, il legittimo desiderio di avere un figlio non può essere trasformato in un “diritto al 
figlio” che non rispetta la dignità del figlio stesso come destinatario del dono gratuito della vita.92

 
50. La pratica della maternità surrogata viola, nel medesimo tempo, la dignità della donna stessa 
che ad essa è costretta o decide liberamente di assoggettarvisi. Con tale pratica, la donna si 
distacca del figlio che cresce in lei e diventa un semplice mezzo asservito al guadagno o al 
desiderio arbitrario di altri. Questo contrasta in ogni modo con la dignità fondamentale di ogni 
essere umano e il suo diritto di venire sempre riconosciuto per se stesso e mai come strumento 
per altro. 
 
L’eutanasia ed il suicidio assistito 
 
51. Esiste un caso particolare di violazione della dignità umana, che è più silenzioso ma che sta 
guadagnando molto terreno. Presenta la peculiarità di utilizzare un concetto errato di dignità 
umana per rivolgerlo contro la vita stessa. Tale confusione, molto comune oggi, viene alla luce 
quando si parla di eutanasia. Ad esempio, le leggi che riconoscono la possibilità dell’eutanasia o 
del suicidio assistito si designano a volte come “leggi di morte degna” (“death with dignity acts”). 
È assai diffusa l’idea che l’eutanasia o il suicidio assistito siano coerenti con il rispetto della 
dignità della persona umana. Davanti a questo fatto, si deve ribadire con forza che la sofferenza 
non fa perdere al malato quella dignità che gli è propria in modo intrinseco e inalienabile, ma può 
diventare occasione per rinsaldare i vincoli di una mutua appartenenza e per prendere maggiore 
coscienza della preziosità di ogni persona per l’umanità intera.  
 
52. Certamente la dignità del malato in condizioni critiche o terminali chiede a tutti sforzi adeguati 
e necessari per alleviare la sua sofferenza tramite opportune cure palliative ed evitando ogni 
accanimento terapeutico o intervento sproporzionato. Queste cure rispondono al «dovere costante 
di comprensione dei bisogni del malato: bisogni di assistenza, sollievo dal dolore, bisogni 
emotivi, affettivi e spirituali».93 Ma un tale sforzo è del tutto diverso, distinto, anzi contrario alla 
decisione di eliminare la propria o la vita altrui sotto il peso della sofferenza. La vita umana, 
anche nella condizione dolente, è portatrice di una dignità che va sempre rispettata, che non può 
essere perduta ed il cui rispetto rimane incondizionato. Non esistono infatti condizioni mancando 
le quali la vita umana smette di essere degnamente tale e perciò può essere soppressa: «la vita ha 
la medesima dignità e lo stesso valore per ciascuno: il rispetto della vita dell’altro è lo stesso che 
si deve verso la propria esistenza».94 Aiutare il suicida a togliersi la vita è, pertanto, un’oggettiva 
offesa contro la dignità della persona che lo chiede, anche se si compisse così un suo desiderio: 

                                                 
92 Cf. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae (8 settembre 2008), n. 16: AAS 

100 (2008), 868-869. Tutti questi aspetti sono richiamati con precisione nell’Istruzione dell’allora Congregazione per la 
Dottrina della Fede dal titolo Donum vitae (22 febbraio 1987): AAS 80 (1988), 71-102. 

93 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera Samaritanus bonus (14 luglio 2020), V, n. 4: AAS 112 
(2020), 925. 

94 Cf. Ibidem, V, n.1: AAS 112 (2020), 919.  



22
 

«dobbiamo accompagnare alla morte, ma non provocare la morte o aiutare qualsiasi forma di 
suicidio. Ricordo che va sempre privilegiato il diritto alla cura e alla cura per tutti, affinché i più 
deboli, in particolare gli anziani e i malati, non siano mai scartati. La vita è un diritto, non la 
morte, la quale va accolta, non somministrata. E questo principio etico riguarda tutti, non solo i 
cristiani o i credenti».95 Come già accennato, la dignità di ognuno, per quanto debole o sofferente, 
implica la dignità di tutti. 
 
Lo scarto dei diversamente abili 
 
53. Un criterio per verificare una reale attenzione alla dignità di ogni individuo è, ovviamente, 
l’assistenza fornita ai più svantaggiati. Il nostro tempo, purtroppo, non si distingue molto per tale 
cura: in esso va imponendosi, in verità, una cultura dello scarto.96 Per contrastare tale tendenza, 
meritevole di speciale attenzione e sollecitudine è la condizione di coloro che si trovano in una 
situazione di deficit fisico o psichico. Tale condizione di particolare vulnerabilità,97 così rilevante 
nei racconti evangelici, interroga universalmente su che cosa significhi essere persona umana, 
proprio a partire da uno stato di menomazione o di disabilità. La questione dell’imperfezione 
umana comporta chiari risvolti anche dal punto di vista socio-culturale, dal momento che, in 
alcune culture, le persone con disabilità talvolta subiscono l’emarginazione, se non l’oppressione, 
essendo trattate come veri e propri “scarti”. In realtà, ogni essere umano, qualunque sia la 
condizione di vulnerabilità in cui viene a trovarsi, riceve la sua dignità per il fatto stesso che è 
voluto e amato da Dio. Per tali motivi, è da favorire il più possibile una inclusione ed una 
partecipazione attiva alla vita sociale ed ecclesiale di tutti coloro che sono in qualche modo 
segnati da fragilità o disabilità.98 
 
54. In una prospettiva più ampia, si dovrà ricordare che la «carità, cuore dello spirito della politica, 
è sempre un amore preferenziale per gli ultimi, che sta dietro ogni azione compiuta in loro favore. 
[…] “Prendersi cura della fragilità dice forza e tenerezza, dice lotta e fecondità in mezzo a un 
modello funzionalista e privatista che conduce inesorabilmente alla ‘cultura dello scarto’. […] 
Significa farsi carico del presente nella sua situazione più marginale e angosciante ed essere 
capaci di ungerlo di dignità”. Così certamente si dà vita a un’attività intensa, perché “tutto 
dev’essere fatto per tutelare la condizione e la dignità della persona umana”».99 
 
Teoria del gender 
 
55. La Chiesa desidera, innanzitutto, «ribadire che ogni persona, indipendentemente dal proprio 
orientamento sessuale, va rispettata nella sua dignità e accolta con rispetto, con la cura di evitare 
“ogni marchio di ingiusta discriminazione” e particolarmente ogni forma di aggressione e 

                                                 
95 FRANCESCO, Udienza generale (9 febbraio 2022): L’Osservatore Romano (9 febbraio 2022), 3. 
96 Cf. soprattutto FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 18-21: AAS 112 (2020), 975-976: “Lo 

scarto mondiale”. Il n. 188 della stessa Enciclica arriva a identificare una “cultura dello scarto”. 
97 Cf. FRANCESCO, Discorso ai partecipanti al Convegno promosso dal Pontificio Consiglio per la Promozione della 

Nuova Evangelizzazione (21 ottobre 2017): L’Osservatore Romano (22 ottobre 2017), 8: «La vulnerabilità appartiene 
all’essenza dell’uomo». 

98 Cf. FRANCESCO, Messaggio in occasione della Giornata internazionale delle persone con disabilità (3 dicembre 
2020): AAS 112 (2020), 1185-1186. 

99 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), nn. 187-188: AAS 112 (2020), 1035-1036, che cita ID., 
Discorso al Parlamento Europeo, Strasburgo (25 novembre 2014): AAS 106 (2014), 999, e ID., Discorso alla classe 
dirigente e al Corpo diplomatico, Bangui – Repubblica Centrafricana (29 novembre 2015): AAS 107 (2015) 1320. 



23
 

violenza».100 Per questa ragione va denunciato come contrario alla dignità umana il fatto che in 
alcuni luoghi non poche persone vengano incarcerate, torturate e perfino private del bene della 
vita unicamente per il proprio orientamento sessuale.  
 
56. Nello stesso tempo, la Chiesa evidenzia le decise criticità presenti nella teoria del gender. A 
tale proposito, papa Francesco ha ricordato: «la via della pace esige il rispetto dei diritti umani, 
secondo quella semplice ma chiara formulazione contenuta nella Dichiarazione Universale dei 
Diritti Umani, di cui abbiamo da poco celebrato il 75° anniversario. Si tratta di principi 
razionalmente evidenti e comunemente accettati. Purtroppo, i tentativi compiuti negli ultimi 
decenni di introdurre nuovi diritti, non pienamente consistenti rispetto a quelli originalmente 
definiti e non sempre accettabili, hanno dato adito a colonizzazioni ideologiche, tra le quali ha un 
ruolo centrale la teoria del gender, che è pericolosissima perché cancella le differenze nella 
pretesa di rendere tutti uguali».101

 
57. In merito alla teoria del gender, sulla cui consistenza scientifica molte sono le discussioni 
nella comunità degli esperti, la Chiesa ricorda che la vita umana, in tutte le sue componenti, 
fisiche e spirituali, è un dono di Dio, che va accolto con gratitudine e posto a servizio del bene. 
Voler disporre di sé, così come prescrive la teoria del gender, indipendentemente da questa verità 
basilare della vita umana come dono, non significa altro che cedere all’antichissima tentazione 
dell’essere umano che si fa Dio ed entrare in concorrenza con il vero Dio dell’amore rivelatoci 
dal Vangelo.  
 
58. Un secondo rilievo a riguardo della teoria del gender è che essa vuole negare la più grande 
possibile tra le differenze esistenti tra gli esseri viventi: quella sessuale. Questa differenza 
fondante è non solo la più grande immaginabile, ma è anche la più bella e la più potente: essa 
raggiunge, nella coppia uomo-donna, la più ammirevole delle reciprocità ed è così la fonte di quel 
miracolo che mai smette di sorprenderci che è l’arrivo di nuovi esseri al mondo.   
 
59. In questo senso, il rispetto del proprio corpo e di quello degli altri è essenziale davanti al 
proliferare ed alle pretese di nuovi diritti avanzate dalla teoria del gender. Tale ideologia 
«prospetta una società senza differenze di sesso, e svuota la base antropologica della famiglia».102

Diventa così inaccettabile che «alcune ideologie di questo tipo, che pretendono di rispondere a 
certe aspirazioni a volte comprensibili, cerchino di imporsi come un pensiero unico che determini 
anche l’educazione dei bambini. Non si deve ignorare che sesso biologico (sex) e ruolo sociale-
culturale del sesso (gender), si possono distinguere, ma non separare».103 Sono, dunque, da 
respingere tutti quei tentativi che oscurano il riferimento all’ineliminabile differenza sessuale fra 
uomo e donna: «non possiamo separare ciò che è maschile e femminile dall’opera creata da Dio, 
che è anteriore a tutte le nostre decisioni ed esperienze e dove ci sono elementi biologici che è 
impossibile ignorare».104 Ogni persona umana, soltanto quando può riconoscere ed accettare 
questa differenza nella reciprocità, diventa capace di scoprire pienamente se stessa, la propria 
dignità e la propria identità. 

                                                 
100 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 250: AAS 108 (2016), 412-413, che cita Catechismo 

della Chiesa Cattolica, n. 2358. 
101 FRANCESCO, Discorso ai Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione 

degli auguri per il nuovo anno (8 gennaio 2024): L’Osservatore Romano (8 gennaio 2024), 3. 
102 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 56: AAS 108 (2016), 334. 
103 Ibidem, che cita la XIV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, Relatio finalis (24 ottobre 2015), 

58. 
104 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 286: AAS 108 (2016), 425. 



24
 

Cambio di sesso  
 
60. La dignità del corpo non può essere considerata inferiore a quella della persona in quanto tale. 
Il Catechismo della Chiesa Cattolica ci invita espressamente a riconoscere che «il corpo 
dell’uomo partecipa alla dignità di “immagine di Dio”».105 Una tale verità merita di essere 
ricordata soprattutto quando si tratta del cambio di sesso. L’essere umano è, infatti, composto 
inscindibilmente di corpo e anima e il corpo è il luogo vivente in cui l’interiorità dell’anima si 
dispiega e si manifesta, anche attraverso la rete delle relazioni umane. Costituendo l’essere della 
persona, anima e corpo partecipano dunque di quella dignità che connota ogni essere umano.106

Al riguardo si deve ricordare che il corpo umano partecipa della dignità della persona, in quanto 
esso è dotato di significati personali, particolarmente nella sua condizione sessuata.107 È nel 
corpo, infatti, che ogni persona si riconosce generata da altri, ed è attraverso il loro corpo che 
l’uomo e la donna possono stabilire una relazione di amore capace di generare altre persone. Sulla 
necessità di rispettare l’ordine naturale della persona umana, Papa Francesco insegna che «il 
creato ci precede e dev’essere riconosciuto come dono. Al tempo stesso siamo chiamati a 
custodire la nostra umanità, e ciò significa anzitutto rispettarla e accettarla così come è stata 
creata».108 Da qui deriva che qualsiasi intervento di cambio di sesso, di norma, rischia di 
minacciare la dignità unica che la persona ha ricevuto fin dal momento del concepimento. Questo 
non significa escludere la possibilità che una persona affetta da anomalie dei genitali già evidenti 
alla nascita o che si sviluppino successivamente, possa scegliere di ricevere assistenza medica 
allo scopo di risolvere tali anomalie. In questo caso, l’intervento non configurerebbe un cambio 
di sesso nel senso qui inteso. 

Violenza digitale 

61. Il progresso delle tecnologie digitali, che pure offrono molte possibilità per promuovere la 
dignità umana, inclina sempre più alla creazione di un mondo in cui crescono lo sfruttamento, 
l’esclusione e la violenza, che possono arrivare a ledere la dignità della persona umana. Si pensi 
a come sia facile, tramite questi mezzi, mettere in pericolo la buona fama di chiunque con notizie 
false e con calunnie. Su questo punto Papa Francesco sottolinea che «non è sano confondere la 
comunicazione con il semplice contatto virtuale. Infatti, “l’ambiente digitale è anche un territorio 
di solitudine, manipolazione, sfruttamento e violenza, fino al caso estremo del dark web. I media 
digitali possono esporre al rischio di dipendenza, di isolamento e di progressiva perdita di contatto 
con la realtà concreta, ostacolando lo sviluppo di relazioni interpersonali autentiche. Nuove forme 
di violenza si diffondono attraverso i social media, ad esempio il cyberbullismo; il web è anche 
un canale di diffusione della pornografia e di sfruttamento delle persone a scopo sessuale o tramite 
il gioco d’azzardo”».109 Ed è così che, laddove crescono le possibilità di connessione, accade 
paradossalmente che ciascuno si trovi in realtà sempre più isolato e impoverito di relazioni 

                                                 
105 Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 364. 
106 Questo vale anche per il rispetto dovuto ai corpi dei defunti; cf. ad es. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA 

FEDE, Istruzione Ad resurgendum cum Christo (15 agosto 2016), n. 3: AAS 108 (2016), 1290: «Seppellendo i corpi dei 
fedeli defunti, la Chiesa conferma la fede nella risurrezione della carne, e intende mettere in rilievo l’alta dignità del corpo 
umano come parte integrante della persona della quale il corpo condivide la storia». Più complessivamente, cf. anche 
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Problemi attuali di escatologia (1990), n. 5: “L’uomo chiamato alla 
risurrezione”. 

107 Cf. FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 155: AAS 107 (2015), 909. 
108 FRANCESCO, Esort. ap. Amoris laetitia (19 marzo 2016), n. 56: AAS 108 (2016), 344. 
109 FRANCESCO, Esort. ap. Christus vivit (25 marzo 2019), n. 88: AAS 111 (2019), 413, che cita il Documento Finale 

della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (27 ottobre 2018), n. 23. 



25
 

interpersonali: «nella comunicazione digitale si vuole mostrare tutto ed ogni individuo diventa 
oggetto di sguardi che frugano, denudano e divulgano, spesso in maniera anonima. Il rispetto 
verso l’altro si sgretola e in tal modo, nello stesso tempo in cui lo sposto, lo ignoro e lo tengo a 
distanza, senza alcun pudore posso invadere la sua vita fino all’estremo».110 Tali tendenze 
rappresentano un lato oscuro del progresso digitale. 
 
62. In questa prospettiva, se la tecnologia deve servire la dignità umana e non danneggiarla e se 
deve promuovere la pace piuttosto che la violenza, la comunità umana deve essere proattiva 
nell’affrontare queste tendenze nel rispetto della dignità umana e promuovere il bene: «in questo 
mondo globalizzato “i media possono aiutare a farci sentire più prossimi gli uni agli altri; a farci 
percepire un rinnovato senso di unità della famiglia umana che spinge alla solidarietà e 
all’impegno serio per una vita più dignitosa. […] Possono aiutarci in questo, particolarmente 
oggi, quando le reti della comunicazione umana hanno raggiunto sviluppi inauditi. In particolare 
internet può offrire maggiori possibilità di incontro e di solidarietà tra tutti, e questa è una cosa 
buona, è un dono di Dio”. È però necessario verificare continuamente che le attuali forme di 
comunicazione ci orientino effettivamente all’incontro generoso, alla ricerca sincera della verità 
piena, al servizio, alla vicinanza con gli ultimi, all’impegno di costruire il bene comune».111

 
Conclusione 
 
63. Nella ricorrenza del 75° anniversario della promulgazione della Dichiarazione universale dei 
diritti dell’uomo (1948), papa Francesco ha ribadito che quel documento «è come una via 
maestra, sulla quale molti passi avanti sono stati fatti, ma tanti ancora ne mancano, e a volte 
purtroppo si torna indietro. L’impegno per i diritti umani non è mai finito! A questo proposito, 
sono vicino a tutti coloro che, senza proclami, nella vita concreta di ogni giorno, lottano e pagano 
di persona per difendere i diritti di chi non conta».112

 
64. È in questo spirito che, con la presente Dichiarazione, la Chiesa ardentemente esorta a porre 
il rispetto della dignità della persona umana al di là di ogni circostanza al centro dell’impegno 
per il bene comune e di ogni ordinamento giuridico. Il rispetto della dignità di ciascuno e di tutti 
è, infatti, la base imprescindibile per l’esistenza stessa di ogni società che si pretende fondata sul 
giusto diritto e non sulla forza del potere. Sulla base del riconoscimento della dignità umana si 
sostengono i diritti umani fondamentali, che precedono e fondano ogni civile convivenza.113

 
65. Ad ogni singola persona e, allo stesso tempo, ad ogni comunità umana spetta pertanto il 
compito della concreta e fattiva realizzazione della dignità umana, mentre agli Stati spetta non 
solo di tutelarla, ma anche di garantire quelle condizioni necessarie affinché essa possa fiorire 
nella promozione integrale della persona umana: «nell’attività politica bisogna ricordare che “al 
di là di qualsiasi apparenza, ciascuno è immensamente sacro e merita il nostro affetto e la nostra 
dedizione”».114

 

                                                 
110 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 42: AAS 112 (2020), 984. 
111 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 205: AAS 112 (2020), 1042, che cita ID., Messaggio per 

la 48a Giornata mondiale delle Comunicazioni Sociali (24 gennaio 2014): AAS 106 (2014), 113. 
112 FRANCESCO, Angelus (10 dicembre 2023): L’Osservatore Romano (11 dicembre 2023), 12.  
113 Cf. COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dignità e diritti della persona umana (1983), n. 2. 
114 FRANCESCO, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), n. 195: AAS 112 (2020), 1038, che cita ID., Esort. ap. 

Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 274: AAS 105 (2013), 1130. 



26
 

66. Anche oggi, davanti a tante violazioni della dignità umana che minacciano seriamente il 
futuro dell’umanità, la Chiesa incoraggia la promozione della dignità di ogni persona umana quali 
che siano le sue qualità fisiche, psichiche, culturali, sociali e religiose. Lo fa con speranza, certa 
della forza che scaturisce dal Cristo risorto, il quale ha rivelato in pienezza la dignità integrale di 
ogni uomo e di ogni donna. Questa certezza diviene appello nelle parole di Papa Francesco: «ad 
ogni persona di questo mondo chiedo di non dimenticare questa sua dignità che nessuno ha diritto 
di toglierle».115

 
Il Sommo Pontefice Francesco, nell’Udienza concessa al sottoscritto Prefetto insieme al 

Segretario per la Sezione Dottrinale del Dicastero per la Dottrina della Fede, il giorno 25 marzo 
2024, ha approvato la presente Dichiarazione, decisa nella Sessione Ordinaria di questo 
Dicastero in data 28 febbraio 2024, e ne ha ordinato la pubblicazione. 

Dato in Roma, presso la sede del Dicastero per la Dottrina della Fede, il 2 aprile 2024, 19° 
anniversario della morte di san Giovanni Paolo II. 

 
Víctor Manuel Card. FERNÁNDEZ

Prefetto 

 
Mons. Armando MATTEO

Segretario per la Sezione Dottrinale
 

EX AUDIENTIA DIE  25.03.2024 
FRANCISCUS

  

                                                 
115 FRANCESCO, Lett. enc. Laudato si’ (24 maggio 2015), n. 205: AAS 107 (2015), 928. 



27
 

Indice
Introduzione 
Un chiarimento fondamentale 
 
1. Una progressiva consapevolezza della centralità della dignità umana 
Prospettive bibliche 
Sviluppi del pensiero cristiano 
Tempi odierni 
 
2. La Chiesa annuncia, promuove e si fa garante della dignità umana 
Un’indelebile immagine di Dio 
Cristo eleva la dignità dell’uomo 
Una vocazione alla pienezza della dignità 
Un impegno per la propria libertà 
 
3. La dignità, fondamento dei diritti e dei doveri umani 
Rispetto incondizionato della dignità umana 
Oggettivo riferimento per la libertà umana 
Struttura relazionale della persona umana 
Liberazione dell’essere umano da condizionamenti morali e sociali 
 
4. Alcune gravi violazioni della dignità umana 
Il dramma della povertà 
La guerra 
Il travaglio dei migranti 
La tratta delle persone 
Abusi sessuali 
Le violenze contro le donne 
Aborto 
Maternità surrogata 
L’eutanasia e il suicidio assistito 
Lo scarto dei diversamente abili 
Teoria del gender 
Cambio di sesso 
Violenza digitale 
 
Conclusione 


