Filosofia e Intelligenza Artificiale 
Torino 2 aprile 2025
Oreste Aime

«Ritengo che la cibernetica rappresenti il boccone più grosso che l’uomo abbia strappato dal frutto dell’Albero della Conoscenza negli ultimi duemila anni. Ma la maggior parte dei bocconi di questa mela si sono dimostrati piuttosto indigesti (di solito per motivi cibernetici)»
Gregory Bateson, Da Versailles alla cibernetica, 1966

1. LA RAGIONE DIGITALE

Fenomenologia del digitale. Il digitale è il mondo in cui viviamo oggi, anche se questa affermazione deve essere passata al vaglio critico. Per una sua corretta comprensione, va colto nella storia della tecnica e nel legame, ancora poco esplorato, tra antropologia e tecnica. 

Denominazioni filosofiche. Digitale equivale a numerico e originariamente, in contrapposizione ad analogico, indica in elettronica e in informatica la qualificazione che si dà a dispositivi che convertono i valori di ogni tipo di cosa (parole, suoni, immagini, testi, ecc.) nei numeri di un sistema binario di numerazione. Al digitale ci si avvicina in modi diversi, punto di attrazione di molte branche del sapere e dell’agire tecnico ma che hanno nel computer, nella macchina calcolante, il loro raccordo e l’emblema.

In campo filosofico registriamo alcuni indirizzi: Dataismo (Y. N. Harari). Documentalità (M. Ferraris). Filosofia dell'informazione (L. Floridi). Filosofia digitale o del digitale (cf. G.O. Longo). Ragione digitale. 
Filosofia digitale Il principio primo è l’informazione, dinamica e animata dallo computazione, nel senso che dall’informazione tutto deriva: it from bit (J.A. Wheeler). Tre asserzioni, con l’intera realtà unificata in una sola legge: “tutto computa; tutto è frutto di computazione; tutto è trasformabile in dispositivo computante”. Di questo paradigma pancomputazionale esistono tre versioni di varia intensità: 1: forte (ontologica): tutti i processi sono computazionali (l’universo [Dio] è un computer); 2: debole (epistemologica): tutti i processi possono essere descritti come computazionali; 3: metaforica: i processi possono essere descritti come se fossero computazionali.
Filosofia dell’informazione: «la FI può essere presentata come una philosophia prima, sia nel senso aristotelico del primato del suo oggetto, l’informazione, che la FI considera come componente fondamentale di qualsiasi ambiente, sia nel senso cartesiano-kantiano del primato dell’epistemologia e delle sue questioni, giacché la FI aspira a fornire un approccio di grande valore e completezza alle indagini filosofiche” (Floridi).

Potere e limiti. La tecnica nel suo progetto si vuole senza limiti: Can implies ought (H. Özbekhan). Ciò che può essere fatto, deve essere fatto. Il limite tuttavia non manca (se non altro quello dell’uomo e del mondo).

Alcune questioni teoretiche. 
* La filosofia del digitale e dell’informazione è una filosofia prima? il bit è davvero l’essenza dell’universo?
* Davvero tutto è calcolabile? Dato ma non concesso, che cosa garantisce che il calcolo sia senza errori? La computazione si pone sul lato del discreto, ma con ciò non può essere del tutto eliminato il riferimento al continuo: è possibile la disgiunzione? Se avviene, con quali conseguenze? 
* Nella scrittura profonda adottata dalla macchina calcolante tutto è riportato ai parametri della logica binaria che regola l’informazione in quanto tale. Lo schema binario e numerico è in grado di assumere ciò che può essere chiamato verità? Che cosa collega l’intelligenza umana a quella artificiale, per natura sua calcolante e solo calcolante? 

Critica della ragione digitale(cf. § 3). Parliamo di ragione digitale in conformità con lo schema di M. Horkheimer che ha condensato la storia del pensiero in ragione teoretica e ragione strumentale. 
Secondo J. Lassègue la natura della rivoluzione informatica risiede nella sua forma di scrittura che modifica quella ereditata dalla lunga storia che risale all’invenzione della scrittura stessa. La nuova scrittura è una nuova modalità di costituzione di senso che influenza tutti i settori della vita. Ci troviamo di fronte a una totale de-simbolizzazione a favore di una pura operatività. Questa perdita è compensata dall’acquisizione di una profondità inaudita. Il risultato complessivo: la scrittura digitale al tempo stesso de-simbolizza e ri-simbolizza. 
Sempre sul lato epistemologico si deve rilevare che il sapere digitale non è esente da quello che è stato chiamato il Punto cieco, riassumibile nella formula: la mappa non è il territorio. M. Benasayag rileva che l’IA non è in grado di cogliere la singolarità che è il proprio della vita. L’uomo non deve essere compreso a partire dalla macchina (e dall’IA o dalla machine learning), ma viceversa – altrimenti al cervello aumentato / uomo diminuito corrisponderà un totale dominio tirannico dell’algoritmo (e di chi lo possiede e lo gestisce).

[[[2. INTERMEZZO. Che cosa ci rende umani? 
La domanda è ricorrente, soprattutto in questo ultimo secolo. Si pone oggi da almeno tre versanti, relativamente indipendenti. Il primo mette in questione il presunto antropocentrismo come il motivo del dissesto ecologico ed è in qualche caso antispecista. Il secondo si è formato dal sempre più insistente confronto tra intelligenza umana e intelligenza artificiale. Si deve aggiungere un meno frequentato terzo versante, la constatazione della condizione non umana o subumana a cui sono costretti ancora milioni di persone.

Come raggiungere l’umano? Se il dialogo con i risultati, pur sempre parziali e transeunti, delle scienze, naturali e umane, è indispensabile, l’approccio all’essere umano nella sua ampiezza e complessità deve essere garantito da un approccio fenomenologico-ermeneutico che può osare anche l’approdo ontologico.

Il labirinto degli esistenziali. Dall’anima al corpo. Si può e si deve accettare il corpo come punto di avvio dell’indagine antropologica: nel visibile si annuncia l’invisibile. 
Aristotele che ci ha lasciato due definizioni ancora orientanti. L’uomo è un “essere vivente dotato di logos”;
un “essere vivente nella polis”. Le due definizioni possono essere accorpate. Al cuore di questa descrizione troviamo la libertà – e il suo legame con la verità.
La storicità e la temporalità con Heidegger possono essere collegate all’essere-per-la-morte, che esige il contrappeso di una riflessione sulla nascita e sulle stagioni della vita.
Infine, con la libertà al cuore stesso del fenomeno umano è la moralità. È l’ambito della ragion pratica dell’immersione in sé e al tempo stesso dell’autotrascendenza, fino al confine con la dimensione religiosa.]]]

3. L’UMANO NELL’ERA DIGITALE 

La metamorfosi del mondo e il digitale. Che farne dell’humanum ricevuto in eredità ma forse compromesso da ciò che sta avvenendo quotidianamente? Il trapasso di civiltà e la mutazione antropologica in atto hanno nella rivoluzione informatica uno dei fattori più importanti e trainanti, ma non l’unico. Ci sono altri aspetti distinti e connessi: la società individualizzata, il neoliberismo capitalistico, la comunicazione, assorbita e orientata nei processi informatici. Il sapere coartato negli schemi dei data, del deep learning e dell’algoritmo. La rabbia, piuttosto che la speranza. Al tempo stesso è indispensabile cogliere la pervasività dei processi informatici, in particolare quelli dell’IA, ma anche l’enigma che li accompagna; occorre abbandonare una lettura solo strumentale della tecnologia digitale; è anche e soprattutto qualcosa d’altro. 

Comparazioni. Per comprenderla, è opportuno in termini comparativi richiamare un altro inizio, quello dell’epoca moderna, che registrò mutamenti immensi. Così è anche stato nel secolo breve. 

Il ruolo della critica. 
La prima mossa: partire dall’intelligenza umana nella sua definizione più ampia per comprendere quella artificiale, e non viceversa. Sembra ovvio, ma non lo è e lo sarà sempre di meno. 

1: Intelligenza umana e «intelligenza artificiale»
La questione teorica e teoretica è impegnativa. IU e IA non sono del tutto definite e definibili.
La questione decisiva è pratica. La differenza tra IU e IA, quand’anche sia invalicabile, non definisce i limiti dell’influsso, soprattutto dell’IA sull’IU.

a: che cos’è IA? Chiara (logica e matematica), potente (ingegneria) ed enigmatica (il lato oscuro, opaco, enigmatico)

b1: che ne fa e ne farà l’intelligenza umana dell’intelligenza artificiale? 
Questione tradizionale: IA come strumento, per quanto molto diverso

b2: Viceversa: che cosa fa e ne farà l’IA dell’intelligenza umana? Ogni strumento tecnico nella storia (ruota, scrittura, macchina a vapore o elettrica) ha modificato sia l’attività cerebrale sia l’apertura al mondo e alla società. 
Le previsioni qui sono più difficili, si possono fare ipotesi anche se non mancano i primi riscontri (sulla psiche dei ragazzi - quanto censurati?). Con quali conseguenze (cognitive, relazionali, politiche, economiche)?

2:  IA e il vivente
L’IA non è in grado di cogliere la singolarità del vivente e dell’essere umano come persona. Ci sarà sempre una sproporzione tra il dato quantitativo e quello qualitativo e relazionale. La salvaguardia dell’esperienza in tutta la sua ampiezza e profondità è indispensabile. 

3: IA e azione
L’infosfera e l’IA hanno già attivato un’ampia riflessione etica: è sufficiente il buon uso? 
Bisogna assumere la questione della sua ‘logica’ profonda de simbolizzante e del suo possibile impatto.

4: Tecnocrazia e tecnica come religione 
Tecnica e potere (economico, politico e sociale) si attraggono in sante alleanze.
La tecnica – anche l’IA – assume tratti religiosi: come depositaria del senso (significato e mete).
“Proprio perché potente la tecnica può essere investita, forse persino investirsi, di funzioni salvifiche, come se il destino dell’uomo dipendesse da essa. È uno degli aspetti più oscuri e problematici della fase che stiamo vivendo. Da un lato la volontà di potenza portata all’estremo, e dunque la massimizzazione della salvezza, dall’altro una volontà di nulla, perché la tecnica è sempre in superamento di sé, autodistruttiva, non lascia nulla o quasi dietro di sé, se non qualche archivio o qualche feticcio. Potenza e nulla sembrano rafforzarsi vicendevolmente” (o.a.)

5: Pensiero e pratiche Il pensiero è indispensabile ma non sufficiente.
Quale azione, dunque? Possiamo ricordare alcune pratiche.  Alle sottrazioni bisognerebbe rispondere con un ristabilimento del senso o persino con un suo incremento. Le pratiche dovrebbero riguardare la corporeità, la simbolicità, la libertà, la relazione e la moralità – in dialogo e tensione con la dimensione religiosa. 


BIBLIOGRAFIA DI RIFERIMENTO. M. DAVIS, Il calcolatore universale. Da Leibniz a Turing, Adelphi, Milano 2023 (ed. or. 2000, 2011); L. TADDIO, G. GIACOMINI (ed.), Filosofia del digitale, Mimesis Milano-Udine 2020; L. FLORIDI, Filosofia dell’informazione, Cortina, Milano 2024 (ed. or. 2011); D. MARCONI, L’intelligenza di Turing, in A. M. TURING, Macchine calcolatrici e intelligenza, Einaudi, Torino 2025 (ed. or. 1950), 59-129; D. ANDLER, Il duplice enigma. Intelligenza artificiale e intelligenza umana, Einaudi, Torino 2024 (ed. or. 2023); A. GARAPON, J. LASSÈGUE, La giustizia digitale. Determinismo tecnologico e libertà, il Mulino, Bologna 2021 (ed. or. 2018), 33-134; M. BENASAYAG, La tirannia dell’algoritmo, Vita e Pensiero, Milano 2020 (ed. or. 2019); A. FABRIS, Etica per le tecnologie dell’informazione e della comunicazione, Carocci, Roma 2018; P. BENANTI, Oracoli. Tra algoretica e algocrazia, Luca Sossella, Roma 2018; L. FLORIDI, Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide, Cortina, Milano 2022 (ed. or. 2022); L. PERILLI, Coscienza artificiale. Come le macchine pensano e trasformano l’esperienza umana, il Saggiatore, Milano 2025; S. RUSSELL, Compatibile con l’uomo. Come impedire che l’IA controlli il mondo, Einaudi, Torino 2025 (ed. or. 2019, 2023).
