CONGREGAZIONE
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE

IL RISPETTO DELLA VITA UMANA NASCENTE
E LA DIGNITA DELLA PROCREAZIONE"

PREMESSA

La Congregazione per la Dottrina della Fede e stata interpellata da diverse Conferenze
Episcopali 0 da singoli vescovi da teologi medici e uomini di scienza, in merito ala
conformita con i principi della morale cattolica delle tecniche biomediche che consentono di
intervenire nella fase iniziale della vita dell'essere umano e nei processi stessi della
procreazione. La presente Istruzione, che e frutto di vasta consultazione e in particolare di
una attenta valutazione delle dichiarazioni di episcopati non intende riproporre tutto
I'insegnamento della Chiesa sulla dignita della vita umana nascente e della procreazione, ma
offrire, ala luce della precedente dottrina del Magistero, delle risposte specifiche ai
principali interrogativi sollevati in proposito. L'esposizione viene ordinata nella maniera
seguente: un'introduzione richiamera i principi fondamentali di carattere antropologico e
morale, necessari per un'adeguata valutazione dei problemi e per I'elaborazione delle
risposte atali interrogativi; la prima parte avra per argomento il rispetto dell'essere umano a
partire dal primo momento della sua esistenza; la seconda parte affrontera gli interrogativi
morali posti dagli interventi della tecnica sulla procreazione umana; nella terza parte
verranno offerti alcuni orientamenti sui rapporti che intercorrono tra legge morale e legge
civile a proposito del rispetto dovuto agli embrioni e feti umani* in relazione ala legittimita
delle tecniche di procreazione artificiale.

* | termini di "zigote", "pre-embrione’, "embrione" e "feto" possono indicare nel
vocabolario della biologia stadi successivi dello sviluppo di un essere umano. La presente
Istruzione usa liberamente di questi termini, attribuendo ad essi un'identica rilevanza etica,
per designare il frutto, visibile o non, della generazione umana, dal primo momento della
sua esistenzafino allanascita. Laragione di questo uso viene chiaritadal testo (cf. 1, 1).

INTRODUZIONE
1. Laricercabiomedica el'insegnamento della Chiesa
Il dono della vita, che Dio Creatore e Padre ha affidato al'uomo, impone a questi di

prendere coscienza del suo inestimabile valore e di assumerne la responsabilita: questo
principio fondamentale dev'essere posto al centro dellariflessione, per chiarire e risolvere i

1 |struzione sul rispetto della vita umana rescente e la dignita della procreazione — Donum vitae (Instructio de
observantia erga vitam humanam nascentem deque procreationis dignitate tuenda. Responsiones ad quasdam
guaestiones nostris temporibus agitatas), 22 febbraio 1987. AAS 80 (1988) 70-102; DeS 12 (1990). OR 11.3.1987;
CivCat 138 (1987) 1, 561-586; Communicationes 19 (1987) 9-11 [Pars de ethica et de iuribus civilibus]; EV 10, 818-
893; LE 5218; Dokumenty, I1, 19

1



problemi morali sollevati dagli interventi artificiali sulla vita nascente e sui process della
procreazione. Grazie al progresso delle scienze biologiche e mediche, 1'uomo puo disporre
di sempre piu efficaci risorse terapeutiche, ma pud anche acquisire poteri nuovi dalle
conseguenze imprevedibili sulla vita umana nello stesso suo inizio e nel suoi primi stadi.
Diversi procedimenti consentono oggi d'intervenire non soltanto per assistere ma anche per
dominare i processi della procreazione. Tali tecniche possono consentire al'uomo di
"prendere in mano il proprio destino”, ma lo espongono anche "alla tentazione di andare
oltre i limiti di un ragionevole dominio sulla natura’(1). Per quanto possano costituire un
progresso a servizio dell'uomo, esse comportano anche dei rischi gravi. Da parte di molti,
viene espresso cosi un urgente appello, affinché siano salvaguardati, negli interventi sulla
procreazione, i valori e i diritti della persona umana. Le richieste di chiarificazione e
orientamento non provengono soltanto dai fedeli, ma anche da parte di quanti riconoscono
comunque ala Chiesa, "esperta in umanitd'(2), una missione al servizio della "civilta
dell'amore’(3) e della vita. || Magistero della Chiesa non interviene in nome di una
competenza particolare nell'ambito delle scienze sperimentali; ma, dopo aver preso
conoscenza dei dati della ricerca e della tecnica, intende proporre in virtu della propria
missione evangelica e del suo dovere apostolico, la dottrina morale rispondente alla dignita
della persona e alla sua vocazione integrale, esponendo i criteri di giudizio morale sulle
applicazioni della ricerca scientifica e della tecnica, in particolare per cio che riguarda la
vitaumana e i suoi inizi. Tali criteri sono il rispetto, la difesa e la promozione dell'uomo, il
suo "diritto primario e fondamentale” ala vita(4), la sua dignita di persona, dotata di
un‘anima spirituale, di responsabilita morale(5) e chiamata alla comunione beatifica con
Dio. L'intervento della Chiesa anche in quest'ambito € ispirato all'amore che essa deve
all'uomo aiutandolo a riconoscere e rispettare i suoi diritti e i suoi doveri. Tale amore s
alimenta alle sorgenti della carita di Cristo: contemplando il mistero del Verbo Incarnato, la
Chiesa conosce anche il "mistero dell'uomao”(6), annunciando il Vangelo della salvezza,
rivela all'uomo la sua dignita e lo invita a scoprire pienamente la sua verita. La Chiesa
ripropone cosi la legge divina per fare opera di verita e di liberazione. E infatti per bonta—
per indicare il cammino della vita—che Dio da agli uomini i suoi comandamenti e la grazia
per osservali; ed € pure per bonta—per aiutarli a perseverare nello stesso cammino—che
Dio offre sempre a tutti il suo perdono. Cristo ha compassione delle nostre fragilita: Egli €
nostro Creatore e nostro Redentore. Che il suo Spirito apra gli animi a dono della pace di
Dio e adl'intelligenza dei suoi precetti.

2. Lascienza elatecnicaal servizio della persona umana

Dio ha creato I'uomo a sua immagine e somiglianza: "maschio e femminali creo" (Gen. 1,
27), affidando loro il compito di "dominare la terra’ (Gen. 1, 28). La ricerca scientifica di
base e quella applicata costituiscono un'espressione significativa di questa signoria
dell'uomo sul creato. La scienza e la tecnica, preziose risorse dell'uomo quando si pongono
al suo servizio e ne promuovono lo sviluppo integrale a beneficio di tutti, non possono da
sole indicare il senso dell'esistenza e del progresso umano. Essendo ordinate all'uomo da cui
traggono origine e incremento, attingono dalla persona e dai suoi valori morali I'indicazione
della loro finalita e la consapevolezza dei loro limiti. Sarebbe, percio, illusorio rivendicare
la neutralitd morale della ricerca scientifica e delle sue applicazioni; d'altro canto non s
possono desumere i criteri di orientamento dalla semplice efficienza tecnica, dall’ utilita che
possono arrecare ad alcuni a danno di altri o, peggio ancora, dalle ideologie dominanti.



Pertanto |a scienza e la tecnica richiedono, per il loro stesso intrinseco significato, il rispetto
incondizionato dei criteri fondamentali della moralita: debbono essere cioe, a servizio della
persona umana, dei suoi diritti inalienabili e del suo bene vero e integrale secondo il
progetto e la volonta di Dio(7). Il rapido sviluppo delle scoperte tecnologiche rende piu
urgente questa esigenza di rispetto dei criteri ricordati: la scienza senza la coscienza ad altro
non puod portare che ala rovina dell'uomo. "L'epoca nostra, piu ancora che i secoli passati,
ha bisogno di questa sapienza, perché diventino piti umane tutte le sue nuove scoperte. E in
pericolo, di fatto, il futuro del mondo, a meno che non vengano suscitati uomini piu

saggi”(8).
3. Antropologia einterventi in campo biomedico

Quali criteri morali si devono applicare per chiarire 1 problemi posti oggi nell'ambito della
biomedicina? La risposta a questo interrogativo suppone un'adeguata concezione della
natura della persona umana nella sua dimensione corporea. Infatti, € soltanto nella linea
della sua vera natura che la persona umana puo realizzarsi come "totalita unificata'(9): ora
guesta natura e nello stesso tempo corporale e i spirituale. In forza della sua unione
sostanziale con un‘anima spirituale, il corpo umano non puo essere considerato solo come
un complesso di tessuti, organi e funzioni, ne puo essere valutato alla stessa stregua del
corpo degli animali, ma e parte costitutiva della persona che attraverso di s manifestae
si esprime. La legge morale naturale esprime e prescrive le finalita, i diritti e i doveri che si
fondano sulla natura corporale e spirituale della persona umana. Pertanto essa non puo
essere concepita come normativita semplicemente biologica, ma deve essere definita come
I'ordine razionale secondo il quale I'uomo e chiamato dal Creatore a dirigere e regolare la
sua vita ei suoi atti e, in particolare, a usare e disporre del proprio corpo(10). Una prima
conseguenza pud essere dedotta da tali principi: un intervento sul corpo umano non
raggiunge soltanto i tessuti, gli organi e le loro funzioni, macoinvolge anche alivelli diversi
la stessa persona; comporta quindi un significato e una responsabilita morali, in modo
implicito forse, ma reale. Govanni Paolo Il ribadiva con forza all'Associazione medica
mondiale: "Ogni persona umana, nella sua singolarita irrepetibile, non e costituita soltanto
dallo spirito ma anche dal corpo, cosi nel corpo e attraverso il corpo viene raggiunta la
persona stessa nella sua realta concreta. Rispettare la dignita dell'uomo comporta di
conseguenza salvaguardare questa identita dell'uomo corpore et anima unus, come
affermava il Concilio Vaticano Il (Cost. Gaudium et Spes, n. 14, 1). E sulla base di questa
visone antropologica che si devono trovare i criteri fondamentali per le decisioni da
prendere, quando si tratta d'interventi non strettamente terapeutici, per esempio gli interventi
miranti a miglioramento della condizione biologica umana’(11). La biologia e la medicina
nelle loro applicazioni concorrono a bene integrale della vita umana quando vengono in
aiuto della persona colpita da malattia e infermita nel rispetto della sua dignita di creatura di
Dio. Nessun biologo o medico pud ragionevolmente pretendere, in forza della sua
competenza scientifica, di decidere dell'origine e del destino degli uomini. Questa non ma si
deve applicare in maniera particolare nell'ambito della sessualita e della procreazione, dove
I'uvomo e la donna pongono in atto i valori fondamentali dell’amore e della vita. Dio, che e
amore e vita, hainscritto nell'uomo e nella donna la vocazione a una partecipazione speciale
al suo mistero di comunione personale e ala sua opera di Creatore e di Padre(12). Per
guesto il matrimonio possiede specifici beni e valori di unione e di procreazione senza
possibilita di confronto con quelli che esistono nelle forme inferiori della vita. Tali valori e



significati di ordine personae determinano dal punto di vista morale il senso e i limiti degli
interventi artificiali sulla procreazione e sull'origine della vita umana . Questi interventi non
sono da rifiutare in quanto artificiali. Come tali testimoniano le possibilita dell'arte
medica, ma si devono valutare sotto il profilo morale in riferimento alla dignita della
persona umana, chiamata a realizzare la vocazione divina a dono dell'amore e al dono della
vita

4. Criteri fondamentali per un giudizio morale

| valori fondamentali connessi con le tecniche di procreazione artificiale umana sono due: la
vita dell'essere umano chiamato al'esistenza e I'originalita della sua trasmissione nel
matrimonio. |l giudizio morale su tali metodiche di procreazione artificiale dovra quindi

essere formulato in riferimento a questi valori. La vita fisica, per cui hainizio la vicenda
umana nel mondo, non esaurisce certamente in se tutto il valore della persona ne
rappresenta il bene supremo dell'uomo che e chiamato al’ eternita. Tuttavia ne costituisce in
un certo qual modo il valore "fondamentale”, proprio perché sulla vitafisicas fondano e si
sviluppano tutti gli altri valori della persona(13). L’inviolabilita del diritto ala vita
dell'essere umano innocente "dal momento del concepimento alla morte"(14) € un segno e
un‘esigenza dell'inviolabilita stessa della persona, allaquale il Creatore ha fatto il dono della
vita. Rispetto alla trasmissione delle altre forme di vita nell'universo, la trasmissione della
vita umana ha una sua originalita, che deriva dalla originalita stessa della persona umana.
"La trasmissione della vita umana e affidata dalla natura a un atto personale e cosciente e,

come tale, soggetto alle santissime leggi di Dio: leggi immutabili e inviolabili che vanno
riconosciute e osservate. E per questo che non si possono usare mezzi e seguire metodi che
possono essere leciti nella trasmissione della vita delle piante e degli animali”(15). |
progressi della tecnica hanno oggi reso possibile una procreazione senza rapporto sessuale
mediante I'incontro in vitro delle cellule germinali antecedentemente prelevate dall'uomo e
dalla donna. Ma ci0 che é tecnicamente possibile non e per ci0 stesso moramente
ammissibile. La riflessione razionale sui valori fondamentali della vita e della procreazione
umana e percio indispensabile per formulare la valutazione morale a riguardo di tali

interventi dellatecnica sull'essere umano fin dai primi stadi del suo sviluppo.

5. Insegnamenti del magistero

Da parte sua il Magistero della Chiesa, anche in questo ambito, offre al la ragione umana la
luce della Rivelazione: la dottrina sull'uomo insegnata dal Magistero contiene molti
elementi che illuminano i problemi che qui vengono affrontati. Dal momento del
concepimento, la vita di ogni essere umano va rispettata in modo assoluto, perché ['uomo e
sulla terra l'unica creatura che Dio ha "voluto per se stesso”(16), e I'anima spirituale di
ciascun uomo e “immediatamente creata’ da Dio(17); tutto il suo essere porta I'immagine
del Creatore. La vita umana € sacra perché fin dal suo inizio comporta "l'azione creatrice di
Di0"(18) e rimane per sempre in una relazione speciale con il Creatore, suo unico fine(19).
Solo Dio €l Signore della vita dal suo inizio alla sua fine: nessuno, in nessuna circostanza,
puo rivendicare a se il diritto il distruggere direttamente un essere umano innocente(20). La
procreazione umana richiede una collaborazione responsabile degli sposi con |'amore
fecondo di Dio(21); il dono della vita umana deve realizzarsi nel matrimonio mediante gli
atti specifici ed esclusivi degli sposi, secondo le leggi inscritte nelle loro persone e nellaloro
unione(22).



PARTE |
IL RISPETTO DEGLI EMBRIONI UMANI

Un'attenta riflessione su questo insegnamento del Magistero e sui dati di ragione sopra
richiamati permette di rispondere ai molteplici problemi morali posti dagli interventi tecnici
sull'essere umano nelle fasi iniziali della suavitae sui processi del suo concepimento.

1. Qualerispetto e dovuto all'embrione umano, tenuto conto della sua natura e della sua
identita?

L'essere umano € da rispettare - come una persona - fin dal primo istante della sua esistenza.
La messa in atto dei procedimenti di fecondazione artificiale ha reso possibili diversi
interventi sugli embrioni e sui feti umani. Gli scopi perseguiti sono di diverso genere:
diagnostici e terapeutici, scientifici e commerciali. Da tutto cio scaturiscono gravi problemi.
Si pud parlare di un diritto alla sperimentazione sugli embrioni umani in vista della ricerca
scientifica? Quali normative o quale legislazione elaborare in questa materia? La risposta a
tali problemi suppone una riflessione approfondita sulla natura e sull’identita propria - si
parladi "statuto” - dell'embrione umano. Da parte sua la Chiesa nel Concilio Vaticano Il ha
proposto nuovamente all'uomo contemporaneo la sua dottrina costante e certa secondo cui:
"la vita, una volta concepita, dev'essere protetta con la massima cura, e I'aborto come
I'infanticidio, sono abominevoli delitti"(23). Piu recentemente la Carta dei diritti della
famiglia, pubblicata dalla Santa Sede, ribadiva: "La vita umana dev'essere rispettata e
protetta in modo assoluto dal momento del concepimento”(24). Questa Congregazione
conosce le discussioni attuali sull'inizio della vita umana, sull’individualita dell'essere
umano e sull’identita della persona umana. Essa richiama gli insegnamenti contenuti nella
Dichiarazione sull'aborto procurato: "Dal momento in cui I'ovulo e fecondato, si inaugura
una nuova vita che non e quella del padre o della madre, ma di un nuovo essere umano che
si sviluppa per proprio conto. Non sara mai reso umano se non lo é stato fin da allora. A
guesta evidenza di sempre... la scienza genetica moderna fornisce preziose conferme. Essa
ha mostrato come dal primo istante si trova fissato il programma di cio che sara questo
vivente: un uomo, quest'uomo-individuo con le sue note caratteristiche gia ben determinate.
Fin dalla fecondazione € iniziata I’ avventura di una vita umana, di cui ciascuna delle grandi
capacita richiede tempo per impostarsi e per trovarsi pronta ad agire"(25). Questa dottrina
rimane valida e viene peraltro confermata, se ve ne fosse bisogno, dalle recenti acquisizioni
della biologia umana la quale riconosce che nello zigote* derivante dalla fecondazione si e
gia costituita I’identita biologica di un nuovo individuo umano. Certamente nessun dato
sperimentale pud essere per sé sufficiente a far riconoscere un'anima spirituale; tuttavia le
conclusioni della scienza sull'embrione umano forniscono un’indicazione preziosa per
discernere razionalmente una presenza personale fin da questo primo comparire di una vita
umana: come un individuo umano non sarebbe una persona umana? Il Magistero non si €
espressamente impegnato su un'affermazione d'indole filosofica, ma ribadisce in maniera
costante la condanna morale di qualsiasi aborto procurato. Questo insegnamento non e
mutato ed e immutabile(26). Pertanto il frutto della generazione umana dal primo momento
della sua esistenza, e cioe a partire dal costituirsi dello zigote, esige il rispetto
incondizionato che € moralmente dovuto all'essere umano nella sua totalita corporale e
spirituale. L'essere umano va rispettato e trattato come una persona fin dal suo
concepimento e, pertanto, da quello stesso momento gli si devono riconoscere i diritti della

5



persona, tra i quali anzitutto il diritto inviolabile di ogni essere umano innocente alla vita.
Questo richiamo dottrinale offre il criterio fondamentale per la soluzione dei divers
problemi posti dallo sviluppo delle scienze biomediche in questo campo: poiché deve essere
trattato come persona, I'embrione dovra anche essere difeso nella sua integrita, curato e
guarito nella misura del possibile, come ogni altro essere umano nell'ambito dell'assistenza
medica.

*Lo zigote e la celluladerivante dallafusione dei nuclei dei due gameti

2. Ladiagnosi prenatale € moralmente lecita?

Se la diagnosi prenatale rispetta la vita e I’integrita dell'embrione e del feto umano ed é
orientata alla sua salvaguardia o alla sua guarigione individuale, larisposta e affermativa. La
diagnosi prenatale puo infatti far conoscere le condizioni dell'embrione e del feto quando e
ancora nel seno della madre; permette, o consente di prevedere, alcuni interventi terapeutici,
medici o chirurgici, piu precocemente e piu efficacemente. Tale diagnosi € lecita se i metodi
impiegati, con il consenso dei genitori adeguatamente informati, salvaguardano la vita e |
'integrita dell'embrione e di sua madre, non facendo loro correre rischi sproporzionati(27);

Ma essa € gravemente in contrasto con la legge morale quando contempla |’ eventualita, in
dipendenza dai risultati, di provocare un aborto: una diagnosi attestante I'esistenza di una
malformazione o di una malattia ereditaria non deve equivalere a una sentenza di morte.

Pertanto la donna che richiedesse la diagnosi con l'intenzione determinata di procedere
dl'aborto nel caso che l'esito confermi l'esistenza di una malformazione o anomalia,
commetterebbe un'azione gravemente illecita. Parimenti agirebbero in modo contrario alla
morale il coniuge o i parenti o chiunque altro, qualora consigliassero 0 imponessero la
diagnosi alla gestante con lo stesso intendimento di arrivare eventualmente all'aborto. Cosi

pure sarebbe responsabile di illecita collaborazione lo specialista che nel condurre la
diagnosi e nel comunicarne l'esito contribuisse volutamente a stabilire o favorire il
collegamento tra diagnosi prenatale e aborto. Si deve infine condannare, come violazione
del diritto alla vita nei confronti del nascituro e come prevaricazione sui diritti e doveri

prioritari dei coniugi, una direttiva o un programma delle autorita civili e sanitarie o di

organizzazioni scientifiche che, in qualsiasi modo, favorisse la connessione tra diagnosi

prenatale e aborto oppure addirittura inducesse le donne gestanti a sottoporsi alla diagnosi

prenatale pianificata allo scopo di eliminare i feti affetti o portatori di malformazioni o
malattie ereditarie.

3. Gli interventi terapeutici sull'embrione umano sono leciti?

Come per ogni intervento medico sui pazienti, si devono ritenere leciti gli interventi
sull'embrione umano a patto che rispettino la vita e I'integrita dell'embrione, non
comportino per lui rischi sproporzionati, ma siano finalizzati ala sua guarigione, al
miglioramento delle sue condizioni di salute o alla sua sopravvivenza individuae.
Qualungue sia il genere di terapi a medica, chirurgica o di altro tipo, é richiesto il consenso
libero e informato dei genitori, secondo le regole deontologiche previste nel caso di
bambini. L'applicazione di questo principio morale puo richiedere delicate e particolari
cautele trattandosi di vita embrionale o di feti. La legittimita ei criteri di tali interventi sono
stati chiaramente espressi da Giovanni Paolo II: "Un intervento strettamente terapeutico che
si prefigga come obiettivo la guarigione di diverse malattie, come quelle dovute a difetti

6



cromosomlcl, sarg, in linea di principio, considerato come auspicabile, supposto che tenda a
realizzare la vera promozione del benessere personale dell'individuo, senza arrecare danno
alla sua integrita o deteriorarne le condizioni di vita. Un tde intervento si colloca di fatto
nellalogica dellatradizione morale cristiana'(28).

4. Come valutare moralmente |la ricerca e la sperimentazione* sugli embrioni e sui feti
umani?

La ricerca medica deve astenersi da interventi sugli embrioni vivi, a meno che non ci siala
certezza morale di non arrecare danno né ala vita né al’integrita del nascituro e della
madre, e a condizione che i genitori abbiano accordato il loro consenso, libero e informato,
per I'intervento sull'embrione. Ne consegue che ogni ricerca, anche se limitata alla semplice
osservazione dell'embrione, diventerebbe illecita qualora, per i metodi impiegati o per gli

effetti indotti, implicasse un rischio per I'integrita fisica o la vita dell'embrione. Per quanto
riguarda la sperimentazione presupposta la distinzione generale tra quella con finalita non
direttamente terapeutica e quella chiaramente terapeutica per il soggetto stesso, nella
fattispecie occorre distinguere anche tra la sperimentazione attuata sugli embrioni ancora
vivi e la sperimentazione attuata su embrioni morti. Se sono Vvivi, viabili o non, devono
essere rispettati come tutte le persone umane; la sperimentazione non direttamente
terapeutica sugli embrioni € illecita(29). Nessuna finalitd, anche in se stessa nobile, come la
previsione di una utilita per la scienza, per altri esseri umani o0 per la societa, puo in alcun
modo giustificare la sperimentazione sugli embrioni o feti umani vivi, viabili e non, nel seno
materno o fuori di esso. Il consenso informato, normalmente richiesto per la
sperimentazione clinica sull'adulto, non pud essere concesso dai genitori i quali non possono
disporre né dell’integrita fisica ne della vita del nascituro. D'altra parte la sperimentazione
sugli embrioni o feti comporta sempre il rischio, anzi, il piu delle volte la previsione certa di
un danno per la loro integrita fisica o addirittura della loro morte. Usare |'embrione umano,
o il feto, come oggetto o strumento di sperimentazione rappresenta un delitto nei confronti

dellaloro dignitadi esseri umani che hanno diritto allo stesso rispetto dovuto al bambino gia
nato e ad ogni persona umana. La Carta dei diritti della famiglia, pubblicata dalla Santa
Sede, afferma: "Il rispetto per la dignita dell'essere umano esclude ogni sorta di
manipolazione sperimentale o sfruttamento dell'embrione umano”(30). La prassi di
mantenere in vita degli embrioni umani, in vivo o in vitro, per scopi sperimentali o

commerciali, € del tutto contraria alla dignita umana. Nel caso della sperimentazione
chiaramente terapeutica, qualora s trattasse cioe di terapie sperimentali impiegate a
beneficio dell'embrione stesso allo scopo di salvare in un tentativo estremo la sua vita, e in
mancanza di altre terapie valide, puo essere lecito il ricorso a farmaci o0 a procedure non
ancora del tutto convalidate(31). | cadaveri di embrioni o feti umani, volontariamente
abortiti o non, devono essere rispettati come le spoglie degli altri esseri umani. In particolare
non possono essere oggetto di mutilazioni o autopsie se laloro morte non € stata accertata e
senza il consenso dei genitori 0 della madre. Inoltre va sempre fatta salva I'esigenza morale
che non vi sia stata complicita alcuna con I'aborto volontario e che sia evitato il pericolo di
scandalo. Anche nel caso di feti morti, come per i cadaveri di persone adulte, ogni pratica
commerciale deve essere ritenutaillecita e deve essere proibita.

*Poiché i termini "ricerca' e "sperimentazione” sono freguentemente usati in modo
equivalente e ambiguo, si ritiene di dover precisare il significato loro attribuito nel presente



documento. I) Per ricerca sintende qualsiasi procedimento induttivo-deduttivo, inteso a
promuovere |'osservazione sistematica di un dato fenomeno in campo umano o a verificare
un'ipotesi emersa da precedenti osservazioni. 2) Per sperimentazione Sintende qualsiasi
ricerca, in cui I'essere umano (nei divers stadi della sua esistenza: embrione, feto, bambino
o adulto) rappresenta |'oggetto mediante il quale o sul quale sintende verificare |'effetto, al
momento sconosciuto 0 ancora non ben conosciuto, di un dato trattamento (ad es.
farmacol ogico, teratogeno, chirurgico ecc.).

5. Come valutare moralmente |'uso a scopo di ricerca degli embrioni ottenuti mediante la
fecondazionein vitro?

Gli embrioni umani ottenuti in vitro sono esseri umani e soggetti di diritto: laloro dignita e
il loro diritto alla vita devono essere rispettati fin dal primo momento della loro esistenza. E
immorale produrre embrioni umani destinati a essere sfruttati come "materiale biologico"

disponibile. Nella pratica abituale della fecondazione in vitro non tutti gli embrioni vengono
trasferiti nel corpo della donna; alcuni vengono distrutti. Cosi come condanna I'aborto

procurato, la Chiesa proibisce anche di attentare alla vita di questi esseri umani. E doveroso
denunciare la particolare gravita della distruzione volontaria degli embrioni umani ottenuti
in vitro al solo scopo di ricerca sia mediante fecondazione artificiale sia mediante "fissione
gemellare”. Agendo in tal modo il ricercatore si sostituisce a Dio e, anche se non ne ha la
coscienza, sl fa padrone del destino altrui, in quanto sceglie arbitrariamente chi far vivere e
chi mandare a morte e sopprime esseri umani senza difesa. Le metodiche di osservazione o
di sperimentazione, che causano danno o impongono dei rischi gravi e sproporzionati agli
embrioni ottenuti in vitro, sono moralmente illecite per le stesse ragioni. Ogni essere umano
va rispettato per se stesso, e non puo essere ridotto a puro e semplice valore strumentale a
vantaggio altrui. Non e percio conforme alla morale esporre deliberatamente alla morte
embrioni umani ottenuti in vitro. In conseguenza del fatto che sono stati prodotti in vitro,
questi embrioni non trasferiti nel corpo della madre e denominati "soprannumerari”,
rimangono esposti a una sorte assurda, senza possibilita di offrire loro sicure vie di
sopravvivenzalecitamente perseguibili.

6. Quale giudizio dare sugli altri procedimenti di manipolazione degli embrioni connessi
con le" tecniche di riproduzione umana" ?

Le tecniche di fecondazione in vitro possono aprire la possibilita ad atre forme di
manipolazione biologica o genetica degli embrioni umani, quali: i tentativi o progetti di
fecondazione tra gameti umani e animali e di gestazione di embrioni umani in uteri di
animali, l'ipotesi o il progetto di costruzione di uteri artificiali per I'embrione umano. Questi
procedimenti sono contrari aladignita di essere umano propria dell'embrione e, nello stesso
tempo, ledono il diritto di ogni persona di essere concepita e di nascere nel matrimonio e dal
matrimonio(32). Anche i tentativi o le ipotesi volte a ottenere un essere umano senza alcuna
connessione con la sessualita mediante "fissione gemellare”, clonazione, partenogenesi,
sono da considerare contrarie alla morde, in quanto contrastano con la dignita sia della
procreazione umana sia dell'unione coniugale. Lo stesso congelamento degli embrioni,
anche se attuano per garantire una conservazione in vita dell'embrione —
crioconservazione— costituisce un'offesa al rispetto dovuto agli esseri umani, in quanto i
espone a gravi rischi di morte o di danno per la loro integrita fisica, li priva ameno
temporaneamente dell'accoglienza e della gestazione materna e li pone in una situazione

8



suscettibile di ulteriori offese e manipolazioni. Alcuni tentativi d'intervento sul patrimonio
Cromosomico 0 genetico non sono terapeutici, ma mirano alla produzione di esseri umani
selezionati secondo il sesso o altre qualita prestabilite. Queste manipolazioni sono contrarie
alla dignita personale dell'essere umano, ala sua integrita e alla sua identita. Non possono
quindi in acun modo essere giustificate in vista di eventuali conseguenze benefiche per
I”'umanita futura(33). Ogni persona deve essere rispettata per se stessa: in cio consiste la
dignitaeil diritto di ogni essere umano fin dal suoinizio.

PARTE I1
INTERVENTI SULLA PROCREAZIONE UMANA

Per "procreazione artificiale" o "fecondazione artificiale" s intendono qui le diverse
procedure tecniche volte a ottenere un concepimento umano in maniera diversa dall'unione
sessuale dell'uomo e della donna. L'lstruzione tratta della fecondazione di un ovulo in

provetta (fecondazione in vitro) e dell'inseminazione artificiale mediante trasferimento,
nelle vie genitali della donna, dello sperma precedentemente raccolto. Un punto preliminare
per lavalutazione morale di tali tecniche € costituito dalla considerazione delle circostanze e
delle conseguenze che esse comportano in ordine al rispetto dovuto all'embrione umano.
L'affermarsi della pratica della fecondazione in vitro ha richiesto innumerevoli fecondazioni
e distruzioni di embrioni umani. Ancora oggi, presuppone abitualmente una iperovulazione
della donna: piu ovuli sono prelevati, fecondati e poi coltivati in vitro per alcuni giorni.

Abitualmente non sono trasferiti tutti nelle vie genitali della donna; acuni embrioni,
chiamati solitamente "soprannumerari”, vengono distrutti o congelati. Fra gli embrioni

impiantati talora alcuni sono sacrificati per diverse ragioni eugenetiche, economiche o
psicologiche. Tale distruzione volontaria di esseri umani o la loro utilizzazione a scopi

diversi, a detrimento della loro integrita e della loro vita, &€ contraria alla dottrina gia
ricordata a proposito dell'aborto procurato. Il rapporto tra fecondazione in vitro e
eliminazione volontaria di embrioni umani s verifica troppo frequentemente. Cio e
significativo: con questi procedimenti, dalle finalita apparentemente opposte, la vita e la
morte vengono sottomesse alle decisioni dell'uomo, che viene cosi acostituirsi donatore di
vita e di morte su comando. Questa dinamica di violenza e di dominio puo rimanere non
avvertita da parte di quegli stessi che, volendola utilizzare, vi si assoggettano. | dati di fatto
ricordati e lafredda logica che li collega, devono essere considerati per un giudizio morale
sulla FIVET (fecondazione in vitro e trasferimento dell'embrione): la mentalita abortiva che
I'ha resa possibile, conduce cosi, 10 si voglia 0 no, a dominio dell'uomo sulla vita e sulla
morte dei suoi simili, che puo portare ad un eugenismo radicale. Tuttavia abusi del genere
non esimono da una approfondita e ulteriore riflessione etica sulle tecniche di procreazione
artificiale considerate in se stesse, astraendo, per quanto e possibile, dalla distruzione degli
embrioni prodotti in vitro. La presente Istruzione prendera in considerazione pertanto in
primo luogo i problemi posti dala fecondazione artificiale eterologa (I, 1-3)*, e
successivamente quelli che sono collegati con la fecondazione artificiale omologa (11, 4
6)**. Prima di formulare il giudizio etico su ciascuna di esse, saranno considerati i principi
ei valori che determinano la valutazione morale di ciascuna di queste procedure.

* L'lIstruzione intende con la denominazione di Fecondazione o procreazione artificiale
eterologa le tecniche volte a ottenere artificialmente un concepimento umano a partire da
gameti provenienti almeno da un donatore diverso dagli sposi, che sono uniti in matrimonio.

9



Tali tecniche possono essere di due tipi: @) FIVET eterologa: la tecnica volta a ottenere un
concepimento umano attraverso l'incontro in vitro di gameti prelevati ameno da un
donatore diverso dai due sposi uniti da matrimonio. b) Inseminazione artificiale eterologa:
la tecnica volta a ottenere un concepimento umano attraverso il trasferimento nelle vie
genitali della donna dello sperma precedentemente raccolto da un donatore diverso dal
marito.

** L'lIstruzione intende per Fecondazione o procreazione artificiale omologa la tecnica volta
a ottenere un concepimento umano a partire dai gameti di due sposi uniti in matrimonio. La
fecondazione artificiale omologa puo essere attuata con due diverse metodiche: a) FIVET
omologa: la tecnica diretta a ottenere un concepimento umano mediante I'incontro in vitro
dei gameti degli sposi uniti in matrimonio b) Inseminazione artificiale omologa: la tecnica
diretta a ottenere un concepimento umano mediante il trasferimento, nelle vie genitali di una
donna sposata, dello sperma precedentemente raccolto del marito.

A.
FECONDAZIONE ARTIFICIALE ETEROLOGA

1. Perchéla procreazione umana deve aver luogo nel matrimonio?

Ogni essere umano va accolto sempre come un dono e una benedizione di Dio. Tuttavia dal
punto di vista morale una procreazione veramente responsabile nei confronti del nascituro
deve essere il frutto del matrimonio. La procreazione umana possiede infatti delle
caratteristiche specifiche in virtu della dignita dei genitori e dei figli: la procreazione di una
nuova persona, mediante la quale I'uomo e la donna collaborano con |la potenza del reatore,
dovra essere il frutto e il segno della mutua donazione personale degli sposi, del loro amore
e della loro fedelta(34). La fedelta degli sposi, nell'unita del matrimonio, comporta il

reciproco rispetto del loro diritto a diventare padre e madre soltanto I'uno attraverso I'altro.
Il figlio ha diritto ad essere concepito, portato in grembo, messo a mondo ed educato nel
matrimonio: € attraverso il riferimento sicuro e riconosciuto ai propri genitori che egli puo
scoprire la propria identita e maturare la propria formazione umana. | genitori trovano nel
figlio una conferma e un completamente della loro donazione reciproca: egli € I'immagine
vivente del loro amore, il segno permanente della loro unione coniugale, la sintesi viva e
indissolubile della loro dimensione paterna e materna(35). In forza della vocazione e delle
responsabilita sociali della persona, il bene dei figli e dei genitori contribuisce a bene della
societa civile; la vitalita e I'equilibrio della societa richiedono che i figli vengano a mondo
in seno a una famiglia e che questa sia stabilmente fondata sul matrimonio. La tradizione
della Chiesa e la riflessione antropologica riconoscono nel matrimonio e nella sua unita
indissolubile il solo luogo degno di una procreazione veramente responsabile.

2. Lafecondazione artificiale eterologa e conforme alla dignita degli sposi e alla verita
del matrimonio?

Nella FIVET e nell'inseminazione artificiale eterologa il concepimento umano viene
ottenuto mediante I'incontro di gameti di almeno un donatore diverso dagli sposi che sono
uniti in matrimonio. La fecondazione artificiale eterologa € contraria all'unita del

10



matrimonio, alla dignita degli sposi, ala vocazione propria dei genitori e al diritto del figlio
ad essere concepito e messo a mondo nel matrimonio e dal matrimonio.(36) Il rispetto
dell'unita del matrimonio e della fedelta coniugale esige che il figlio sia concepito nel
matrimonio; il legame esistente tra i coniugi attribuisce agli sposi, in maniera oggettiva e
inalienabile, il diritto esclusivo a diventare padre e madre soltanto |'uno attraverso
I'altro(37). Il ricorso ai gameti di una terza persona, per avere a disposizione lo sperma o
I'ovulo, costituisce una violazione dell'impegno reciproco degli sposi e una mancanza grave
nei confronti di quella proprieta essenziale del matrimonio, che e la sua unita. La
fecondazione artificiale eterologa lede i diritti del figlio, 1o priva della relazione filiale con
le sue origini parentali e puo ostacolare la maturazione della sua identita personale. Essa
costituisce inoltre una offesa alla vocazione comune degli sposi che sono chiamati ala
paternita e maternita: priva oggettivamente la fecondita coniugale della sua unita e della sua
integrita; opera e manifesta una rottura fra parentalita genetica, parentalita gestazionale e
responsabilita educativa. Tale alterazione delle relazioni personali all'interno della famiglia
s ripercuote nella societa civile. Queste ragioni portano a un giudizio morale negativo sulla
fecondazione artificiale eterologa: pertanto € moramente illecita la fecondazione di una
donna con lo sperma di un donatore diverso da suo marito e la fecondazione con lo sperma
del marito di un ovulo che non proviene dalla sua sposa. Inoltre la fecondazione artificiale
di una donna non sposata, nubile o vedova, chiunque sia il donatore, non pud essere
moralmente giustificata. |1 desiderio di avere un figlio, I'amore tra gli sposi che aspirano a
ovviare a una sterilita non altrimenti superabile, costituiscono motivazioni comprensibili;
ma |e intenzioni soggettivamente buone non rendono la fecondazione artificiale eterologa né
conforme alle proprieta oggettive e inalienabili del matrimonio né rispettosa dei diritti del
figlio e degli sposi.

3. Lamaternita " sostitutiva" * € moralmente lecita?

* Sotto la denominazione di "madre sostitutiva' l'istruzione intende comprendere: a) la
donna che porta in gestazione un embrione impiantato nel suo utero e che le é
geneticamente estraneo, perché ottenuto mediante |'unione di gameti di "donatori”, con
I'impegno di consegnare il bambino una volta nato a chi ha commissionato o pattuito tale
gestazione; b) la donna che porta in gestazione un embrione alla cui procreazione ha
concorso con il dono del proprio ovulo, fecondato mediante inseminazione con lo sperma di
un uomo diverso da suo marito, con I'impegno di consegnare il figlio, una volta nato. a chi
ha commissionato o pattuito la gestazione.

No, per le medesime ragioni che portano a rifiutare la fecondazione artificiale eterologa: €
contraria, infatti, all'unita del matrimonio e ala dignita della procreazione della persona
umana. La maternita sostitutiva rappresenta una mancanza oggettiva di fronte agli obblighi
dell'amore materno, della fedelta coniugale e della maternita responsabile; offende la dignita
eil diritto del figlio ad essere concepito, portato in grembo, messo al mondo ed educato dai
propri genitori; essa instaura, a detrimento delle famiglie, una divisione fra gli elementi
fisici, psichici e morali che le costituiscono.

B.
FECONDAZIONE ARTIFICIALE OMOLOGA

11



Dichiarata inaccettabile la fecondazione artificiale eterologa, ci si chiede come valutare
moralmente i procedimenti di fecondazione artificiale omologa: FIVET e inseminazione
artificiale fragli sposi. Occorre chiarire preliminarmente una questione di principio.

4. Quale legame érichiesto dal punto di vista morale tra procreazione e atto coniugale?

a) L'insegnamento della Chiesa sul matrimonio e sulla procreazione umana afferma la
"connessione inscindibile, che Dio ha voluto e che I'uomo non pud rompere di sua
iniziativa, tra i due significati dell'atto coniugale: il significato unitivo e il significato

procreativo. Infatti per la sua intima struttura, |'atto coniugale, mentre unisce con
profondissimo vincolo gli sposi, li rende atti alla generazione di nuove vite, secondo leggi
iscritte nell'essere stesso dell'uomo e della donna'(38). Questo principio, fondato sulla
natura del matrimonio e sull'intima connessione del suoi beni, comporta delle conseguenze
ben note sul piano della paternita e maternita responsabili. " Salvaguardando ambedue questi
aspetti essenziali, unitivo e procreativo, |'atto coniugale conserva integralmente il senso del
mutuo e vero amore ed il suo ordinamento all'altissima vocazione dell'uomo alla
paternita’(39). La medesima dottrina relativa al legame esistente fra i significati dell'atto
coniugale e fra i beni del matrimonio chiarisce il problema morale della fecondazione
artificiale omologa, poiché "non € mai permesso separare questi diversi aspetti al punto da
escludere positivamente o l'intenzione procreativa o il rapporto coniugale'(40). La
contraccezione priva intenzionalmente I'atto coniugale della sua apertura alla procreazione e
opera in ta modo una dissociazione volontaria delle finalita del matrimonio. La
fecondazione artificiale omologa, perseguendo una procreazione che non e frutto di un atto
specifico di unione coniugale, opera obiettivamente una separazione analoga tra i beni e i
significati del matrimonio. Pertanto la fecondazione e voluta lecitamente quando € il
termine di un "atto coniugale per sé idoneo ala generazione della prole, a quale il

matrimonio e ordinato per sua natura e per laqualei coniugi divengono una sola carne"(41).
Ma la procreazione e privata dal punto di vista morale della sua perfezione propria quando
non e voluta come il frutto dell'atto coniugale, e cioe del gesto specifico dell'unione degli
sposi. b) Il valore morale dell'intimo legame esistente fra i beni del matrimonio e fra i

significati dell'atto coniugal e si fonda sull'unita dell'essere umano, unita risultante di corpo e
anima spirituale(42). Gli sposi si esprimono reciprocamente il loro amore personale nel

"linguaggio del corpo”, che comporta chiaramente "significati sponsali" e parentali
insieme(43). L'atto coniugale, con il quale gli sposi si manifestano reciprocamente il dono di
sé, esprime simultaneamente |'apertura al dono della vita: € un atto inscindibilmente
corporale e spirituale. E nel loro corpo e per mezzo del loro corpo che gli sposi consumano
il matrimonio e possono diventare padre e madre. Per rispettare il linguaggio dei corpi e la
loro naturale generosita, I'unione coniugale deve avvenire nel rispetto dell'apertura alla
procreazione, e la procreazione di una persona deve essere il frutto e il termine dell'amore
sponsale. L'origine dell'essere umano risulta cosi da una procreazione "legata all'unione non
solamente biologica ma anche spirituale dei genitori uniti dal vincolo del matrimonio”(44).
Una fecondazione ottenuta fuori del corpo degli sposi rimane per cio stesso privata dei
significati e dei valori che si esprimono nel linguaggio del corpo e nell'unione delle persone
umane. c) Soltanto il rispetto del legame, che esiste fra i significati dell'atto coniugale, e il
rispetto dell'unita dell'essere umano consente una procreazione conforme ala dignita della
persona. Nella sua origine unica e irripetibile il figlio dovra essere rispettato e riconosciuto
come uguae in dignita personale a coloro che gli donano la vita. La persona umana

12



dev'essere accolta nel gesto di unione e di amore del suoi genitori; la generazione di un
figlio dovra percio essere il frutto della donazione reciproca(45) che si realizza nell'atto
coniugale in cui gli sposi cooperano come servitori e non come padroni, all'opera
dell’Amore Creatore(46). L'origine di una persona umana € in reata il risultato di una
donazione. Il concepito dovra essere il frutto dell'amore dei suoi genitori. Non puo essere
voluto né concepito come il prodotto di un intervento di tecniche mediche e biologiche: cio
equivarrebbe a ridurlo a diventare I'oggetto di una tecnologia scientifica. Nessuno pud
sottoporre la venuta a mondo di un bambino a delle condizioni di efficienza tecnica
valutabili secondo parametri di controllo e di dominio. La rilevanza morale del legame
esistente tra i significati dell'atto coniugale e tra i beni del matrimonio, I'unita dell'essere
umano e la dignita della sua origine esigono che la procreazione di una persona umana
debba essere perseguita come il frutto dell'atto coniugale specifico dell'amore fra gli sposi.
Il legame esistente fra procreazione e atto coniugale si rivela, percio, di grande importanza
sul piano antropologico e morale e chiarisce le posizioni del Magistero a proposito della
fecondazione omologa.

5. La fecondazione omologa in vitro € moralmente lecita?

La risposta a questa domanda € strettamente dipendente dai principi ora ricordati. Non si
possono certamente ignorare le legittime aspirazioni degli sposi sterili; per alcuni il ricorso
ala FIVET omologa appare come l'unico mezzo per ottenere un figlio sinceramente
desiderato: ci si domanda se in queste soluzioni la globalita della vita coniugale non basti ad
assicurare la dignita confacente ala procreazione umana. Si riconosce che la FIVET
certamente non puo supplire al'assenza dei rapporti coniugali(47) e non pud essere
preferita, considerati i rischi che si possono verificare per il figlio e i disagi della procedura,
agli atti specifici dell'unione coniugale. Ma ci si chiede se nell'impossibilita di rimediare in
altro modo alla sterilita, che e causa di sofferenza, la fecondazione omologa in vitro non
possa costituire un aiuto, se non addirittura una terapia, per cui ne potrebbe essere anmessa
la liceita morale. Il desiderio di un figlio - o quanto meno la disponibilita a trasmettere la
vita - € un requisito necessario dal punto di vista morale per una procreazione umana
responsabile. Ma questa intenzione buona non e sufficiente per dare una valutazione morale
positiva della fecondazione in vitro tra gli sposi. Il procedimento della FIVET deve essere
giudicato in se stesso, € non pud mutuare la sua qualificazione morale definitiva né
dall'insieme della vita coniugale nella quale S iscrive né dagli atti coniugali che
possono precederlo o seguirlo(48). E gia stato ricordato come, nelle circostanze in cui &
abitualmente praticata, la FIVET implichi la distruzione di esseri umani, fatto questo che e
contro la dottrina gia richiamata sulla illiceita dell'aborto(49). Ma anche nel caso in cui s
mettesse in atto ogni cautela per evitare la morte degli embrioni umani, la FIVET omologa,
attua la dissociazione dei gesti che sono destinati alla fecondazione umana dall'atto
coniugale. La natura propria della FIVET omologa, pertanto, dovra anche essere considerata
astraendo dal legame con I'aborto procurato. La FIVET omologa € attuata al di fuori del
corpo dei coniugi mediante gesti di terze persone la cui competenza e attivita tecnica
determinano il successo dell'intervento; essa affida la vita e I'identita dell'embrione al potere
del medici e dei biologi e instaura un dominio della tecnica sull'origine e sul destino della
persona umana. Una siffatta relazione di dominio € in sé contraria ala dignita e
all'uguaglianza che dev'essere comune a genitori e figli. Il concepimento in vitro é il
risultato dell'azione tecnica che presiede alla fecondazione; essa non e né di fatto ottenuta né

13



positivamente voluta come |'espressione e il frutto di un atto specifico dell'unione coniugale.
Nella FIVET omologa, percio, pur considerata nel contesto dei rapporti coniugali di fatto
esistenti, la generazione della persona umana é oggettivamente privata della sua perfezione
propria: quella di essere, ciog, il termine e il frutto di un atto coniugale in cui gli sposi
possono fars "cooperatori con Dio per il dono della vita a una nuova persona’(50). Queste
ragioni permettono di comprendere perché l'atto di amore coniugale sia considerato
nell'insegnamento della Chiesa come I'unico luogo degno della procreazione umana. Per le
stesse ragioni il cosiddetto "caso semplice”, cioe una procedura di FIVET omologa, che sia
purificata da ogni compromissione con la prassi abortiva della distruzione di embrioni e con
la masturbazione, rimane una tecnica moralmente illecita perché priva la procreazione
umana della dignita che le e propria e connaturale. Certamente la FIVET omologa non e
gravata di tutta quella negativita etica che si riscontra nella procreazione extraconiugale; la
famiglia e il matrimonio continuano a costituire I'ambito della nascita e dell'educazione dei
figli. Tuttavia, in conformita con la dottrina tradizionale relativa ai beni del matrimonio e
alla dignita della persona, la Chiesa rimane contraria, dal punto di vista morale, ala
fecondazione omologa in vitro; questa € in se stessa illecita e contrastante con la dignita
della procreazione e dell'unione coniugale, anche quando tutto sia messo in atto per evitare
la morte dell'embrione umano. Pur non potendo essere approvata la modalita con cui viene
ottenuto il concepimento umano nella FIVET, ogni bambino che viene a mondo dovra
comunque essere accolto come un dono vivente della Bonta divina e dovra essere educato
con amore.

6. Coma valutare dal punto di vista morale I'inseminazione artificiale omologa?

L'inseminazione artificiale omologa all'interno del matrimonio non puo essere ammessa,
salvo il caso in cui il mezzo tecnico risulti non sostitutivo dell'atto coniugale, ma s
configuri come una facilitazione e un aiuto affinché esso raggiunga il suo scopo naturale.
L'insegnamento del Magistero a questo proposito e stato gia esplicitato(51): non e
soltanto espressione di circostanze storiche particolari, ma si fonda sulla dottrina della
Chiesa in tema di connessione fra unione coniugale e procreazione, e sulla considerazione
della natura personale dell'atto coniugale e della procreazione umana. "L'atto coniugale,
nella sua struttura naturale, € un'azione personale, una cooperazione simultanea e immediata
dei coniugi, la quale, per la stessa natura degli agenti e la proprieta dell'atto, e |'espressione
del dono reciproco, che, secondo la parola della Scrittura, effettua I'unione "in una carne
sola'"(52). Pertanto la coscienza morale "non proscrive necessariamente I'uso di taluni
mezzi artificiali destinati unicamente sia a facilitare |'atto naturale, sia a procurare il
raggiungimento del proprio fine all'atto naturale normalmente compiuto”(53). Se il mezzo
tecnico facilita I'atto coniugale o l'aiuta a raggiungere i suoi obiettivi naturali, puo essere
moralmente accettato. Qualora, d contrario, |'intervento si sostituisca all'atto coniugale, esso
e moralmente illecito. L'inseminazione artificiale sostitutiva dell'atto coniugale e proibitain
ragione della dissociazione volontariamente operata tra i due significati dell'atto coniugale.
La masturbazione, mediante la quale viene normalmente procurato lo sperma, € un altro
segno di tale dissociazione; anche quando € posto in vista della procreazione, il gesto
rimane privo del suo significato unitivo: "gli manca... la relazione sessuae richiesta
dall'ordine morale, quella che realizza, "in un contesto di vero amore, I'integro senso della
mutua donazione e della procreazione umana'" (54).

14



7. Quale criterio morale proporre circa l'intervento del medico nella procreazione
umana?

L'atto medico non dev'essere valutato soltanto in rapporto alla sua dimensione tecnica, ma
anche e soprattutto in relazione alla sua finalita, che € il bene delle persone e laloro salute
corporea e psichica. | criteri morali per I'intervento medico nella procreazione si deducono
dalla dignita delle persone umane, della loro sessualita e dellaloro origine. La medicina che
voglia essere ordinata a bene integrale della persona deve rispettare i valori specificamente
umani della sessuaita(55). Il medico € a servizio delle persone e della procreazione umana:
non ha facolta di disporre né di decidere di esse. L'intervento medico é rispettoso della
dignita delle persone quando mira ad aiutare l'atto coniugale sia per facilitarne il
compimento sia per consentirgli di raggiungere il suo fine, una volta che sia stato
normalmente compiuto(56). Al contrario, talvolta accade che l'intervento medico
tecnicamente si sostituisca all'atto coniugale per ottenere una procreazione che non e né il
suo risultato né il suo frutto: in questo caso |'atto medico non risulta, come dovrebbe, al
servizio dell'unione coniugale, ma s appropria della funzione procreatrice e cosi
contraddice ala dignita e ai diritti inalienabili degli sposi e del nascituro. L'umanizzazione
della medicina, che viene oggi insistentemente richiesta da tutti, esige il rispetto
dell'integrale dignita della persona umana in primo luogo nell'atto e nel momento in cui gli
sposi trasmettono la vita a una nuova persona. E logico pertanto rivolgere anche un
pressante appello ai medici e ai ricercatori cattolici perché rendano una esemplare
testimonianza del rispetto dovuto all'embrione umano e alla dignita della procreazione. Il
personale medico e curante degli ospedali e delle Cliniche cattoliche € in modo speciale
invitato a fare onore agli obblighi morali contratti, spesso anche a titolo di statuto. |
responsabili di questi ospedali e cliniche cattoliche, che sono sovente religiosi, avranno
cuore di assicurare e promuovere un'attenta osservanza delle norme morali richiamate nella
presente Istruzione.

8. La sofferenza per la sterilita coniugale

La sofferenza degli sposi che non possono avere figli o che temono di mettere al mondo un
figlio handicappato, € una sofferenza che tutti debbono comprendere e adeguatamente
valutare. Da parte degli sposi il desiderio di un figlio e naturale: esprime la vocazione alla
paternita e alla maternita inscritta nell'amore coniugale. Questo desiderio puod essere ancora
piu forte se la coppia e affetta da sterilita che appaia incurabile. Tuttavia il matrimonio non
conferisce agli sposi il diritto di avere un figlio, ma soltanto il diritto di porre quegli atti
naturali che di per sé sono ordinati alla procreazione(57). Un vero e proprio diritto al figlio
sarebbe contrario alla sua dignita e alla sua natura. 1l figlio non € un qualche cosa di dovuto
e non puod essere considerato come oggetto di proprietac € piuttosto un dono, "il piu
grande'(58) e il piu gratuito del matrimonio, ed é testimonianza vivente della donazione
reciproca dei suoi genitori. A questo titolo il figlio hail diritto - come € stato ricordato - di
essere il frutto dell'atto specifico dell'amore coniugale del suoi genitori e haancheil diritto a
essere rispettato come persona dal momento del suo concepimento. Tuttavia la sterilita,

qua unque ne sia la causa e la prognosi, € certamente una dura prova. La comunita dei

credenti € chiamata a illuminare e sostenere la sofferenza di coloro che non possono
realizzare una legittima aspirazione alla maternita e paternita. Gli sposi che si trovano in
gueste dolorose situazioni sono chiamati a scoprire in esse I'occasione per una particolare

15



partecipazione ala croce del Signore, fonte di fecondita spirituale. Le coppie sterili non
devono dimenticare che "anche quando la procreazione non € possibile, non per questo la
vita coniugale perdeil suo valore. La sterilita fisicainfatti puo essere occasione per gli sposi
per rendere altri servizi importanti alla vita delle persone umane, quali ad esempio
I'adozione, le varie forme di opere educative, I'aiuo ad altre famiglie, ai bambini poveri o
handicappati”(59). Molti ricercatori si sono impegnati nella lotta contro la sterilita
Salvaguardando pienamente la dignita della procreazione umana, alcuni sono arrivati a
risultati che in precedenza sembravano irraggiungibili. Gli uomini di scienza vanno quindi
incoraggiati a proseguire nelle loro ricerche, allo scopo di prevenire le cause della sterilita e
potervi rimediare, in modo che le coppie sterili possano riuscire a procreare nel rispetto
dellaloro dignita personale e di quella del nascituro.

PARTE I11
MORALE E LEGGE CIVILE

Valori e obblighi morali chela legislazione civile deve rispettare e sancirein questa
materia

| diritto inviolabile ala vita di ogni individuo umano innocente, i diritti della famiglia,
dell'istituzione matrimoniale costituiscono dei valori morali fondamentali, perché
riguardano la condizione naturale e la vocazione integrale della persona umana, nello stesso
tempo sono elementi costitutivi della societa civile e del suo ordinamento. Per questo
motivo le nuove possibilita tecnologiche, apertesi nel campo della biomedicina, richiedono
I'intervento delle autorita politiche e del legislatore, perché un ricorso incontrollato a tali
tecniche potrebbe condurre a conseguenze non prevedibili e dannose per la societa civile. |l
riferimento alla coscienza di ciascuno e al'autoregolamentazione dei ricercatori non puo
essere sufficiente per il rispetto dei diritti personali e dell'ordine pubblico. Se il legislatore,
responsabile del bene comune, mancasse di vigilare, potrebbe venire espropriato delle sue
prerogative da parte di ricercatori che pretendessero di governare I'umanita in nome delle
scoperte biologiche e del presunti processi di "miglioramento” che ne deriverebbero.
L™ eugenismo" e le dscriminazioni fra gli esseri umani potrebbero trovarsi legittimate: cio
costituirebbe una violenza e un'offesa grave al'uguaglianza, ala dignita e a diritti
fondamentali della persona umana. L'intervento dell'autorita politica si deve ispirare ai
principi razionali che regolano i rapporti tra legge civile e legge morale. Compito della
legge civile € assicurare il bene comune delle persone attraverso il riconoscimento e la
difesa dei diritti fondamentali, la promozione della pace e della pubblica moralita(60). In
nessun ambito di vita la legge civile pud sostituirsi alla coscienza né pud dettare norme su
cio che esula dalla sua competenza; essa deve talvolta tollerare in vista dell'ordine pubblico
ci0 che non pud proibire senza che ne derivi un danno piu grave. Tuttavia i diritti
inalienabili della persona dovranno essere riconosciuti e rispettati da parte della societa
civile e dell'autorita politica; tali diritti dell'uomo non dipendono né dai singoli individui né
dai genitori e neppure rappresentano una concessione della societa e dello Stato:
appartengono alla natura umana e sono inerenti alla persona in forza dell'atto creativo da cui
ha preso origine.

Fratali diritti fondamentali bisogna a questo proposito ricordare:

16



L.il diritto alavita e al'integrita fisica di ogni essere umano dal momento del concepimento
ala morte;
2.1 diritti della famiglia e del matrimonio come istituzione e, in questo ambito, il diritto per
il figlio aessere concepito, messo al mondo ed educato dai suoi genitori.

Su ciascuna di queste due tematiche occorre qui svolgere qualche considerazione ulteriore.
In diversi Stati alcune leggi hanno autorizzato la soppressione diretta di innocenti: nel
momento in cui una legge positiva priva una categoria di esseri umani della protezione che
la legislazione civile deve loro accordare, lo Stato viene a negare I'uguaglianza di tutti
davanti alla legge. Quando lo Stato non pone la sua forza al servizio dei diritti di ciascun
cittadino, e in particolare di chi e piu debole, vengono minati i fondamenti stessi di uno
Stato di diritto. L'autorita politica di conseguenza non puo approvare che gli esseri umani
siano chiamati all'esistenza mediante procedure tali da esporli ai gravissimi rischi sopra
ricordati. Il riconoscimento eventualmente accordato dalla legge positiva e dalle autorita
politiche alle tecniche di trasmissione artificiale della vita e alle sperimentazioni connesse
renderebbe pit ampia la breccia aperta dalla legalizzazione dell'aborto. Come conseguenza
del rispetto e della protezione che vanno assicurati a nascituro, a partire dal momento del
Suo concepimento, la legge dovra prevedere appropriate sanzioni penali per ogni deliberata
violazione dei suoi diritti. La legge non potra tollerare - anzi dovra espressamente proibire -
che degli esseri umani, sia pure alo stadio embrionale, siano trattati come oggetto di
sperimentazione, mutilati o distrutti con il pretesto che risulterebbero superflui o incapaci di
svilupparsi normalmente. L'autorita politica € tenuta a garantire all'istituzione familiare,
sulla quale la societa si fonda, la protezione giuridica alla quale essa ha diritto. Per il fatto
stesso che € a servizio delle persone, I'autorita politica dovra essere anche a servizio della
famiglia La legge civile non potra accordare la sua garanzia a quelle tecniche di
procreazione artificiale che sottraggono a beneficio di terze persone (medici, biologi, poteri
economici o governativi) cio che costituisce un diritto inerente alla relazione fra gli sposi e
non potra percio legalizzare il dono di gameti tra persone che non siano legittimamente
unite in matrimonio. La legislazione dovra proibire inoltre, in forza del sostegno che é
dovuto alla famiglia, le banche di embrioni, I'inseminazione post mortem e la "maternita
sostitutiva”. Rientra nel doveri dell'autorita pubblica operare in modo che lalegge civile sia
regolata sulle norme fondamentali della legge morale in cio che concernei diritti dell'uomo,
della vita umana e dell'istituzione familiare. Gli uomini politici dovranno impegnarsi,
attraverso il loro intervento sull'opinione pubblica, a ottenere su tali punti essenziali il
consenso pil vasto possibile nella societa, e a consolidarlo laddove rischiasse di essere
indebolito e di venir meno. In molti paesi la legalizzazione dell'aborto e la tolleranza
giuridica verso le coppie non sposate rendono piu difficile ottenere il rispetto dei diritti
fondamentali richiamati in questa Istituzione. Ci si augura che gli Stati non si assumano la
responsabilita di rendere ancora piu gravi queste situazioni di ingiustizia socialmente
dannose. Al contrario, c'é da auspicare che le nazioni e gli Stati prendano coscienza di tutte
le implicazioni culturali, ideologiche e politiche connesse con le tecniche di procreazione
artificiale e sappiano trovare la saggezza e il coraggio necessari per emanare leggi piu giuste
e rispettose della vita umana e dell'istituzione familiare. La legislazione civile di numerosi
Stati conferisce oggi agli occhi di molti una legittimazione indebita di certe pratiche; essa si
dimostra incapace di garantire quella moralita, che e conforme ale esigenze naturali della
persona umana e alle "leggi non scritte" impresse dal Creatore nel cuore dell'uomo. Tutti gli
uomini di buona volonta devono impegnarsi, in particolare nell'ambito della loro

17



professione e nell'esercizio dei loro diritti civili, perché siano riformate le leggi civili
moralmente inaccettabili e corrette le pratiche illecite. Inoltre deve essere sollevata e
riconosciuta I obiezione di coscienza' di fronte a tali leggi. Ancor piu, comincia a imporsi
con acutezza alla coscienza morale di molti, speciamente fra gli specialisti delle scienze
biomediche, I'istanza per una resistenza passiva alla legittimazione di pratiche contrarie alla
vita e alla dignita dell'uomo.

CONCLUSIONE

La diffusione delle tecnologie dintervento sui processi della procreazione umana solleva
gravissimi problemi morali in relazione a rispetto dovuto all'essere umano fin dal suo
concepimento e alla dignita della persona, della sua sessualita e della trasmissione della vita.
Con questo documento, la Congregazione per la Dottrina della Fede, adempiendo a suo
compito di promuovere e tutelare I'insegnamento della Chiesa in cosi grave materia, rivolge
un NuUovo accorato invito a tutti coloro che, in ragione del loro ruolo e del loro impegno,
possono esercitare un influsso positivo perché, nella famiglia e nella societa, sia accordato il
dovuto rispetto alla vita e all'amore: a responsabili della formazione delle coscienze e
dell'opinione pubblica, ai cultori della scienza e ai professionisti della medicina, ai giuristi e
agli uomini politici. Essa auspica che tutti comprendano I'incompatibilita che sussiste tra il
riconoscimento della dignita della persona umana e il disprezzo dellavita e dell'amore, trala
fede nel Dio vivente e la pretesa di voler decidere arbitrariamente dell'origine e della sorte
di un essere umano. In particolare la Congregazione per la Dottrina della Fede rivolge un
fiducioso invito e un incoraggiamento ai teologi e, in particolare, a moralisti perché
approfondiscano e rendano sempre piu accessibili ai fedeli i contenuti dell'insegnamento del
Magistero della Chiesa, ala luce di una valida antropologia in materia di sessualita e
matrimonio nel contesto del necessario approccio interdisciplinare. Si potranno cosi
comprendere sempre meglio le ragioni e la validita di questo insegnamento: difendendo
I'uomo contro gli eccessi del suo potere, la Chiesa di Dio gli ricorda i titoli della sua vera
nobilta; solo in tal modo si potra assicurare all'umanita di domani la possibilita di vivere e di
amare in quella dignita e liberta che derivano dal rispetto della verita. Le precise indicazioni
che vengono offerte nella presente Istituzione non intendono quindi arrestare lo sforzo di
riflessione, ma piuttosto favorire un rinnovato impulso, nella fedelta irrinunciabile alla
dottrina della Chiesa. Alla luce della verita sul dono della vita .umana e dei principi morali
che ne conseguono, ciascuno € invitato ad agire, nell'ambito della responsabilita che gli
propria, come il buon samaritano e a riconoscere anche il piu piccolo trai figli degli uomini
come suo prossimo (Cf. Lc 10, 29-37). La parola di Cristo trova qui una risonanza nuova e
particolare: "Cio che avrete fatto a piu piccolo dei miei fratelli 1o avrete fatto a Me" (Mt 25,
40).

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo 11, nel corso dell'Udienza accordata al sottoscritto
Prefetto dopo la riunione plenaria di questa Congregazione, ha approvato la presente
Istruzione e ne ha ordinato la pubblicazione.

Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 22 febbraio 1987,
Festa della Cattedra di S. Pietro Apostolo.

Joseph Card. Ratzinger
Prefetto

18



Alberto Bovone
Arc. tit. di Cesarea di Numidia
Segretario

NOTE
1 GIOVANNI PAOLO I1, Discorso ai partecipanti all'81°Congresso della Societa Italiana di
Medicina Interna e al'82° Congresso della Societa Italiana di Chirurgia Generale, 27 ottobre
1980: AAS 72 (1980) 1126.

2 PAOLO VI, Discorso all'Assemblea Generale delle Nazioni Unite 4 ottobre 1965: AAS
57 (1965) 878; Encicl. Popolorum Progressio, 13: AAS 59 (1967) 263.

3 PAOLO VI, Omelia durante la Messa di chiusura dell'Anno Santo, 25 dicembre 1975:
AAS 68 (1976) 145; GIOVANNI PAOLO I, Encicl. Divesin Misericordia, 30: AAS 72
(1980) 1224.

4 GIOVANNI PAOLO Il, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 390.

5 Cf. Dichiar. Dignitatis Humanae, 2.

6 Costit. past. Gaudium et Spes, 22, GIOVANNI PAOLO II, Encicl. Redemptor Hominis, 8:
AAS 71 (1979) 270-272.

7 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 35.

8 Costit. past. Gaudium et Spes, 15. Cf. anche PAOLO VI, Encicl. Popolorum Progressio,
20: AAS 59 (1967) 267; GIOVANNI PAOLO |1, Encicl. Redemptor Hominis, 15: AAS 71
(1979) 286-289; Esort. apost. Familiaris Consortio, 8: AAS 74 (1982) 89.

9 GIOVANNI PAOLO I, Esort. apost. Familiaris Consortio, 11: AAS 74 (1982) 92.

10 Cf. PAOLO VI, Encicl. Humanae Vitae, 10: AAS 60 (1968) 487488.

11 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 393.

12 Cf. GIOVANNI PAOLO Il, Esort. apost. Familiaris Consortio, 11: AAS 74 (1982) 91-
92; cf. anche Costit. past. Gaudium et Spes, 50.

13 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione
sull'aborto procurato, 9: AAS 66 (1974) 736-737.

14 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 390.

19



15 GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, 111: AAS 53 (1961) 447.
16 Costit. past. Gaudium et Spes, 24.

17 Cf. Pio XII, Encicl. Humani Generis: AAS 42 (1950) 575; PAOLO VI, Professio fidei :
AAS 60 (1968) 436.

18 GIOVANNI XXI1I, Encicl. Mater et Magistra, 111: AAS 53 (1961) 447: cf. GIOVANNI
PAOLO II, Discorso ai sacerdoti partecipanti a un seminario di studio su "La procreazione
responsabile”, 17 settembre 1983: Insegnamenti di Giovanni Paolo I1, VI, 2 (1983) 562:
"All'origine di ogni persona umana v'é un atto creativo di Dio: hessun uomo viene
all'esistenza per caso; egli e sempre il termine dell'amore creativo di Dio".

19 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 24.

20 Cf. Pio X11, Discorso all'Unione Medico-Biologica"S. Luca". 12 novembre 1944:
Discorsi e Radiomessaggi, VI (1944-1945) 191-192.

21 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 50.

22 Cf. Codtit. past. Gaudium et Spes. 51: "Percio quando si tratta di comporre I'amore
coniugale con la trasmissione responsabile dellavitail carattere morale del comportamento
non di pende solo dalla sincera intenzione e dalla valutazione dei motivi, ma va determinato
da criteri oggettivi che hanno il loro fondamento nella natura stessa della persona umana e
dei suoi atti, che sono destinati a mantenere in un contesto di vero amore I'integro senso
della mutua donazione e della procreazione umana’.

23 Costit. past. Gaudium et Spes, n. 51.

24 Santa Sede. Carta dei diritti della famiglia, art. 4: L'Osservatore Romano, 25 novembre
1983.

25 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione
sull'aborto procurato,12-13: AAS 66 (1974) 738.

26 Cf. PAOLO VI, Discorso ai partecipanti al XXI11 Congresso Nazionale dei Giuristi
Cattolici Italiani, 9 dicembre 1972: AAS 64 (1972) 777.

27 L'obbligo di evitare dei rischi sproporzionati comporta un autentico rispetto degli esseri
umani e larettitudine delle intenzioni terapeutiche. Esso implica che il medico "dovra
Innanzitutto val utare attentamente le eventuali conseguenze negative che |'uso necessario di
una determinata tecnica d'indagine puo avere sul concepito, ed eviterail ricorso a
procedimenti diagnostici circalacui onestafinalita e sostanziale innocuita non si
possiedono sufficienti garanzie. E se come spesso avviene nelle scelte umane, un
coefficiente di rischio dovra essere affrontato, egli si preoccuperadi verificare che esso sia
compensato da una vera urgenza della diagnosi e dall'importanza dei risultati con essa
raggiungibili in favore del concepito stesso” (GIOVANNI PAOLO 11, Discorso ai
partecipanti al Convegno del "Movimento per la vita", 3 dicembre 1982: Insegnamenti di

20



Giovanni Paolo 11, V 3[1982] 1512). Questa precisazione sul "rischio proporzionato” va
tenuta presente anche nei passi successivi di questa I struzione, tutte le volte in cui ricorre
guesto termine.

28 GIOVANNI PAOLO I1, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (| 984) 392.

29 Cf. GIOVANNI PAOLO 11, Discorso ai partecipanti a un Convegno della Pontificia
Accademia delle Scienze, 23 ottobre 1982: AAS 75 (1983) 37: "lo condanno nel modo piu
esplicito e formale le manipolazioni sperimentali fatte sull'embrione umano, perché I'essere
umano, dal momento del suo concepimento fino alla morte, non puo essere sfruttato per
nessunaragione".

30 SANTA SEDE, Carta dei diritti della famiglia art. 4b: L'Osservatore Romano 25
novembre 1983.

31 Cf. GIOVANNI PAOLO 11, Discorso ai partecipanti al Convegno del "Movimento per
lavita" 3 dicembre 1982: Insegnamenti di Giovanni Paolo I1, V 3, (1982) 1511:
"Inaccettabile e ogni forma di sperimentazione sul feto che possa danneggiarne |’ integrita o
peggiorarne le condizioni ameno che si tratti di un tentativo estremo di salvarlo da morte".
SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione
sull'eutanasia 4: AAS 72 (1980) 550: "In mancanza di altri rimedi, e lecito ricorrere, con il
consenso dell'ammalato, ai mezzi messi a disposizione dalla medicina piu avanzata, anche
se sono ancora allo stato sperimental e e non sono esenti da qualche rischio”.

32 Nessuno puo rivendicare, primadi esistere, un diritto soggettivo ad iniziare I'esistenza,
tuttavia, e legittimo affermareil diritto del bambino ad avere un'origine pienamente umana
attraverso il concepimento conforme alla natura personale dell'essere umano. Lavitaé un
dono che deve essere accordato in maniera degna sia del soggetto che lariceve siadel
soggetti che la trasmettono. Questa precisazione va tenuta presente anche per guanto verra
spiegato a proposito della procreazione artificiae umana.

33 Cf. GIOVANNI PAOLO Il Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 391.

34 Cf. Codtit. past. Gaudium et Spes, 50
35 Cf. GIOVANNI PAOLO 11, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 96.

36 Cf. Pio X11, Discorso ai partecipanti al 1V Congresso Internazionale dei Medici
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 559. Secondo il piano del Creatore, "lI'uomo
abbandona suo padre e sua madre e si unisce alla suadonnaei due diventano una sola
carne” (Gen 2,24). L'unita del matrimonio, legata all'ordine della creazione, e una verita alla
ragione naturale. La Tradizione eil Magistero della Chiesasi riferiscono sovente a libro
della Genesi, sia direttamente sia attraverso i passi del Nuovo Testamento che vi fanno
riferimento: Mt 19,4-6; Mc 10,5-8; Ef 5,31. Cf. ATENAGORA, Legatio pro christianis, 33:
PG 6,965-967; S. GIOVANNI CRISOSTOMIO, In Matthaeum homiliae, LXII, 19 1. PG

21



58,597 S. LEONE MAGNO, Epist. ad Rusticum, 4: PL 54,120i, INNOCENZO |11 Epist.
Gaudemusin Domino: DS 778; CONCILIO DI LEONE 11, IV sess.: DS 860; CONCILIO
DI TRENTO, XXIV sess.: DS 1798.1802; LEONE XIl11, Encicl. Arcanum divinae
sapientiae: ASS 12 (1879-80) 388-391; Pio XI, Encicl. Casti Connubii: AAS 22 (1930)
546-547; CONCILIO VATICANO II, Const. past. Gaudium et Spes, 48; Giovanni PAOLO
[1, Esort. apost. Familiaris Consortio, 19: AAS 74 (1982) 101-102; CLC., can. 1056.

37 Cf. Pio X11, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 560; Discorso alle congressiste dell'Unione
Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre 1951: AAS43 (1951) 850; C.1.C., can. 1134.

38 PAOLO VI, Encicl. Humanae Vitae, 12: AAS 60 (1968) 488-489.
39 Loc. cit.: ibid., 489.

40 Pio X1, Discorso ai partecipanti al 11 Congresso Mondiale di Napoli sulla fecondita e
sterilita umana, 19 maggio 1956: AAS 48 (1956) 470. 41 C.I.C. can. 1061. Secondo questo
canone, |'atto coniugale e quello per il quale il matrimonio e consumato se i due sposi
"|'hanno posto traloro in modo umano”.

42 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 14.

43 Cf. GIOVANNI PAOLO Il, udienza generale, 16 gennaio 1980: Insegnamenti di
Giovanni Paolo 11,111, 1 (1980) 148-152.

44 GIOVANNI PAOLO |1, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale
dell' Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 393.

45 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 51.

46 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 50.

47 Cf. Pio XI1, Discorso ai partecipanti al 1V Congresso Internazionale dei Medici
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 560: " Sarebbe falso pensare che la possibilita
di ricorrere a questo mezzo (fecondazione artificiale) possarendere valido il matrimonio tra

persone incapaci a contrarlo a motivo dell'impedi mentum impotentiag”.

48 Una questione analoga e trattata da PAOL O VI, Encicl. Humanae Vitae, 14: AAS60
(1968) 490-491.

49 Cf. sopral,1 seg.
50 GIOVANNI PAOLO I, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 96.

51 Cf. Rispostadel S. Uffizio, 17 marzo 1897: DS 3323; PIO XII, Discorso ai partecipanti
al 1V Congresso Internazionale dei Medici Cattolici 29 Settembre 1949: AAS41 (1949)
560, Discorso alle congressiste dell'Unione Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre 1951
AAS 43 (1951) 850; Discorso ai partecipanti al 11 Congresso Mondiale di Napoli sulla

22



fertilita e sterilita umana, 19 maggio 1956: AAS 48 (1956) 471 473; Discorso ai
partecipanti al VII Congresso Internazionale della Societa Internazionale di Ematologia, 12
Settembre 1958: AAS 50 (1958) 733; GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, 111:
AAS53(1961) 477.

52 Pio XII, Discorso alle congressiste dell'Unione Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre
1951: AASA3 (1951) 850.

53 Pio X1, Discorso ai partecipanti al 1V Congresso Internazonale dei Medici Cattolici 29
settembre 1949: AAS 41 (1949) 560.

54 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione su
alcune questioni di etica sessuale, 9: AAS 68 (1976) 86, che citaa Costit. past. Gaudium et
Spes, 51; cf. Decreto del S. Uffizio, 2 agosto 1929: AAS 21 (1929) 490: Pio XII Discorso ai
partecipanti al XXVI Congresso indetto dalla Societa Italiana di urologia, 8 ottobre 1953:
AASA5 (1953) 678.

55 Cf. GIOVANNI XXI11, Encicl. Mater et Magistra, [11: AAS 53 (1961) 447.

56 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al 1V Congresso Internazionale dei Medici
Cattolici, 29 settembre 1949: AL4S 41 (1949) 560.

57 Cf. Pio XI1, Discorso ai partecipanti al |1 Congresso Mondiale di Napoli sulla fertilita e
sterilita umana, 19 maggio 1956: AAS 48 ( | 956) 471 -473.

58 Costit. past. Gaudium et Spes, 50.
59 GIOVANNI PAOLO I, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 97

60 Cf. Dichiar. Dignitatis humanae, 7.

Fuente:
http://www.vatican.va/roman curia/congregations/cfaith/documents/rc con cfaith doc 198
70222 respect-for%20human-life it.html

23



