
 1 

CONGREGAZIONE 
PER LA DOTTRINA DELLA FEDE  

IL RISPETTO DELLA VITA UMANA NASCENTE  
E LA DIGNITÀ DELLA PROCREAZIONE1  

  

PREMESSA 

La Congregazione per la Dottrina della Fede è stata interpellata da diverse Conferenze 
Episcopali o da singoli vescovi da teologi medici e uomini di scienza, in merito alla 
conformità con i principi della morale cattolica delle tecniche biomediche che consentono di 
intervenire nella fase iniziale della vita dell'essere umano e nei processi stessi della 
procreazione. La presente Istruzione, che è frutto di vasta consultazione e in particolare di 
una attenta valutazione delle dichiarazioni di episcopati non intende riproporre tutto 
l'insegnamento della Chiesa sulla dignità della vita umana nascente e della procreazione, ma 
offrire, alla luce della precedente dottrina del Magistero, delle risposte specifiche ai 
principali interrogativi sollevati in proposito. L'esposizione viene ordinata nella maniera 
seguente: un'introduzione richiamerà i principi fondamentali di carattere antropologico e 
morale, necessari per un'adeguata valutazione dei problemi e per l'elaborazione delle 
risposte a tali interrogativi; la prima parte avrà per argomento il rispetto dell'essere umano a 
partire dal primo momento della sua esistenza; la seconda parte affronterà gli interrogativi 
morali posti dagli interventi della tecnica sulla procreazione umana; nella terza parte 
verranno offerti alcuni orientamenti sui rapporti che intercorrono tra legge morale e legge 
civile a proposito del rispetto dovuto agli embrioni e feti umani* in relazione alla legittimità 
delle tecniche di procreazione artificiale. 

* I termini di "zigote", "pre-embrione", "embrione" e "feto" possono indicare nel 
vocabolario della biologia stadi successivi dello sviluppo di un essere umano. La presente 
Istruzione usa liberamente di questi termini, attribuendo ad essi un'identica rilevanza etica, 
per designare il frutto, visibile o non, della generazione umana, dal primo momento della 
sua esistenza fino alla nascita. La ragione di questo uso viene chiarita dal testo (cf. 1, 1). 

  

INTRODUZIONE 

1. La ricerca biomedica e l'insegnamento della Chiesa 

Il dono della vita, che Dio Creatore e Padre ha affidato all'uomo, impone a questi di 
prendere coscienza del suo inestimabile valore e di assumerne la responsabilità: questo 
principio fondamentale dev'essere posto al centro della riflessione, per chiarire e risolvere i 

                                                 
1 Istruzione sul rispetto della vita umana nascente e la dignità della procreazione – Donum vitae (Instructio de 
observantia erga vitam humanam nascentem deque procreationis dignitate tuenda. Responsiones ad quasdam 
quaestiones nostris temporibus agitatas), 22 febbraio 1987. AAS 80 (1988) 70-102; DeS 12 (1990). OR 11.3.1987; 
CivCat 138 (1987) 1, 561-586; Communicationes 19 (1987) 9-11 [Pars de ethica et de iuribus civilibus]; EV 10, 818-
893; LE 5218; Dokumenty, II, 19 



 2 

problemi morali sollevati dagli interventi artificiali sulla vita nascente e sui processi della 
procreazione. Grazie al progresso delle scienze biologiche e mediche, I'uomo può disporre 
di sempre più efficaci risorse terapeutiche, ma può anche acquisire poteri nuovi dalle 
conseguenze imprevedibili sulla vita umana nello stesso suo inizio e nei suoi primi stadi. 
Diversi procedimenti consentono oggi d'intervenire non soltanto per assistere ma anche per 
dominare i processi della procreazione. Tali tecniche possono consentire all'uomo di 
"prendere in mano il proprio destino", ma lo espongono anche "alla tentazione di andare 
oltre i limiti di un ragione vole dominio sulla natura"(1). Per quanto possano costituire un 
progresso a servizio dell'uomo, esse comportano anche dei rischi gravi. Da parte di molti, 
viene espresso cosi un urgente appello, affinché siano salvaguardati, negli interventi sulla 
procreazione, i valori e i diritti della persona umana. Le richieste di chiarificazione e 
orientamento non provengono soltanto dai fedeli, ma anche da parte di quanti riconoscono 
comunque alla Chiesa, "esperta in umanità"(2), una missione al servizio della "civiltà 
dell'amore"(3) e della vita. Il Magistero della Chiesa non interviene in nome di una 
competenza particolare nell'ambito delle scienze sperimentali; ma, dopo aver preso 
conoscenza dei dati della ricerca e della tecnica, intende proporre in virtù della propria 
missione evangelica e del suo dovere apostolico, la dottrina morale rispondente alla dignità 
della persona e alla sua vocazione integrale, esponendo i criteri di giudizio morale sulle 
applicazioni della ricerca scientifica e della tecnica, in particolare per ciò che riguarda la 
vita umana e i suoi inizi. Tali criteri sono il rispetto, la difesa e la promozione dell'uomo, il 
suo "diritto primario e fondamentale" alla vita(4), la sua dignità di persona, dotata di 
un'anima spirituale, di responsabilità morale(5) è chiamata alla comunione beatifica con 
Dio. L'intervento della Chiesa anche in quest'ambito è ispirato all'amore che essa deve 
all'uomo aiutandolo a riconoscere e rispettare i suoi diritti e i suoi doveri. Tale amore si 
alimenta alle sorgenti della carità di Cristo: contemplando il mistero del Verbo Incarnato, la 
Chiesa conosce anche il "mistero dell'uomo"(6), annunciando il Vangelo della salvezza, 
rivela all'uomo la sua dignità e lo invita a scoprire pienamente la sua verità. La Chiesa 
ripropone cosi la legge divina per fare opera di verità e di liberazione. È infatti per bontà—
per indicare il cammino della vita—che Dio da agli uomini i suoi comandamenti e la grazia 
per osservali; ed è pure per bontà—per aiutarli a perseverare nello stesso cammino—che 
Dio offre sempre a tutti il suo perdono. Cristo ha compassione delle nostre fragilità: Egli è 
nostro Creatore e nostro Redentore. Che il suo Spirito apra gli animi al dono della pace di 
Dio e all'intelligenza dei suoi precetti. 

2. La scienza e la tecnica al servizio della persona umana 

Dio ha creato l'uomo a sua immagine e somiglianza: "maschio e femmina li creo" (Gen. 1, 
27), affidando loro il compito di "dominare la terra" (Gen. 1, 28). La ricerca scientifica di 
base e quella applicata costituiscono un'espressione significativa di questa signoria 
dell'uomo sul creato. La scienza e la tecnica, preziose risorse delI'uomo quando si pongono 
al suo servizio e ne promuovono lo sviluppo integrale a beneficio di tutti, non possono da 
sole indicare il senso dell'esistenza e del progresso umano. Essendo ordinate all'uomo da cui 
traggono origine e incremento, attingono dalla persona e dai suoi valori morali l'indicazione 
della loro finalità e la consapevolezza dei loro limiti. Sarebbe, perciò, illusorio rivendicare 
la neutralità morale della ricerca scientifica e delle sue applicazioni; d'altro canto non si 
possono desumere i criteri di orientamento dalla semplice efficienza tecnica, dall’utilità che 
possono arrecare ad alcuni a danno di altri o, peggio ancora, dalle ideologie dominanti. 



 3 

Pertanto la scienza e la tecnica richiedono, per il loro stesso intrinseco significato, il rispetto 
incondizionato dei criteri fondamentali della moralità: debbono essere cioè, al servizio della 
persona umana, dei suoi diritti inalienabili e del suo bene vero e integrale secondo il 
progetto e la volontà di Dio(7). II rapido sviluppo delle scoperte tecnologiche rende più 
urgente questa esigenza di rispetto dei criteri ricordati: la scienza senza la coscienza ad altro 
non può portare che alla rovina dell'uomo. "L'epoca nostra, più ancora che i secoli passati, 
ha bisogno di questa sapienza, perché diventino più umane tutte le sue nuove scoperte. È in 
pericolo, di fatto, il futuro del mondo, a meno che non vengano suscitati uomini più 
saggi"(8). 

3. Antropologia e interventi in campo biomedico 

Quali criteri morali si devono applicare per chiarire i problemi posti oggi nell'ambito della 
biomedicina? La risposta a questo interrogativo suppone un'adeguata concezione della 
natura della persona umana nella sua dimensione corporea. Infatti, è soltanto nella linea 
della sua vera natura che la persona umana può realizzarsi come "totalità unificata"(9): ora 
questa natura e nello stesso tempo corporale e i spirituale. In forza della sua unione 
sostanziale con un'anima spirituale, il corpo umano non può essere considerato solo come 
un complesso di tessuti, organi e funzioni, ne può essere valutato alla stessa stregua del 
corpo degli animali, ma è parte costitutiva della persona che attraverso di esso si manifesta e 
si esprime. La legge morale naturale esprime e prescrive le finalità, i diritti e i doveri che si 
fondano sulla natura corporale e spirituale della persona umana. Pertanto essa non può 
essere concepita come normatività semplicemente biologica, ma deve essere definita come 
l'ordine razionale secondo il quale l'uomo è chiamato dal Creatore a dirigere e regolare la 
sua vita e i suoi atti e, in particolare, a usare e disporre del proprio corpo(10). Una prima 
conseguenza può essere dedotta da tali principi: un intervento sul corpo umano non 
raggiunge soltanto i tessuti, gli organi e le loro funzioni, ma coinvolge anche a livelli diversi 
la stessa persona; comporta quindi un significato e una responsabilità morali, in modo 
implicito forse, ma reale. Giovanni Paolo II ribadiva con forza all'Associazione medica 
mondiale: "Ogni persona umana, nella sua singolarità irrepetibile, non è costituita soltanto 
dallo spirito ma anche dal corpo, cosi nel corpo e attraverso il corpo viene raggiunta la 
persona stessa nella sua realtà concreta. Rispettare la dignità dell'uomo comporta di 
conseguenza salvaguardare questa identità dell'uomo corpore et anima unus, come 
affermava il Concilio Vaticano II (Cost. Gaudium et Spes, n. 14, 1). È sulla base di questa 
visione antropologica che si devono trovare i criteri fondamentali per le decisioni da 
prendere, quando si tratta d'interventi non strettamente terapeutici, per esempio gli interventi 
miranti al miglioramento della condizione biologica umana"(11). La biologia e la medicina 
nelle loro applicazioni concorrono al bene integrale della vita umana quando vengono in 
aiuto della persona colpita da malattia e infermità nel rispetto della sua dignità di creatura di 
Dio. Nessun biologo o medico può ragionevolmente pretendere, in forza della sua 
competenza scientifica, di decidere dell'origine e del destino degli uomini. Questa non ma si 
deve applicare in maniera particolare nell'ambito della sessualità e della procreazione, dove 
l'uomo e la donna pongono in atto i valori fondamentali dell'amore e della vita. Dio, che è 
amore e vita, ha inscritto nell'uomo e nella donna la vocazione a una partecipazione speciale 
al suo mistero di comunione personale e alla sua opera di Creatore e di Padre(12). Per 
questo il matrimonio possiede specifici beni e valori di unione e di procreazione senza 
possibilità di confronto con quelli che esistono nelle forme inferiori della vita. Tali valori e 



 4 

significati di ordine personale determinano dal punto di vista morale il senso e i limiti degli 
interventi artificiali sulla procreazione e sull'origine della vita umana . Questi interventi non 
sono da rifiutare in quanto artificiali. Come tali essi testimoniano le possibilità dell'arte 
medica, ma si devono valutare sotto il profilo morale in riferimento alla dignità della 
persona umana, chiamata a realizzare la vocazione divina al dono dell'amore e al dono della 
vita. 

4. Criteri fondamentali per un giudizio morale 

I valori fondamentali connessi con le tecniche di procreazione artificiale umana sono due: la 
vita dell'essere umano chiamato all'esistenza e l’originalità della sua trasmissione nel 
matrimonio. Il giudizio morale su tali metodiche di procreazione artificiale dovrà quindi 
essere formulato in riferimento a questi valori. La vita fisica, per cui ha inizio la vicenda 
umana nel mondo, non esaurisce certamente in se tutto il valore della persona ne 
rappresenta il bene supremo dell'uomo che è chiamato all’eternità. Tuttavia ne costituisce in 
un certo qual modo il valore "fondamentale", proprio perché sulla vita fisica si fondano e si 
sviluppano tutti gli altri valori della persona(13). L’inviolabilità del diritto alla vita 
dell'essere umano innocente "dal momento del concepimento alla morte"(14) è un segno e 
un'esigenza delI'inviolabilità stessa della persona, alla quale il Creatore ha fatto il dono della 
vita. Rispetto alla trasmissione delle altre forme di vita nell'universo, la trasmissione della 
vita umana ha una sua originalità, che deriva dalla originalità stessa della persona umana. 
"La trasmissione della vita umana è affidata dalla natura a un atto personale e cosciente e, 
come tale, soggetto alle santissime leggi di Dio: leggi immutabili e inviolabili che vanno 
riconosciute e osservate. È per questo che non si possono usare mezzi e seguire metodi che 
possono essere leciti nella trasmissione della vita delle piante e degli animali"(15). I 
progressi della tecnica hanno oggi reso possibile una procreazione senza rapporto sessuale 
mediante l'incontro in vitro delle cellule germinali antecedentemente prelevate dall'uomo e 
dalla donna. Ma ciò che è tecnicamente possibile non è per ciò stesso moralmente 
ammissibile. La riflessione razionale sui valori fondamentali della vita e della procreazione 
umana è perciò indispensabile per formulare la valutazione morale a riguardo di tali 
interventi della tecnica sull'essere umano fin dai primi stadi del suo sviluppo. 

5. Insegnamenti del magistero 

Da parte sua il Magistero della Chiesa, anche in questo ambito, offre al la ragione umana la 
luce della Rivelazione: la dottrina sull'uomo insegnata dal Magistero contiene molti 
elementi che illuminano i problemi che qui vengono affrontati. Dal momento del 
concepimento, la vita di ogni essere umano va rispettata in modo assoluto, perché l'uomo è 
sulla terra l'unica creatura che Dio ha "voluto per se stesso"(16), e l'anima spirituale di 
ciascun uomo è "immediatamente creata" da Dio(17); tutto il suo essere porta l'immagine 
del Creatore. La vita umana è sacra perché fin dal suo inizio comporta "I'azione creatrice di 
Dio"(18) e rimane per sempre in una relazione speciale con il Creatore, suo unico fine(19). 
Solo Dio è il Signore della vita dal suo inizio alla sua fine: nessuno, in nessuna circostanza, 
può rivendicare a se il diritto il distruggere direttamente un essere umano innocente(20). La 
procreazione umana richiede una collaborazione responsabile degli sposi con l'amore 
fecondo di Dio(21); il dono della vita umana deve realizzarsi nel matrimonio mediante gli 
atti specifici ed esclusivi degli sposi, secondo le leggi inscritte nelle loro persone e nella loro 
unione(22). 



 5 

PARTE I  

IL RISPETTO DEGLI EMBRIONI UMANI 

Un'attenta riflessione su questo insegnamento del Magistero e sui dati di ragione sopra 
richiamati permette di rispondere ai molteplici problemi morali posti dagli interventi tecnici 
sull'essere umano nelle fasi iniziali della sua vita e sui processi del suo concepimento. 

1. Quale rispetto è dovuto all'embrione umano, tenuto conto della sua natura e della sua 
identità? 

L'essere umano è da rispettare - come una persona - fin dal primo istante della sua esistenza. 
La messa in atto dei procedimenti di fecondazione artificiale ha reso possibili diversi 
interventi sugli embrioni e sui feti umani. Gli scopi perseguiti sono di diverso genere: 
diagnostici e terapeutici, scientifici e commerciali. Da tutto ciò scaturiscono gravi problemi. 
Si può parlare di un diritto alla sperimentazione sugli embrioni umani in vista della ricerca 
scientifica? Quali normative o quale legislazione elaborare in questa materia? La risposta a 
tali problemi suppone una riflessione approfondita sulla natura e sull’identità propria - si 
parla di "statuto" - dell'embrione umano. Da parte sua la Chiesa nel Concilio Vaticano II ha 
proposto nuovamente all'uomo contemporaneo la sua dottrina costante e certa secondo cui: 
"la vita, una volta concepita, dev'essere protetta con la massima cura, e l'aborto come 
l'infanticidio, sono abominevoli delitti"(23). Più recentemente la Carta dei diritti della 
famiglia, pubblicata dalla Santa Sede, ribadiva: "La vita umana dev'essere rispettata e 
protetta in modo assoluto dal momento del concepimento"(24). Questa Congregazione 
conosce le discussioni attuali sull'inizio della vita umana, sull’individualità dell'essere 
umano e sull’identità della persona umana. Essa richiama gli insegnamenti contenuti nella 
Dichiarazione sulI'aborto procurato: "Dal momento in cui l'ovulo è fecondato, si inaugura 
una nuova vita che non e quella del padre o della madre, ma di un nuovo essere umano che 
si sviluppa per proprio conto. Non sarà mai reso umano se non lo è stato fin da allora. A 
questa evidenza di sempre... la scienza genetica moderna fornisce preziose conferme. Essa 
ha mostrato come dal primo istante si trova fissato il programma di ciò che sarà questo 
vivente: un uomo, quest'uomo-individuo con le sue note caratteristiche già ben determinate. 
Fin dalla fecondazione è iniziata l’avventura di una vita umana, di cui ciascuna delle grandi 
capacita richiede tempo per impostarsi e per trovarsi pronta ad agire"(25). Questa dottrina 
rimane valida e viene peraltro confermata, se ve ne fosse bisogno, dalle recenti acquisizioni 
della biologia umana la quale riconosce che nello zigote* derivante dalla fecondazione si è 
già costituita l’identità biologica di un nuovo individuo umano. Certamente nessun dato 
sperimentale può essere per sé sufficiente a far riconoscere un'anima spirituale; tuttavia le 
conclusioni della scienza sull'embrione umano forniscono un’indicazione preziosa per 
discernere razionalmente una presenza personale fin da questo primo comparire di una vita 
umana: come un individuo umano non sarebbe una persona umana? Il Magistero non si è 
espressamente impegnato su un'affermazione d'indole filosofica, ma ribadisce in maniera 
costante la condanna morale di qualsiasi aborto procurato. Questo insegnamento non è 
mutato ed è immutabile(26). Pertanto il frutto della generazione umana dal primo momento 
della sua esistenza, e cioè a partire dal costituirsi dello zigote, esige il rispetto 
incondizionato che è moralmente dovuto all'essere umano nella sua totalità corporale e 
spirituale. L'essere umano va rispettato e trattato come una persona fin dal suo 
concepimento e, pertanto, da quello stesso momento gli si devono riconoscere i diritti della 



 6 

persona, tra i quali anzitutto il diritto inviolabile di ogni essere umano innocente alla vita. 
Questo richiamo dottrinale offre il criterio fondamentale per la soluzione dei diversi 
problemi posti dallo sviluppo delle scienze biomediche in questo campo: poiché deve essere 
trattato come persona, l'embrione dovrà anche essere difeso nella sua integrità, curato e 
guarito nella misura del possibile, come ogni altro essere umano nell'ambito dell'assistenza 
medica. 

*Lo zigote è la cellula derivante dalla fusione dei nuclei dei due gameti 

2. La diagnosi prenatale è moralmente lecita? 

Se la diagnosi prenatale rispetta la vita e l’integrità dell'embrione e del feto umano ed è 
orientata alla sua salvaguardia o alla sua guarigione individuale, la risposta è affermativa. La 
diagnosi prenatale può infatti far conoscere le condizioni dell'embrione e del feto quando è 
ancora nel seno della madre; permette, o consente di prevedere, alcuni interventi terapeutici, 
medici o chirurgici, più precocemente e più efficacemente. Tale diagnosi è lecita se i metodi 
impiegati, con il consenso dei genitori adeguatamente informati, salvaguardano la vita e l 
'integrità dell'embrione e di sua madre, non facendo loro correre rischi sproporzionati(27); 
Ma essa è gravemente in contrasto con la legge morale quando contempla l’eventualità, in 
dipendenza dai risultati, di provocare un aborto: una diagnosi attestante l'esistenza di una 
malformazione o di una malattia ereditaria non deve equivalere a una sentenza di morte. 
Pertanto la donna che richiedesse la diagnosi con l'intenzione determinata di procedere 
all'aborto nel caso che l'esito confermi l'esistenza di una malformazione o anomalia, 
commetterebbe un'azione gravemente illecita. Parimenti agirebbero in modo contrario alla 
morale il coniuge o i parenti o chiunque altro, qualora consigliassero o imponessero la 
diagnosi alla gestante con lo stesso intendimento di arrivare eventualmente all'aborto. Cosi 
pure sarebbe responsabile di illecita collaborazione lo specialista che nel condurre la 
diagnosi e nel comunicarne l'esito contribuisse volutamente a stabilire o favorire il 
collegamento tra diagnosi prenatale e aborto. Si deve infine condannare, come violazione 
del diritto alla vita nei confronti del nascituro e come prevaricazione sui diritti e doveri 
prioritari dei coniugi, una direttiva o un programma delle autorità civili e sanitarie o di 
organizzazioni scientifiche che, in qualsiasi modo, favorisse la connessione tra diagnosi 
prenatale e aborto oppure addirittura inducesse le donne gestanti a sottoporsi alla diagnosi 
prenatale pianificata allo scopo di eliminare i feti affetti o portatori di malformazioni o 
malattie ereditarie. 

3. Gli interventi terapeutici sull'embrione umano sono leciti? 

Come per ogni intervento medico sui pazienti, si devono ritenere leciti gli interventi 
sull'embrione umano a patto che rispettino la vita e l’integrità dell'embrione, non 
comportino per lui rischi sproporzionati, ma siano finalizzati alla sua guarigione, al 
miglioramento delle sue condizioni di salute o alla sua sopravvivenza individuale. 
Qualunque sia il genere di terapi a medica, chirurgica o di altro tipo, è richiesto il consenso 
libero e informato dei genitori, secondo le regole deontologiche previste nel caso di 
bambini. L'applicazione di questo principio morale può richiedere delicate e particolari 
cautele trattandosi di vita embrionale o di feti. La legittimità e i criteri di tali interventi sono 
stati chiaramente espressi da Giovanni Paolo II: "Un intervento strettamente terapeutico che 
si prefigga come obiettivo la guarigione di diverse malattie, come quelle dovute a difetti 



 7 

cromosomlcl, sarà, in linea di principio, considerato come auspicabile, supposto che tenda a 
realizzare la vera promozione del benessere personale delI'individuo, senza arrecare danno 
alla sua integrità o deteriorarne le condizioni di vita. Un tale intervento si colloca di fatto 
nella logica della tradizione morale cristiana"(28). 

4. Come valutare moralmente la ricerca e la sperimentazione* sugli embrioni e sui feti 
umani? 

La ricerca medica deve astenersi da interventi sugli embrioni vivi, a meno che non ci sia la 
certezza morale di non arrecare danno né alla vita né all’integrità del nascituro e della 
madre, e a condizione che i genitori abbiano accordato il loro consenso, libero e informato, 
per l'intervento sull'embrione. Ne consegue che ogni ricerca, anche se limitata alla semplice 
osservazione dell'embrione, diventerebbe illecita qualora, per i metodi impiegati o per gli 
effetti indotti, implicasse un rischio per l’integrità fisica o la vita dell'embrione. Per quanto 
riguarda la sperimentazione presupposta la distinzione generale tra quella con finalità non 
direttamente terapeutica e quella chiaramente terapeutica per il soggetto stesso, nella 
fattispecie occorre distinguere anche tra la sperimentazione attuata sugli embrioni ancora 
vivi e la sperimentazione attuata su embrioni morti. Se essi sono vivi, viabili o non, devono 
essere rispettati come tutte le persone umane; la sperimentazione non direttamente 
terapeutica sugli embrioni è illecita(29). Nessuna finalità, anche in se stessa nobile, come la 
previsione di una utilità per la scienza, per altri esseri umani o per la società, può in alcun 
modo giustificare la sperimentazione sugli embrioni o feti umani vivi, viabili e non, nel seno 
materno o fuori di esso. II consenso informato, normalmente richiesto per la 
sperimentazione clinica sull'adulto, non può essere concesso dai genitori i quali non possono 
disporre né dell’integrità fisica ne della vita del nascituro. D'altra parte la sperimentazione 
sugli embrioni o feti comporta sempre il rischio, anzi, il più delle volte la previsione certa di 
un danno per la loro integrità fisica o addirittura della loro morte. Usare l'embrione umano, 
o il feto, come oggetto o strumento di sperimentazione rappresenta un delitto nei confronti 
della loro dignità di esseri umani che hanno diritto allo stesso rispetto dovuto al bambino già 
nato e ad ogni persona umana. La Carta dei diritti della famiglia, pubblicata dalla Santa 
Sede, afferma: "Il rispetto per la dignità dell'essere umano esclude ogni sorta di 
manipolazione sperimentale o sfruttamento dell'embrione umano"(30). La prassi di 
mantenere in vita degli embrioni umani, in vivo o in vitro, per scopi sperimentali o 
commerciali, è del tutto contraria alla dignità umana. Nel caso della sperimentazione 
chiaramente terapeutica, qualora si trattasse cioè di terapie sperimentali impiegate a 
beneficio dell'embrione stesso allo scopo di salvare in un tentativo estremo la sua vita, e in 
mancanza di altre terapie valide, può essere lecito il ricorso a farmaci o a procedure non 
ancora del tutto convalidate(31). I cadaveri di embrioni o feti umani, volontariamente 
abortiti o non, devono essere rispettati come le spoglie degli altri esseri umani. In particolare 
non possono essere oggetto di mutilazioni o autopsie se la loro morte non è stata accertata e 
senza il consenso dei genitori o della madre. Inoltre va sempre fatta salva l'esigenza morale 
che non vi sia stata complicità alcuna con l'aborto volontario e che sia evitato il pericolo di 
scandalo. Anche nel caso di feti morti, come per i cadaveri di persone adulte, ogni pratica 
commerciale deve essere ritenuta illecita e deve essere proibita. 

*Poiché i termini "ricerca" e "sperimentazione" sono frequentemente usati in modo 
equivalente e ambiguo, si ritiene di dover precisare il significato loro attribuito nel presente 



 8 

documento. I) Per ricerca s'intende qualsiasi procedimento induttivo -deduttivo, inteso a 
promuovere l'osservazione sistematica di un dato fenomeno in campo umano o a verificare 
un'ipotesi emersa da precedenti osservazioni. 2) Per sperimentazione s'intende qualsiasi 
ricerca, in cui l'essere umano (nei diversi stadi della sua esistenza: embrione, feto, bambino 
o adulto) rappresenta l'oggetto mediante il quale o sul quale s'intende verificare l'effetto, al 
momento sconosciuto o ancora non ben conosciuto, di un dato trattamento (ad es. 
farmacologico, teratogeno, chirurgico ecc.). 

5. Come valutare moralmente l'uso a scopo di ricerca degli embrioni ottenuti mediante la 
fecondazione in vitro? 

Gli embrioni umani ottenuti in vitro sono esseri umani e soggetti di diritto: la loro dignità e 
il loro diritto alla vita devono essere rispettati fin dal primo momento della loro esistenza. È 
immorale produrre embrioni umani destinati a essere sfruttati come "materiale biologico" 
disponibile. Nella pratica abituale della fecondazione in vitro non tutti gli embrioni vengono 
trasferiti nel corpo della donna; alcuni vengono distrutti. Cosi come condanna l'aborto 
procurato, la Chiesa proibisce anche di attentare alla vita di questi esseri umani. È doveroso 
denunciare la particolare gravita della distruzione volontaria degli embrioni umani ottenuti 
in vitro al solo scopo di ricerca sia mediante fecondazione artificiale sia mediante "fissione 
gemellare". Agendo in tal modo il ricercatore si sostituisce a Dio e, anche se non ne ha la 
coscienza, si fa padrone del destino altrui, in quanto sceglie arbitrariamente chi far vivere e 
chi mandare a morte e sopprime esseri umani senza difesa. Le metodiche di osservazione o 
di sperimentazione, che causano danno o impongono dei rischi gravi e sproporzionati agli 
embrioni ottenuti in vitro, sono moralmente illecite per le stesse ragioni. Ogni essere umano 
va rispettato per se stesso, e non può essere ridotto a puro e semplice valore strumentale a 
vantaggio altrui. Non è perciò conforme alla morale esporre deliberatamente alla morte 
embrioni umani ottenuti in vitro. In conseguenza del fatto che sono stati prodotti in vitro, 
questi embrioni non trasferiti nel corpo della madre e denominati "soprannumerari", 
rimangono esposti a una sorte assurda, senza possibilità di offrire loro sicure vie di 
sopravvivenza lecitamente perseguibili. 

6. Quale giudizio dare sugli altri procedimenti di manipolazione degli embrioni connessi 
con le "tecniche di riproduzione umana"? 

Le tecniche di fecondazione in vitro possono aprire la possibilità ad altre forme di 
manipolazione biologica o genetica degli embrioni umani, quali: i tentativi o progetti di 
fecondazione tra gameti umani e animali e di gestazione di embrioni umani in uteri di 
animali, I'ipotesi o il progetto di costruzione di uteri artificiali per l'embrione umano. Questi 
procedimenti sono contrari alla dignità di essere umano propria dell'embrione e, nello stesso 
tempo, ledono il diritto di ogni persona di essere concepita e di nascere nel matrimonio e dal 
matrimonio(32). Anche i tentativi o le ipotesi volte a ottenere un essere umano senza alcuna 
connessione con la sessualità mediante "fissione gemellare", clonazione, partenogenesi, 
sono da considerare contrarie alla morale, in quanto contrastano con la dignità sia della 
procreazione umana sia dell'unione coniugale. Lo stesso congelamento degli embrioni, 
anche se attuano per garantire una conservazione in vita dell'embrione — 
crioconservazione— costituisce un'offesa al rispetto dovuto agli esseri umani, in quanto li 
espone a gravi rischi di morte o di danno per la loro integrità fisica, li priva almeno 
temporaneamente dell'accoglienza e della gestazione materna e li pone in una situazione 



 9 

suscettibile di ulteriori offese e manipolazioni. Alcuni tentativi d'intervento sul patrimonio 
cromosomico o genetico non sono terapeutici, ma mirano alla produzione di esseri umani 
selezionati secondo il sesso o altre qualità prestabilite. Queste manipolazioni sono contrarie 
alla dignità personale dell'essere umano, alla sua integrità e alla sua identità. Non possono 
quindi in alcun modo essere giustificate in vista di eventuali conseguenze benefiche per 
l’umanità futura(33). Ogni persona deve essere rispettata per se stessa: in ciò consiste la 
dignità e il diritto di ogni essere umano fin dal suo inizio. 

PARTE II  

INTERVENTI SULLA PROCREAZIONE UMANA 

Per "procreazione artificiale" o "fecondazione artificiale" si intendono qui le diverse 
procedure tecniche volte a ottenere un concepimento umano in maniera diversa dall'unione 
sessuale dell'uomo e della donna. L'Istruzione tratta della fecondazione di un ovulo in 
provetta (fecondazione in vitro) e dell'inseminazione artificiale mediante trasferimento, 
nelle vie genitali della donna, dello sperma precedentemente raccolto. Un punto preliminare 
per la valutazione morale di tali tecniche è costituito dalla considerazione delle circostanze e 
delle conseguenze che esse comportano in ordine al rispetto dovuto all'embrione umano. 
L'affermarsi della pratica della fecondazione in vitro ha richiesto innumerevoli fecondazioni 
e distruzioni di embrioni umani. Ancora oggi, presuppone abitualmente una iperovulazione 
della donna: più ovuli sono prelevati, fecondati e poi coltivati in vitro per alcuni giorni. 
Abitualmente non sono trasferiti tutti nelle vie genitali della donna; alcuni embrioni, 
chiamati solitamente "soprannumerari", vengono distrutti o congelati. Fra gli embrioni 
impiantati talora alcuni sono sacrificati per diverse ragioni eugenetiche, economiche o 
psicologiche. Tale distruzione volontaria di esseri umani o la loro utilizzazione a scopi 
diversi, a detrimento della loro integrità e della loro vita, è contraria alla dottrina già 
ricordata a proposito dell'aborto procurato. Il rapporto tra fecondazione in vitro e 
eliminazione volontaria di embrioni umani si verifica troppo frequentemente. Ciò è 
significativo: con questi procedimenti, dalle finalità apparentemente opposte, la vita e la 
morte vengono sottomesse alle decisioni dell'uomo, che viene così a costituirsi donatore di 
vita e di morte su comando. Questa dinamica di violenza e di dominio può rimanere non 
avvertita da parte di quegli stessi che, volendola utilizzare, vi si assoggettano. I dati di fatto 
ricordati e la fredda logica che li collega, devono essere considerati per un giudizio morale 
sulla FIVET (fecondazione in vitro e trasferimento dell'embrione): la mentalità abortiva che 
l'ha resa possibile, conduce così, lo si voglia o no, al dominio dell'uomo sulla vita e sulla 
morte dei suoi simili, che può portare ad un eugenismo radicale. Tuttavia abusi del genere 
non esimono da una approfondita e ulteriore riflessione etica sulle tecniche di procreazione 
artificiale considerate in se stesse, astraendo, per quanto è possibile, dalla distruzione degli 
embrioni prodotti in vitro. La presente Istruzione prenderà in considerazione pertanto in 
primo luogo i problemi posti dalla fecondazione artificiale eterologa (II, 1-3)*, e 
successivamente quelli che sono collegati con la fecondazione artificiale omologa (II, 4-
6)**. Prima di formulare il giudizio etico su ciascuna di esse, saranno considerati i principi 
e i valori che determinano la valutazione morale di ciascuna di queste procedure. 

* L'Istruzione intende con la denominazione di Fecondazione o procreazione artificiale 
eterologa le tecniche volte a ottenere artificialmente un concepimento umano a partire da 
gameti provenienti almeno da un donatore diverso dagli sposi, che sono uniti in matrimonio. 



 10 

Tali tecniche possono essere di due tipi: a) FIVET eterologa: la tecnica volta a ottenere un 
concepimento umano attraverso l'incontro in vitro di gameti prelevati almeno da un 
donatore diverso dai due sposi uniti da matrimonio. b) Inseminazione artificiale eterologa: 
la tecnica volta a ottenere un concepimento umano attraverso il trasferimento nelle vie 
genitali della donna dello sperma precedentemente raccolto da un donatore diverso dal 
marito. 

** L'Istruzione intende per Fecondazione o procreazione artificiale omologa la tecnica volta 
a ottenere un concepimento umano a partire dai gameti di due sposi uniti in matrimonio. La 
fecondazione artificiale omologa può essere attuata con due diverse metodiche: a) FIVET 
omologa: la tecnica diretta a ottenere un concepimento umano mediante l'incontro in vitro 
dei gameti degli sposi uniti in matrimonio b) Inseminazione artificiale omologa: la tecnica 
diretta a ottenere un concepimento umano mediante il trasferimento, nelle vie genitali di una 
donna sposata, dello sperma precedentemente raccolto del marito. 

  

A.  
FECONDAZIONE ARTIFICIALE ETEROLOGA 

1. Perché la procreazione umana deve aver luogo nel matrimonio? 

Ogni essere umano va accolto sempre come un dono e una benedizione di Dio. Tuttavia dal 
punto di vista morale una procreazione veramente responsabile nei confronti del nascituro 
deve essere il frutto del matrimonio. La procreazione umana possiede infatti delle 
caratteristiche specifiche in virtù della dignità dei genitori e dei figli: la procreazione di una 
nuova persona, mediante la quale l'uomo e la donna collaborano con la potenza del reatore, 
dovrà essere il frutto e il segno della mutua donazione personale degli sposi, del loro amore 
e della loro fedeltà(34). La fedeltà degli sposi, nell'unità del matrimonio, comporta il 
reciproco rispetto del loro diritto a diventare padre e madre soltanto l'uno attraverso l'altro. 
Il figlio ha diritto ad essere concepito, portato in grembo, messo al mondo ed educato nel 
matrimonio: è attraverso il riferimento sicuro e riconosciuto ai propri genitori che egli può 
scoprire la propria identità e maturare la propria formazione umana. I genitori trovano nel 
figlio una conferma e un completamente della loro donazione reciproca: egli è l'immagine 
vivente del loro amore, il segno permanente della loro unione coniugale, la sintesi viva e 
indissolubile della loro dimensione paterna e materna(35). In forza della vocazione e delle 
responsabilità sociali della persona, il bene dei figli e dei genitori contribuisce al bene della 
società civile; la vitalità e l'equilibrio della società richiedono che i figli vengano al mondo 
in seno a una famiglia e che questa sia stabilmente fondata sul matrimonio. La tradizione 
della Chiesa e la riflessione antropologica riconoscono nel matrimonio e nella sua unità 
indissolubile il solo luogo degno di una procreazione veramente responsabile. 

2. La fecondazione artificiale eterologa è conforme alla dignità degli sposi e alla verità 
del matrimonio? 

Nella FIVET e nell'inseminazione artificiale eterologa il concepimento umano viene 
ottenuto mediante l'incontro di gameti di almeno un donatore diverso dagli sposi che sono 
uniti in matrimonio. La fecondazione artificiale eterologa è contraria all'unità del 



 11 

matrimonio, alla dignità degli sposi, alla vocazione propria dei genitori e al diritto del figlio 
ad essere concepito e messo al mondo nel matrimonio e dal matrimonio.(36) Il rispetto 
dell'unità del matrimonio e della fedeltà coniugale esige che il figlio sia concepito nel 
matrimonio; il legame esistente tra i coniugi attribuisce agli sposi, in maniera oggettiva e 
inalienabile, il diritto esclusivo a diventare padre e madre soltanto l'uno attraverso 
l'altro(37). Il ricorso ai gameti di una terza persona, per avere a disposizione lo sperma o 
l'ovulo, costituisce una violazione dell'impegno reciproco degli sposi e una mancanza grave 
nei confronti di quella proprietà essenziale del matrimonio, che è la sua unità. La 
fecondazione artificiale eterologa lede i diritti del figlio, lo priva della relazione filiale con 
le sue origini parentali e può ostacolare la maturazione della sua identità personale. Essa 
costituisce inoltre una offesa alla vocazione comune degli sposi che sono chiamati alla 
paternità e maternità: priva oggettivamente la fecondità coniugale della sua unità e della sua 
integrità; opera e manifesta una rottura fra parentalità genetica, parentalità gestazionale e 
responsabilità educativa. Tale alterazione delle relazioni personali all'interno della famiglia 
si ripercuote nella società civile. Queste ragioni portano a un giudizio morale negativo sulla 
fecondazione artificiale eterologa: pertanto è moralmente illecita la fecondazione di una 
donna con lo sperma di un donatore diverso da suo marito e la fecondazione con lo sperma 
del marito di un ovulo che non proviene dalla sua sposa. Inoltre la fecondazione artificiale 
di una donna non sposata, nubile o vedova, chiunque sia il donatore, non può essere 
moralmente giustificata. Il desiderio di avere un figlio, l'amore tra gli sposi che aspirano a 
ovviare a una sterilità non altrimenti superabile, costituiscono motivazioni comprensibili; 
ma le intenzioni soggettivamente buone non rendono la fecondazione artificiale eterologa né 
conforme alle proprietà oggettive e inalienabili del matrimonio né rispettosa dei diritti del 
figlio e degli sposi. 

3. La maternità "sostitutiva" * è moralmente lecita? 

* Sotto la denominazione di "madre sostitutiva" l'istruzione intende comprendere: a) la 
donna che porta in gestazione un embrione impiantato nel suo utero e che le è 
geneticamente estraneo, perché ottenuto mediante l'unione di gameti di "donatori", con 
l'impegno di consegnare il bambino una volta nato a chi ha commissionato o pattuito tale 
gestazione; b) la donna che porta in gestazione un embrione alla cui procreazione ha 
concorso con il dono del proprio ovulo, fecondato mediante inseminazione con lo sperma di 
un uomo diverso da suo marito, con l'impegno di consegnare il figlio, una volta nato. a chi 
ha commissionato o pattuito la gestazione. 

No, per le medesime ragioni che portano a rifiutare la fecondazione artificiale eterologa: è 
contraria, infatti, all'unità del matrimonio e alla dignità della procreazione della persona 
umana. La maternità sostitutiva rappresenta una mancanza oggettiva di fronte agli obblighi 
dell'amore materno, della fedeltà coniugale e della maternità responsabile; offende la dignità 
e il diritto del figlio ad essere concepito, portato in grembo, messo al mondo ed educato dai 
propri genitori; essa instaura, a detrimento delle famiglie, una divisione fra gli elementi 
fisici, psichici e morali che le costituiscono. 

  

B.  
FECONDAZIONE ARTIFICIALE OMOLOGA 



 12 

Dichiarata inaccettabile la fecondazione artificiale eterologa, ci si chiede come valutare 
moralmente i procedimenti di fecondazione artificiale omologa: FIVET e inseminazione 
artificiale fra gli sposi. Occorre chiarire preliminarmente una questione di principio. 

4. Quale legame è richiesto dal punto di vista morale tra procreazione e atto coniugale? 

a) L'insegnamento della Chiesa sul matrimonio e sulla procreazione umana afferma la 
"connessione inscindibile, che Dio ha voluto e che l'uomo non può rompere di sua 
iniziativa, tra i due significati dell'atto coniugale: il significato unitivo e il significato 
procreativo. Infatti per la sua intima struttura, l'atto coniugale, mentre unisce con 
profondissimo vincolo gli sposi, li rende atti alla generazione di nuove vite, secondo leggi 
iscritte nell'essere stesso dell'uomo e della donna"(38). Questo principio, fondato sulla 
natura del matrimonio e sull'intima connessione dei suoi beni, comporta delle conseguenze 
ben note sul piano della paternità e maternità responsabili. "Salvaguardando ambedue questi 
aspetti essenziali, unitivo e procreativo, l'atto coniugale conserva integralmente il senso del 
mutuo e vero amore ed il suo ordinamento all'altissima vocazione dell'uomo alla 
paternità"(39). La medesima dottrina relativa al legame esistente fra i significati dell'atto 
coniugale e fra i beni del matrimonio chiarisce il problema morale della fecondazione 
artificiale omologa, poiché "non è mai permesso separare questi diversi aspetti al punto da 
escludere positivamente o l'intenzione procreativa o il rapporto coniugale"(40). La 
contraccezione priva intenzionalmente l'atto coniugale della sua apertura alla procreazione e 
opera in tal modo una dissociazione volontaria delle finalità del matrimonio. La 
fecondazione artificiale omologa, perseguendo una procreazione che non è frutto dì un atto 
specifico di unione coniugale, opera obiettivamente una separazione analoga tra i beni e i 
significati del matrimonio. Pertanto la fecondazione è voluta lecitamente quando è il 
termine di un "atto coniugale per sé idoneo alla generazione della prole, al quale il 
matrimonio è ordinato per sua natura e per la quale i coniugi divengono una sola carne"(41). 
Ma la procreazione è privata dal punto di vista morale della sua perfezione propria quando 
non è voluta come il frutto dell'atto coniugale, e cioè del gesto specifico dell'unione degli 
sposi. b) Il valore morale dell'intimo legame esistente fra i beni del matrimonio e fra i 
significati dell'atto coniugale si fonda sull'unità dell'essere umano, unità risultante di corpo e 
anima spirituale(42). Gli sposi si esprimono reciprocamente il loro amore personale nel 
"linguaggio del corpo", che comporta chiaramente "significati sponsali" e parentali 
insieme(43). L'atto coniugale, con il quale gli sposi si manifestano reciprocamente il dono di 
sé, esprime simultaneamente l'apertura al dono della vita: è un atto inscindibilmente 
corporale e spirituale. È nel loro corpo e per mezzo del loro corpo che gli sposi consumano 
il matrimonio e possono diventare padre e madre. Per rispettare il linguaggio dei corpi e la 
loro naturale generosità, l'unione coniugale deve avvenire nel rispetto dell'apertura alla 
procreazione, e la procreazione di una persona deve essere il frutto e il termine dell'amore 
sponsale. L'origine dell'essere umano risulta così da una procreazione "legata all'unione non 
solamente biologica ma anche spirituale dei genitori uniti dal vincolo del matrimonio"(44). 
Una fecondazione ottenuta fuori del corpo degli sposi rimane per ciò stesso privata dei 
significati e dei valori che si esprimono nel linguaggio del corpo e nell'unione delle persone 
umane. c) Soltanto il rispetto del legame, che esiste fra i significati dell'atto coniugale, e il 
rispetto dell'unità dell'essere umano consente una procreazione conforme alla dignità della 
persona. Nella sua origine unica e irripetibile il figlio dovrà essere rispettato e riconosciuto 
come uguale in dignità personale a coloro che gli donano la vita. La persona umana 



 13 

dev'essere accolta nel gesto di unione e di amore dei suoi genitori; la generazione di un 
figlio dovrà perciò essere il frutto della donazione reciproca(45) che si realizza nell'atto 
coniugale in cui gli sposi cooperano come servitori e non come padroni, all'opera 
dell'Amore Creatore(46). L'origine di una persona umana è in realtà il risultato di una 
donazione. Il concepito dovrà essere il frutto dell'amore dei suoi genitori. Non può essere 
voluto né concepito come il prodotto di un intervento di tecniche mediche e biologiche: ciò 
equivarrebbe a ridurlo a diventare l'oggetto di una tecnologia scientifica. Nessuno può 
sottoporre la venuta al mondo di un bambino a delle condizioni di efficienza tecnica 
valutabili secondo parametri di controllo e di dominio. La rilevanza morale del legame 
esistente tra i significati dell'atto coniugale e tra i beni del matrimonio, l'unità dell'essere 
umano e la dignità della sua origine esigono che la procreazione di una persona umana 
debba essere perseguita come il frutto dell'atto coniugale specifico dell'amore fra gli sposi. 
Il legame esistente fra procreazione e atto coniugale si rivela, perciò, di grande importanza 
sul piano antropologico e morale e chiarisce le posizioni del Magistero a proposito della 
fecondazione omologa. 

5. La fecondazione omologa in vitro è moralmente lecita? 

La risposta a questa domanda è strettamente dipendente dai principi ora ricordati. Non si 
possono certamente ignorare le legittime aspirazioni degli sposi sterili; per alcuni il ricorso 
alla FIVET omologa appare come l'unico mezzo per ottenere un figlio sinceramente 
desiderato: ci si domanda se in queste soluzioni la globalità della vita coniugale non basti ad 
assicurare la dignità confacente alla procreazione umana. Si riconosce che la FIVET 
certamente non può supplire all'assenza dei rapporti coniugali(47) e non può essere 
preferita, considerati i rischi che si possono verificare per il figlio e i disagi della procedura, 
agli atti specifici dell'unione coniugale. Ma ci si chiede se nell'impossibilità di rimediare in 
altro modo alla sterilità, che è causa di sofferenza, la fecondazione omologa in vitro non 
possa costituire un aiuto, se non addirittura una terapia, per cui ne potrebbe essere ammessa 
la liceità morale. Il desiderio di un figlio - o quanto meno la disponibilità a trasmettere la 
vita - è un requisito necessario dal punto di vista morale per una procreazione umana 
responsabile. Ma questa intenzione buona non è sufficiente per dare una valutazione morale 
positiva della fecondazione in vitro tra gli sposi. Il procedimento della FIVET deve essere 
giudicato in se stesso, e non può mutuare la sua qualificazione morale definitiva né 
dall'insieme della vita coniugale nella quale esso si iscrive né dagli atti coniugali che 
possono precederlo o seguirlo(48). È già stato ricordato come, nelle circostanze in cui è 
abitualmente praticata, la FIVET implichi la distruzione di esseri umani, fatto questo che è 
contro la dottrina già richiamata sulla illiceità dell'aborto(49). Ma anche nel caso in cui si 
mettesse in atto ogni cautela per evitare la morte degli embrioni umani, la FIVET omologa, 
attua la dissociazione dei gesti che sono destinati alla fecondazione umana dall'atto 
coniugale. La natura propria della FIVET omologa, pertanto, dovrà anche essere considerata 
astraendo dal legame con l'aborto procurato. La FIVET omologa è attuata al di fuori del 
corpo dei coniugi mediante gesti di terze persone la cui competenza e attività tecnica 
determinano il successo dell'intervento; essa affida la vita e l'identità dell'embrione al potere 
dei medici e dei biologi e instaura un dominio della tecnica sull'origine e sul destino della 
persona umana. Una siffatta relazione di dominio è in sé contraria alla dignità e 
all'uguaglianza che dev'essere comune a genitori e figli. Il concepimento in vitro è il 
risultato dell'azione tecnica che presiede alla fecondazione; essa non è né di fatto ottenuta né 



 14 

positivamente voluta come l'espressione e il frutto di un atto specifico dell'unione coniugale. 
Nella FIVET omologa, perciò, pur considerata nel contesto dei rapporti coniugali di fatto 
esistenti, la generazione della persona umana è oggettivamente privata della sua perfezione 
propria: quella di essere, cioè, il termine e il frutto di un atto coniugale in cui gli sposi 
possono farsi "cooperatori con Dio per il dono della vita a una nuova persona"(50). Queste 
ragioni permettono di comprendere perché l'atto di amore coniugale sia considerato 
nell'insegnamento della Chiesa come l'unico luogo degno della procreazione umana. Per le 
stesse ragioni il cosiddetto "caso semplice", cioè una procedura di FIVET omologa, che sia 
purificata da ogni compromissione con la prassi abortiva della distruzione di embrioni e con 
la masturbazione, rimane una tecnica moralmente illecita perché priva la procreazione 
umana della dignità che le è propria e connaturale. Certamente la FIVET omologa non è 
gravata di tutta quella negatività etica che si riscontra nella procreazione extraconiugale; la 
famiglia e il matrimonio continuano a costituire l'ambito della nascita e dell'educazione dei 
figli. Tuttavia, in conformità con la dottrina tradizionale relativa ai beni del matrimonio e 
alla dignità della persona, la Chiesa rimane contraria, dal punto di vista morale, alla 
fecondazione omologa in vitro; questa è in se stessa illecita e contrastante con la dignità 
della procreazione e dell'unione coniugale, anche quando tutto sia messo in atto per evitare 
la morte dell'embrione umano. Pur non potendo essere approvata la modalità con cui viene 
ottenuto il concepimento umano nella FIVET, ogni bambino che viene al mondo dovrà 
comunque essere accolto come un dono vivente della Bontà divina e dovrà essere educato 
con amore. 

6. Coma valutare dal punto di vista morale l'inseminazione artificiale omologa? 

L'inseminazione artificiale omologa all'interno del matrimonio non può essere ammessa, 
salvo il caso in cui il mezzo tecnico risulti non sostitutivo dell'atto coniugale, ma si 
configuri come una facilitazione e un aiuto affinché esso raggiunga il suo scopo naturale. 
L'insegnamento del Magistero a questo proposito è stato già esplicitato(51): esso non è 
soltanto espressione di circostanze storiche particolari, ma si fonda sulla dottrina della 
Chiesa in tema di connessione fra unione coniugale e procreazione, e sulla considerazione 
della natura personale dell'atto coniugale e della procreazione umana. "L'atto coniugale, 
nella sua struttura naturale, è un'azione personale, una cooperazione simultanea e immediata 
dei coniugi, la quale, per la stessa natura degli agenti e la proprietà dell'atto, è l'espressione 
del dono reciproco, che, secondo la parola della Scrittura, effettua l'unione "in una carne 
sola""(52). Pertanto la coscienza morale "non proscrive necessariamente l'uso di taluni 
mezzi artificiali destinati unicamente sia a facilitare l'atto naturale, sia a procurare il 
raggiungimento del proprio fine all'atto naturale normalmente compiuto"(53). Se il mezzo 
tecnico facilita l'atto coniugale o l'aiuta a raggiungere i suoi obiettivi naturali, può essere 
moralmente accettato. Qualora, al contrario, l'intervento si sostituisca all'atto coniugale, esso 
è moralmente illecito. L'inseminazione artificiale sostitutiva dell'atto coniugale è proibita in 
ragione della dissociazione volontariamente operata tra i due significati dell'atto coniugale. 
La masturbazione, mediante la quale viene normalmente procurato lo sperma, è un altro 
segno di tale dissociazione; anche quando è posto in vista della procreazione, il gesto 
rimane privo del suo significato unitivo: "gli manca… la relazione sessuale richiesta 
dall'ordine morale, quella che realizza, "in un contesto di vero amore, l'integro senso della 
mutua donazione e della procreazione umana""(54). 



 15 

7. Quale criterio morale proporre circa l'intervento del medico nella procreazione 
umana? 

L'atto medico non dev'essere valutato soltanto in rapporto alla sua dimensione tecnica, ma 
anche e soprattutto in relazione alla sua finalità, che è il bene delle persone e la loro salute 
corporea e psichica. I criteri morali per l'intervento medico nella procreazione si deducono 
dalla dignità delle persone umane, della loro sessualità e della loro origine. La medicina che 
voglia essere ordinata al bene integrale della persona deve rispettare i valori specificamente 
umani della sessualità(55). Il medico è al servizio delle persone e della procreazione umana: 
non ha facoltà di disporre né di decidere di esse. L'intervento medico è rispettoso della 
dignità delle persone quando mira ad aiutare l'atto coniugale sia per facilitarne il 
compimento sia per consentirgli di raggiungere il suo fine, una volta che sia stato 
normalmente compiuto(56). Al contrario, talvolta accade che l'intervento medico 
tecnicamente si sostituisca all'atto coniugale per ottenere una procreazione che non è né il 
suo risultato né il suo frutto: in questo caso l'atto medico non risulta, come dovrebbe, al 
servizio dell'unione coniugale, ma si appropria della funzione procreatrice e così 
contraddice alla dignità e ai diritti inalienabili degli sposi e del nascituro. L'umanizzazione 
della medicina, che viene oggi insistentemente richiesta da tutti, esige il rispetto 
dell'integrale dignità della persona umana in primo luogo nell'atto e nel momento in cui gli 
sposi trasmettono la vita a una nuova persona. È logico pertanto rivolgere anche un 
pressante appello ai medici e ai ricercatori cattolici perché rendano una esemplare 
testimonianza del rispetto dovuto all'embrione umano e alla dignità della procreazione. Il 
personale medico e curante degli ospedali e delle Cliniche cattoliche è in modo speciale 
invitato a fare onore agli obblighi morali contratti, spesso anche a titolo di statuto. I 
responsabili di questi ospedali e cliniche cattoliche, che sono sovente religiosi, avranno 
cuore di assicurare e promuovere un'attenta osservanza delle norme morali richiamate nella 
presente Istruzione. 

8. La sofferenza per la sterilità coniugale 

La sofferenza degli sposi che non possono avere figli o che temono di mettere al mondo un 
figlio handicappato, è una sofferenza che tutti debbono comprendere e adeguatamente 
valutare. Da parte degli sposi il desiderio di un figlio è naturale: esprime la vocazione alla 
paternità e alla maternità inscritta nell'amore coniugale. Questo desiderio può essere ancora 
più forte se la coppia è affetta da sterilità che appaia incurabile. Tuttavia il matrimonio non 
conferisce agli sposi il diritto di avere un figlio, ma soltanto il diritto di porre quegli atti 
naturali che di per sé sono ordinati alla procreazione(57). Un vero e proprio diritto al figlio 
sarebbe contrario alla sua dignità e alla sua natura. Il figlio non è un qualche cosa di dovuto 
e non può essere considerato come oggetto di proprietà: è piuttosto un dono, "il più 
grande"(58) e il più gratuito del matrimonio, ed è testimonianza vivente della donazione 
reciproca dei suoi genitori. A questo titolo il figlio ha il diritto - come è stato ricordato - di 
essere il frutto dell'atto specifico dell'amore coniugale dei suoi genitori e ha anche il diritto a 
essere rispettato come persona dal momento del suo concepimento. Tuttavia la sterilità, 
qualunque ne sia la causa e la prognosi, è certamente una dura prova. La comunità dei 
credenti è chiamata a illuminare e sostenere la sofferenza di coloro che non possono 
realizzare una legittima aspirazione alla maternità e paternità. Gli sposi che si trovano in 
queste dolorose situazioni sono chiamati a scoprire in esse l'occasione per una particolare 



 16 

partecipazione alla croce del Signore, fonte di fecondità spirituale. Le coppie sterili non 
devono dimenticare che "anche quando la procreazione non è possibile, non per questo la 
vita coniugale perde il suo valore. La sterilità fisica infatti può essere occasione per gli sposi 
per rendere altri servizi importanti alla vita delle persone umane, quali ad esempio 
l'adozione, le varie forme di opere educative, l'aiuto ad altre famiglie, ai bambini poveri o 
handicappati"(59). Molti ricercatori si sono impegnati nella lotta contro la sterilità. 
Salvaguardando pienamente la dignità della procreazione umana, alcuni sono arrivati a 
risultati che in precedenza sembravano irraggiungibili. Gli uomini di scienza vanno quindi 
incoraggiati a proseguire nelle loro ricerche, allo scopo di prevenire le cause della sterilità e 
potervi rimediare, in modo che le coppie sterili possano riuscire a procreare nel rispetto 
della loro dignità personale e di quella del nascituro. 

PARTE III 

MORALE E LEGGE CIVILE 

Valori e obblighi morali che la legislazione civile deve rispettare e sancire in questa 
materia 

I diritto inviolabile alla vita di ogni individuo umano innocente, i diritti della famiglia, 
dell'istituzione matrimoniale costituiscono dei valori morali fondamentali, perché 
riguardano la condizione naturale e la vocazione integrale della persona umana, nello stesso 
tempo sono elementi costitutivi della società civile e del suo ordinamento. Per questo 
motivo le nuove possibilità tecnologiche, apertesi nel campo della biomedicina, richiedono 
l'intervento delle autorità politiche e del legislatore, perché un ricorso incontrollato a tali 
tecniche potrebbe condurre a conseguenze non prevedibili e dannose per la società civile. Il 
riferimento alla coscienza di ciascuno e all'autoregolamentazione dei ricercatori non può 
essere sufficiente per il rispetto dei diritti personali e dell'ordine pubblico. Se il legislatore, 
responsabile del bene comune, mancasse di vigilare, potrebbe venire espropriato delle sue 
prerogative da parte di ricercatori che pretendessero di governare l'umanità in nome delle 
scoperte biologiche e dei presunti processi di "miglioramento" che ne deriverebbero. 
L'"eugenismo" e le discriminazioni fra gli esseri umani potrebbero trovarsi legittimate: ciò 
costituirebbe una violenza e un'offesa grave all'uguaglianza, alla dignità e ai diritti 
fondamentali della persona umana. L'intervento dell'autorità politica si deve ispirare ai 
principi razionali che regolano i rapporti tra legge civile e legge morale. Compito della 
legge civile è assicurare il bene comune delle persone attraverso il riconoscimento e la 
difesa dei diritti fondamentali, la promozione della pace e della pubblica moralità(60). In 
nessun ambito di vita la legge civile può sostituirsi alla coscienza né può dettare norme su 
ciò che esula dalla sua competenza; essa deve talvolta tollerare in vista dell'ordine pubblico 
ciò che non può proibire senza che ne derivi un danno più grave. Tuttavia i diritti 
inalienabili della persona dovranno essere riconosciuti e rispettati da parte della società 
civile e dell'autorità politica; tali diritti dell'uomo non dipendono né dai singoli individui né 
dai genitori e neppure rappresentano una concessione della società e dello Stato: 
appartengono alla natura umana e sono inerenti alla persona in forza dell'atto creativo da cui 
ha preso origine.  

Fra tali diritti fondamentali bisogna a questo proposito ricordare:  



 17 

1.il diritto alla vita e all'integrità fisica di ogni essere umano dal momento del concepimento 
alla morte;  
2.i diritti della famiglia e del matrimonio come istituzione e, in questo ambito, il diritto per 
il figlio a essere concepito, messo al mondo ed educato dai suoi genitori.  

Su ciascuna di queste due tematiche occorre qui svolgere qualche considerazione ulteriore. 
In diversi Stati alcune leggi hanno autorizzato la soppressione diretta di innocenti: nel 
momento in cui una legge positiva priva una categoria di esseri umani della protezione che 
la legislazione civile deve loro accordare, lo Stato viene a negare l'uguaglianza di tutti 
davanti alla legge. Quando lo Stato non pone la sua forza al servizio dei diritti di ciascun 
cittadino, e in particolare di chi è più debole, vengono minati i fondamenti stessi di uno 
Stato di diritto. L'autorità politica di conseguenza non può approvare che gli esseri umani 
siano chiamati all'esistenza mediante procedure tali da esporli ai gravissimi rischi sopra 
ricordati. Il riconoscimento eventualmente accordato dalla legge positiva e dalle autorità 
politiche alle tecniche di trasmissione artificiale della vita e alle sperimentazioni connesse 
renderebbe più ampia la breccia aperta dalla legalizzazione dell'aborto. Come conseguenza 
del rispetto e della protezione che vanno assicurati al nascituro, a partire dal momento del 
suo concepimento, la legge dovrà prevedere appropriate sanzioni penali per ogni deliberata 
violazione dei suoi diritti. La legge non potrà tollerare - anzi dovrà espressamente proibire - 
che degli esseri umani, sia pure allo stadio embrionale, siano trattati come oggetto di 
sperimentazione, mutilati o distrutti con il pretesto che risulterebbero superflui o incapaci di 
svilupparsi normalmente. L'autorità politica è tenuta a garantire all'istituzione familiare, 
sulla quale la società si fonda, la protezione giuridica alla quale essa ha diritto. Per il fatto 
stesso che è al servizio delle persone, l'autorità politica dovrà essere anche a servizio della 
famiglia. La legge civile non potrà accordare la sua garanzia a quelle tecniche di 
procreazione artificiale che sottraggono a beneficio di terze persone (medici, biologi, poteri 
economici o governativi) ciò che costituisce un diritto inerente alla relazione fra gli sposi e 
non potrà perciò legalizzare il dono di gameti tra persone che non siano legittimamente 
unite in matrimonio. La legislazione dovrà proibire inoltre, in forza del sostegno che è 
dovuto alla famiglia, le banche di embrioni, l'inseminazione post mortem e la "maternità 
sostitutiva". Rientra nei doveri dell'autorità pubblica operare in modo che la legge civile sia 
regolata sulle norme fondamentali della legge morale in ciò che concerne i diritti dell'uomo, 
della vita umana e dell'istituzione familiare. Gli uomini politici dovranno impegnarsi, 
attraverso il loro intervento sull'opinione pubblica, a ottenere su tali punti essenziali il 
consenso più vasto possibile nella società, e a consolidarlo laddove esso rischiasse di essere 
indebolito e di venir meno. In molti paesi la legalizzazione dell'aborto e la tolleranza 
giuridica verso le coppie non sposate rendono più difficile ottenere il rispetto dei diritti 
fondamentali richiamati in questa Istituzione. Ci si augura che gli Stati non si assumano la 
responsabilità di rendere ancora più gravi queste situazioni di ingiustizia socialmente 
dannose. Al contrario, c'è da auspicare che le nazioni e gli Stati prendano coscienza di tutte 
le implicazioni culturali, ideologiche e politiche connesse con le tecniche di procreazione 
artificiale e sappiano trovare la saggezza e il coraggio necessari per emanare leggi più giuste 
e rispettose della vita umana e dell'istituzione familiare. La legislazione civile di numerosi 
Stati conferisce oggi agli occhi di molti una legittimazione indebita di certe pratiche; essa si 
dimostra incapace di garantire quella moralità, che è conforme alle esigenze naturali della 
persona umana e alle "leggi non scritte" impresse dal Creatore nel cuore dell'uomo. Tutti gli 
uomini di buona volontà devono impegnarsi, in particolare nell'ambito della loro 



 18 

professione e nell'esercizio dei loro diritti civili, perché siano riformate le leggi civili 
moralmente inaccettabili e corrette le pratiche illecite. Inoltre deve essere sollevata e 
riconosciuta l'"obiezione di coscienza" di fronte a tali leggi. Ancor più, comincia a imporsi 
con acutezza alla coscienza morale di molti, specialmente fra gli specialisti delle scienze 
biomediche, l'istanza per una resistenza passiva alla legittimazione di pratiche contrarie alla 
vita e alla dignità dell'uomo. 

CONCLUSIONE 

La diffusione delle tecnologie d'intervento sui processi della procreazione umana solleva 
gravissimi problemi morali in relazione al rispetto dovuto all'essere umano fin dal suo 
concepimento e alla dignità della persona, della sua sessualità e della trasmissione della vita. 
Con questo documento, la Congregazione per la Dottrina della Fede, adempiendo al suo 
compito di promuovere e tutelare l'insegnamento della Chiesa in così grave materia, rivolge 
un nuovo accorato invito a tutti coloro che, in ragione del loro ruolo e del loro impegno, 
possono esercitare un influsso positivo perché, nella famiglia e nella società, sia accordato il 
dovuto rispetto alla vita e all'amore: ai responsabili della formazione delle coscienze e 
dell'opinione pubblica, ai cultori della scienza e ai professionisti della medicina, ai giuristi e 
agli uomini politici. Essa auspica che tutti comprendano l'incompatibilità che sussiste tra il 
riconoscimento della dignità della persona umana e il disprezzo della vita e dell'amore, tra la 
fede nel Dio vivente e la pretesa di voler decidere arbitrariamente dell'origine e della sorte 
di un essere umano. In particolare la Congregazione per la Dottrina della Fede rivolge un 
fiducioso invito e un incoraggiamento ai teologi e, in particolare, ai moralisti perché 
approfondiscano e rendano sempre più accessibili ai fedeli i contenuti dell'insegnamento del 
Magistero della Chiesa, alla luce di una valida antropologia in materia di sessualità e 
matrimonio nel contesto del necessario approccio interdisciplinare. Si potranno così 
comprendere sempre meglio le ragioni e la validità di questo insegnamento: difendendo 
l'uomo contro gli eccessi del suo potere, la Chiesa di Dio gli ricorda i titoli della sua vera 
nobiltà; solo in tal modo si potrà assicurare all'umanità di domani la possibilità di vivere e di 
amare in quella dignità e libertà che derivano dal rispetto della verità. Le precise indicazioni 
che vengono offerte nella presente Istituzione non intendono quindi arrestare lo sforzo di 
riflessione, ma piuttosto favorire un rinnovato impulso, nella fedeltà irrinunciabile alla 
dottrina della Chiesa. Alla luce della verità sul dono della vita .umana e dei principi morali 
che ne conseguono, ciascuno è invitato ad agire, nell'ambito della responsabilità che gli è 
propria, come il buon samaritano e a riconoscere anche il più piccolo tra i figli degli uomini 
come suo prossimo (Cf. Lc 10, 29-37). La parola di Cristo trova qui una risonanza nuova e 
particolare: "Ciò che avrete fatto al più piccolo dei miei fratelli lo avrete fatto a Me" (Mt 25, 
40). 

Il Sommo Pontefice Giovanni Paolo II, nel corso dell'Udienza accordata al sottoscritto 
Prefetto dopo la riunione plenaria di questa Congregazione, ha approvato la presente 
Istruzione e ne ha ordinato la pubblicazione.  

Roma, dalla Sede della Congregazione per la Dottrina della Fede, il 22 febbraio 1987, 
Festa della Cattedra di S. Pietro Apostolo. 

Joseph Card. Ratzinger  
Prefetto 



 19 

Alberto Bovone  
Arc. tit. di Cesarea di Numidia  

Segretario 

 

NOTE 

1 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti all'81°Congresso della Società Italiana di 
Medicina Interna e all'82° Congresso della Società Italiana di Chirurgia Generale, 27 ottobre 
1980: AAS 72 (1980) 1126. 

2 PAOLO VI, Discorso all'Assemblea Generale delle Nazioni Unite 4 ottobre 1965: AAS 
57 (1965) 878; Encicl. Popolorum Progressio, 13: AAS 59 (1967) 263. 

3 PAOLO VI, Omelia durante la Messa di chiusura dell'Anno Santo, 25 dicembre 1975: 
AAS 68 (1976) 145; GIOVANNI PAOLO II, Encicl. Dives in Misericordia, 30: AAS 72 
(1980) 1224. 

4 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 390. 

5 Cf. Dichiar. Dignitatis Humanae, 2. 

6 Costit. past. Gaudium et Spes, 22, GIOVANNI PAOLO II, Encicl. Redemptor Hominis, 8: 
AAS 71 (1979) 270-272. 

7 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 35. 

8 Costit. past. Gaudium et Spes, 15. Cf. anche PAOLO VI, Encicl. Popolorum Progressio, 
20: AAS 59 (1967) 267; GIOVANNI PAOLO II, Encicl. Redemptor Hominis, 15: AAS 71 
(1979) 286-289; Esort. apost. Familiaris Consortio, 8: AAS 74 (1982) 89. 

9 GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 11: AAS 74 (1982) 92. 

10 Cf. PAOLO VI, Encicl. Humanae Vitae, 10: AAS 60 (1968) 487488. 

11 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 393. 

12 Cf. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 11: AAS 74 (1982) 91-
92; cf. anche Costit. past. Gaudium et Spes, 50. 

13 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione 
sull'aborto procurato, 9: AAS 66 (1974) 736-737. 

14 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 390. 



 20 

15 GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, III: AAS 53 (1961) 447. 

16 Costit. past. Gaudium et Spes, 24. 

17 Cf. Pio XII, Encicl. Humani Generis: AAS 42 (1950) 575; PAOLO VI, Professio fidei: 
AAS 60 (1968) 436. 

18 GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, III: AAS 53 (1961) 447: cf. GIOVANNI 
PAOLO II, Discorso ai sacerdoti partecipanti a un seminario di studio su "La procreazione 
responsabile", 17 settembre 1983: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, VI, 2 (1983) 562: 
"All'origine di ogni persona umana v'è un atto creativo di Dio: nessun uomo viene 
all'esistenza per caso; egli e sempre il termine dell'amore creativo di Dio". 

19 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 24. 

20 Cf. Pio XII, Discorso all'Unione Medico-Biologica "S. Luca". 12 novembre 1944: 
Discorsi e Radiomessaggi, VI (1944-1945) 191-192. 

21 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 50. 

22 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes. 51: "Perciò quando si tratta di comporre l'amore 
coniugale con la trasmissione responsabile della vita il carattere morale del comportamento 
non dipende solo dalla sincera intenzione e dalla valutazione dei motivi, ma va determinato 
da criteri oggettivi che hanno il loro fondamento nella natura stessa della persona umana e 
dei suoi atti, che sono destinati a mantenere in un contesto di vero amore l'integro senso 
della mutua donazione e della procreazione umana". 

23 Costit. past. Gaudium et Spes, n. 51.  
 
24 Santa Sede. Carta dei diritti della famiglia, art. 4: L'Osservatore Romano, 25 novembre 
1983.  
 
25 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione 
sull'aborto procurato,12-13: AAS 66 (1974) 738.  
 
26 Cf. PAOLO VI, Discorso ai partecipanti al XXIII Congresso Nazionale dei Giuristi 
Cattolici Italiani, 9 dicembre 1972: AAS 64 (1972) 777.  
 
27 L'obbligo di evitare dei rischi sproporzionati comporta un autentico rispetto degli esseri 
umani e la rettitudine delle intenzioni terapeutiche. Esso implica che il medico "dovrà 
innanzitutto valutare attentamente le eventuali conseguenze negative che l'uso necessario di 
una determinata tecnica d'indagine può avere sul concepito, ed eviterà il ricorso a 
procedimenti diagnostici circa la cui onesta finalità e sostanziale innocuità non si 
possiedono sufficienti garanzie. E se come spesso avviene nelle scelte umane, un 
coefficiente di rischio dovrà essere affrontato, egli si preoccuperà di verificare che esso sia 
compensato da una vera urgenza della diagnosi e dall'importanza dei risultati con essa 
raggiungibili in favore del concepito stesso" (GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai 
partecipanti al Convegno del "Movimento per la vita", 3 dicembre 1982: Insegnamenti di 



 21 

Giovanni Paolo II, V 3 [1982] 1512). Questa precisazione sul "rischio proporzionato" va 
tenuta presente anche nei passi successivi di questa Istruzione, tutte le volte in cui ricorre 
questo termine.  
 
28 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 ( I 984) 392.  
 
29 Cf. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti a un Convegno della Pontificia 
Accademia delle Scienze, 23 ottobre 1982: AAS 75 (1983) 37: "lo condanno nel modo più 
esplicito e formale le manipolazioni sperimentali fatte sull'embrione umano, perché l'essere 
umano, dal momento del suo concepimento fino alla morte, non può essere sfruttato per 
nessuna ragione".  
 
30 SANTA SEDE, Carta dei diritti della famiglia art. 4b: L'Osservatore Romano 25 
novembre 1983.  
 
31 Cf. GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti al Convegno del "Movimento per 
la vita" 3 dicembre 1982: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V 3, (1982) 1511: 
"Inaccettabile e ogni forma di sperimentazione sul feto che possa danneggiarne l’integrità o 
peggiorarne le condizioni a meno che si tratti di un tentativo estremo di salvarlo da morte". 
SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione 
sull'eutanasia 4: AAS 72 (1980) 550: "In mancanza di altri rimedi, e lecito ricorrere, con il 
consenso dell'ammalato, ai mezzi messi a disposizione dalla medicina più avanzata, anche 
se sono ancora allo stato sperimentale e non sono esenti da qualche rischio".  
 
32 Nessuno può rivendicare, prima di esistere, un diritto soggettivo ad iniziare l'esistenza, 
tuttavia, e legittimo affermare il diritto del bambino ad avere un'origine pienamente umana 
attraverso il concepimento conforme alla natura personale dell'essere umano. La vita è un 
dono che deve essere accordato in maniera degna sia del soggetto che la riceve sia dei 
soggetti che la trasmettono. Questa precisazione va tenuta presente anche per quanto verrà 
spiegato a proposito della procreazione artificiale umana.  
 
33 Cf. GIOVANNI PAOLO II Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 391.  

34 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 50 

35 Cf. GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 96. 

36 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici 
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 559. Secondo il piano del Creatore, "l'uomo 
abbandona suo padre e sua madre e si unisce alla sua donna e i due diventano una sola 
carne" (Gen 2,24). L'unita del matrimonio, legata all'ordine della creazione, e una verità alla 
ragione naturale. La Tradizione e il Magistero della Chiesa si riferiscono sovente al libro 
della Genesi, sia direttamente sia attraverso i passi del Nuovo Testamento che vi fanno 
riferimento: Mt 19,4-6; Mc 10,5-8; Ef 5,31. Cf. ATENAGORA, Legatio pro christianis, 33: 
PG 6,965-967; S. GIOVANNI CRISOSTOMIO, In Matthaeum homiliae, LXII, 19 1: PG 



 22 

58,597 S. LEONE MAGNO, Epist. ad Rusticum, 4: PL 54,120i, INNOCENZO III Epist. 
Gaudemus in Domino: DS 778; CONCILIO Dl LEONE 11, IV sess.: DS 860; CONCILIO 
DI TRENTO, XXIV sess.: DS 1798.1802; LEONE XIII, Encicl. Arcanum divinae 
sapientiae: ASS 12 (1879-80) 388-391; Pio XI, Encicl. Casti Connubii: AAS 22 (1930) 
546-547; CONCILIO VATICANO II, Const. past. Gaudium et Spes, 48; Giovanni PAOLO 
II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 19: AAS 74 (1982) 101-102; CLC., can. 1056. 

37 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici 
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 560; Discorso alle congressiste dell'Unione 
Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre 1951: AAS43 (1951) 850; C.I.C., can. 1134. 

38 PAOLO VI, Encicl. Humanae Vitae, 12: AAS 60 (1968) 488-489. 

39 Loc. cit.: ibid., 489. 

40 Pio XII, Discorso ai partecipanti al II Congresso Mondiale di Napoli sulla fecondità e 
sterilità umana, 19 maggio 1956: AAS 48 (1956) 470. 41 C.I.C. can. 1061. Secondo questo 
canone, l'atto coniugale e quello per il quale il matrimonio e consumato se i due sposi 
"l'hanno posto tra loro in modo umano". 

42 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 14. 

43 Cf. GIOVANNI PAOLO II, udienza generale, 16 gennaio 1980: Insegnamenti di 
Giovanni Paolo II,III, I (1980) 148-152. 

44 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai partecipanti alla 35a Assemblea Generale 
dell'Associazione Medica Mondiale, 29 ottobre 1983: AAS 76 (1984) 393. 

45 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 51. 

46 Cf. Costit. past. Gaudium et Spes, 50. 

47 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici 
Cattolici 29 settembre 1949: AAS 41 (1949) 560: "Sarebbe falso pensare che la possibilità 
di ricorrere a questo mezzo (fecondazione artificiale) possa rendere valido il matrimonio tra 
persone incapaci a contrarlo a motivo dell'impedimentum impotentiae".  

48 Una questione analoga è trattata da PAOLO VI, Encicl. Humanae Vitae, 14: AAS60 
(1968) 490-491. 

49 Cf. sopra I,1 seg. 

50 GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 96. 

51 Cf. Risposta del S. Uffizio, 17 marzo 1897: DS 3323; PIO XII, Discorso ai partecipanti 
al IV Congresso Internazionale dei Medici Cattolici 29 Settembre 1949: AAS41 (1949) 
560, Discorso alle congressiste dell'Unione Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre 1951: 
AAS 43 (1951) 850; Discorso ai partecipanti al II Congresso Mondiale di Napoli sulla 



 23 

fertilità e sterilità umana, 19 maggio 1956: AAS 48 (1956) 471 473; Discorso ai 
partecipanti al VII Congresso Internazionale della Società Internazionale di Ematologia, 12 
Settembre 1958: AAS 50 (1958) 733; GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, 111: 
AAS 53 (1961) 477. 

52 Pio XII, Discorso alle congressiste dell'Unione Cattolica Italiana Ostetriche, 29 ottobre 
1951: AAS43 (1951) 850. 

53 Pio XII, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici Cattolici 29 
settembre 1949: AAS 41 (1949) 560. 

54 SACRA CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Dichiarazione su 
alcune questioni di etica sessuale, 9: AAS 68 (1976) 86, che cita a Costit. past. Gaudium et 
Spes, 51; cf. Decreto del S. Uffizio, 2 agosto 1929: AAS 21 (1929) 490: Pio XII Discorso ai 
partecipanti al XXVI Congresso indetto dalla Società Italiana di urologia, 8 ottobre 1953: 
AAS45 (1953) 678. 

55 Cf. GIOVANNI XXIII, Encicl. Mater et Magistra, III: AAS 53 (1961) 447. 

56 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al IV Congresso Internazionale dei Medici 
Cattolici, 29 settembre 1949: AL4S 41 (1949) 560. 

57 Cf. Pio XII, Discorso ai partecipanti al II Congresso Mondiale di Napoli sulla fertilità e 
sterilità umana, 19 maggio 1956: AAS 48 ( I 956) 471 -473. 

58 Costit. past. Gaudium et Spes, 50. 

59 GIOVANNI PAOLO II, Esort. apost. Familiaris Consortio, 14: AAS 74 (1982) 97 

60 Cf. Dichiar. Dignitatis humanae, 7.  

             

 Fuente:  
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_198
70222_respect-for%20human-life_it.html 
 


