
:::ìa-1ì:J ? LaCritica della ragion pratica '(J
iE
:JioiF
iZr{i-,v7
io,()

É.
. IJJ,o_

Non si deve prendere per movente un altro principio soggettivo, poiché altrimenti l',azione

può bensì awenire come la prescrive la iegge, ma, essendo essa contbrme si al dovere, ma non

compiuta per il clovere, l'inìenzione di essa no, è morale; ed i* questa legislazione si tratta

irrr.." prop.iumente dell'intenzione morale. È cosa molto bella far del bene agii uomini per

amore verso di essi e per affettuosa benevolenza, oPPure esser giusti Per amore dell'ordine;

ma questa non è ancora la vera ntassima morale del nostro modo di Procedere' confornre alla

nostra condizione, tra esseri razionali, come uomini, quando pretendiamo, come soldati

volontari, con superbia chimerica, di non curarci del pensiero del dovere e, come indipen-

denti dal comando, di voler fare soltanto per proprio piacere quelio per cui non ci sarebbe

necessario alcun comando. vÈ

Noi stiamo sotto una discipiina deila ragione, e in tutte Ie nostre massime dell'assoggetta-

mento ad essa non dobbianio dimenticare di non toglierle niente, e di non diminuire con un

errore egoistico I'autorità della legge (quantunque l'autorità gliela dia la nostra ragione)'

porr.rrdo il motivo determinante della nostra volontì1, benché conforme al dovere' in quaiche

cosa di altro daila legge stessa, e dal rispetto per questa legge. Dovere e obbligo sono le deno-

minazioni che dobbiamo dare soltanto alla nostra relazione con Ia legge morale' Noi siamo

bensì membri legislativi di un regno dei costumi, possibile mediante la libertà' rappresentato

a noi mediante la ragion pratica come oggetto di rispetto; ma nello stesso temPo tle siamo i

sudditi, non il sovrano, e ii disconoscere il nostro grado ir-rferiore come creaiure' e il rifiuto

presuntuoso dell'autorità della legge santa, è già un'iniedeltà alla iegge secondo lo spirito'

quand'anche se ne osservi Ia lettera' v'lì

tl
Dovere! nome subiime e grancie, che non contieni niente di piacevole che implichi lusinga'

ma chiedi Ia sotnmissione; che, tuttavia, non minacci niente donde nasca neil'aniiro natura-

le ripugnanza e spavento che rrtuova la volontà, ma espon! Soitanto una legge che <ia sé trova

finno
I(antiano
al dovere

V: sibili, da fai'gli ribadire con forza come solo attraverso il*-
l',3 solo quandc si assume come nlovente il dovere si

compie un'azione morale: Kant distingue infatti tra le
aziotli legati, che, pui' essendo conformi al comando

morale, lo i'ispettano non già per se stesso, ma per un

movente a esso estrinseco (ad esempio per il timore
della punizione prevista per l'infrazione), e le azioni

morali, che assumol'ìo come loro principio il dovere

neila sua forma pura. owero il dovere per il dovere' Pro-

prio pei'questo motivo si e parlato di "rigorismo etico" a

proposito del pensiero kantiano, che nulla concede alla

sensibilità: in un Sustoso epigramma il poeta Sclriller

osservò, criticando scherzosamente Kant, che per

seguire le indicazioni del filosofo avrebbe beneficato il
prossimo accompagnando le proprie azioni con senti-

menti di odio e di ripugnanza, perché se invece lo aves-

se fatto seguendo la propria inclinazlone alla benevolen-

za, i suoi atti non avrebbero avuto valore morale. Kant,

come è owio, non sostiene nulla del Senere: egli è ben

consapevole del fatto che chi compie il bene volentieri è

migliore e si comporta in modo più adeguato rispetto a

chi lo compie di malavoglia; nondimeno, tale è il sospet-
to con cui egli guarda alle inclinazioni e agli impulsi sen-

riferimento al clovere assoluto un'azione possa avere

valore morale.

È.C Proptio in quanio è guidata dalla ragione, l'azione

rnorale deve preservarelapurezza dell'intenzione e non

deve trovare ispirazione in altro che nel dovere: in ta!

àodo l'uomo viene a far parte dì una comunità di spiriti

razionali, che sono liberi in quanto non hanno alcun

rrìovente esterno e contingente che li guida, e che in

questo senso possono essere considerati come "legisla-

tori" «(legislativi»). Nello stesso tempo, tuttavia, gli uomi-

ni sono sudditi", in quanto tenuti a obbedire al coman-

do morale, al comando della «legge saots»' Già nella

Fondazione della metafisica dei costumi Kant aveva par-

iato Ol un «regno dei fini», ossia di una comttnità ideale

costituita sulla base di leggi morali comuni, stabllite

dagli individui in modo indipendente e prioritario rispet-

to ài loro interessi particolari, e aveva sottolineato come

in iale nregno» l'uomo fosse nello stesso tempo legisla-

iore e suo-Oito, ma mai sovrano, perclré per essere tale

avreblre dovuto essere pura ragione'

W
.-.dl;;



I

, t.:,. -*ìr.1

UNITA 7a(,
oJo
Fz
tn
É.o
U
o(
L,.l
o-

adito nell'animo, e anche contro la i'oiontà si acquista venerazione (se non semPre osservan-

za); innanzi alla quaìe tutte le inclinazioni ammutoliscono, benché di nascosto reagiscano ad

essa; - qual è l'origine degna di te, e dove si trova la radice dei tuo nobile lignaggio, che ricu-

sa fìeramente ogni parentela con le inclinazioni? radice da cui deve di necessitàL deril'are quel

valore, che è il solo che gli uomini si possono dare da se stessi. Y t
Non pgò essere niente di meno di quel che innalza l'uomo sopra se siesso (come parte del

mondo sensibile), ciò che Io lega a un ordine delle cose che soltanto I'intelletto può pensare,

e che contemporaneamente ha sotto di sé tutto il mondo sensibile e, cor esso, l'esistenza

empiricamente determinabile dell'uomo nel tempo e f insieme di tutti i fìni (il quale solo è

conforme a leggi pratiche incondizionate, come la legge moraie). Non è altro che la perso-

nalità, cioè Ia libertà g f indipendenza dal meccanismo di tutta la natura, considerata Però

nello stesso tempo come facohà di un essere soggetto a leggi speciali, e cioè a leggi pure pra-

tiche, date dalla sua propria ragione; e quindi la persona, come appartenente al mondo sen-

sibile, è soggetta alla sua propria personalità, in quanto appartiene neilo stesso tempo al

mondo intelligibile. Non è Cunque da meravigliarsi se l'uomo, corne aPPartenente a due

mondi, non debba considerare la sua propria essenza, in relazione alla sua seconda e sì.rprema

deterrninazione, altrimenti che con venerazione, e le leggi di questa determinazione col pirì

grande rispetto. ril
Su quesie origini si fondano parecchie espressioni che denotano il r,alore degii oggetti secondo le

idee morali. La legge morale è santa (inviolabile). Luomo è bensì abbasianza profano, ma

l'umanità, ne[a sua persona, per lui,dev'essere santa. In lulta ia creazione tuito ciò che si

v-aoie, e su cui si ha qualche potere, può esser adoperato anche sempIicemeilte corne

mezzo; soltanto l'uomo, e con esso ogni creatura razionale, è fine a se stesso. Vale a dire

esso è ii soggetto delia legge moraie, La quaie è santa in virtii ciell'auronomia delia sua liberÈ. r F

(1. Kanr, Critica della ragion pratica, cit-' pp. 10 Ì - 102 e Lo6- I'i)7 )

È. >* La prosa piuttosto compassata propi'ia di Kant si

scioglie in questa parte finale del brano, che si presen-
ta come un vero e proprio "inno" al dovere. ll filosofo
sottolinea come il dovere ncn si imponga con la forza
di una minaccia, ma in virtù dell'elevatezza del suo con-
tenuto, che produce nell'animo dell'uomo un sentimen-
to di venerazione, awertito anche da chi poi tale do-
vere non segue. Esso poria al silenzio le stesse
inclinazioni sensibili, le quali sono costrette a cei'care
una via nascosta e mascherata per sviare l'uomo. È

facile rinvenire in queste parole quella componenie
pietistica (corrente radicale dei protesiantesimo, che
faceva clella sAntità il proprio tema di fondo) che aveva
a8ito con forza nell'educazione di Kant, soprattutto
attraverso l'influenza della madre, Regina Reuter, e dei
maestri del collegium Federicianum, nel quale il filoso-
fo aveva studiato e dove vigeva una grande severità di

impostazione

> E La radice del dovere è individuata nella ragione e, più

in particolare, nella consapevolezza che l'uomo ha della

propria libertà, che fa si che egli vada olire se stesso, per

riconoscersi come parte del mondo intelligibile, sotto-
messo non già alle leggi della natura, ma ai principi puri

che determinano gli spiriti. Questo non elimina il fatto
che l'uomo appartenga nello stesso mornento anche al

mondo della natura e proprio la consapevolezza di tale
duplicità contribuisce a far sì che egli provi venei'azione
per'la propria «personalità» morale e guardi alla legge

che da essa promana con immenso rispetto.

>F Kant istituisce un parallelo tra la santità della legge
morale e la santità dell'umanità. che, in quanto costitui-
ta da soggetti morali liberi. è, e deve essere, sempre
considerata come un fine e mai come un mezzo. Questa
stessa convinzione era stata espressa con grande chia-
rezza ed efficacia nella seconda iormulazione dell'impe-
rativo categorico. inserita nella Fondazione della metafi-
sica dei costumi, dove si legge: «Agisci in modo da
trattare l'umanità, sia nella tua persona sia in quella di
ogni altro, sempre anche come fine e mai semplicemen-
te come mezzo» (Scritti morali, cit., p. 88).

ji
t{

i
j
it
t
ì


