Non si deve prendere per movente un altro principio soggettivo, poiché altrimenti I'azione

7

v

puod bensi avvenire come la prescrive la legge, ma, essendo essa conforme si al dovere, ma non
compiuta per il dovere, l'intenzione di essa non & morale; ed in questa legislazione s tratta
invece propriamente dell'intenzione morale. E cosa molto bella far del bene agli uomini per

amore verso di essi e per affettuosa benevolenza, oppure esser giusti per amore dell’ordine;

ma questa non & ancora la vera massima morale del nostro modo di procedere, conforme alla

nostra condizione, tra esseri razionali, come uomini, quando pretendiamo, come soldati

volontari, con superbia chimerica, di non ¢urarci del pensiero del dovere e, come indipen-

denti dal comando, di voler fare soltanto per proprio piacere quello per cui non ci sarebbe

necessario alcun comando. Y&

Noi stiamo sotto una disciplina della ragione, e in tutte le nostre massime dell’assoggetta-

mento ad essa non dobbiamo dimenticare di non toglierle niente, e di non diminuire con un

errore egoistico 'autorita della legge (quantunque Pautorita gliela dia ia nostra ragione),

ponendo il motivo determinante della nostra volontd, benché conforme al dovere, in qualche

cosa di altro dalla legge stessa, e dal rispetto per questa legge. Dovere e obbligo sono le deno-

minazioni che dobbiamo dare soltanto alla nostra relazione con la legge morale. Noi siamo
bensi membri legislativi di un regno dei costumi, possibile mediante la liberta, rappresentato

a noi mediante la ragion pratica come oggetto di rispetto; ma nello stesso tempo ne siamo i

sudditi, non il sovrano, e il disconoscere il nostro grado inferiore come creature, e il rifiuto

presuntuoso dell’autorita della legge santa, ¢ gia un'infedelta alla legge secondo lo spirito,

quand’anche se ne osservi la lettera. Y2

(5ol

Dovere! nome sublime e grande, che non contieni niente di piacevole che implichi lusinga,
ma chiedi la sommissione; che, tuttavia, non minacci niente donde nasca nell’animo natura-

Linnc
kantiano
at dovere

le ripugnanza e spavento che muova la volonta, ma esponi soltanto una legge che da sé trova

»& Solo quando si assume come movente il dovere si
compie up’azione morale: Kant distingue infatti tra le
azioni legali. che, pur essendo conformi al comando
morale, 10 rispettano non gia per se stessc, ma per un
moventa a esso estrinseco (ad esempio per il timore
della punizione prevista per linfrazione), e le azioni
morali, che assumono come loro principio il dovere
neila sua forma pura, ovvero il dovere per il dovere. Pro-
prio per questo motivo si & parlato di “rigorismo etico” a
proposito del pensiero kantiano, che nulla concede alla
sensibilitd; in un gustoso epigramma il poeta Schiller
osservo, criticando scherzosamente Kant, che per
seguire le indicazioni del filosofo avrebbe beneficato il
prossimo accompagnando le proprie azioni con senti-
menti di odio e di ripugnanza, perché se invece |0 aves-
se fatto seguendo la propria inclinazione alla benevolen-
za, i sUoi atti non avrebbero avuto valore morale. Kant,
come & owio, non sostiene nulla del genere: egli & ben
consapevole del fatto che chi compie il bene volentieri &
migliore e si comporta in modo pitt adeguato rispetto a
chi lo compie di malavoglia; nondimeno, tale & il sospet-
to con cui egli guarda alle inclinazioni e agli impulsi-sen-

! 723

sibili, da fargli ribadire con forza come solo attraverso il
riferimento al dovere assoluto un‘azione possa avere
valore morale. -

“»& Proptio in quanto & guidata dalla ragione, {'azione

rorale deve preservare la purezza dell'intenzione e non
deve trovare ispirazione in altro che nel dovere: in tal
modo I'uomo viene a far parte di una comunita di spiriti
razionali, che sono liberi in guanto non hanno alcun
movente esterno e contingente che li guida, e che in
questo senso possono essere considerati come "legisla-
tori” («legislativi»). Nello stesso tempo, tuttavia, gli uomi-
ni sono “sudditi”, in quanto tenuti a obbedire al coman-
do morale, al comando della «legge santa». Gia nella
Fondazione della metafisica dei costumi Kant aveva par-
lato di un «regno dei fini», ossia di una comunita ideale
costituita sulla base di leggi morali comuni, stabilite
dagli individui in modo indipendente e prioritario rispet-
to ai loro interessi particolari, e aveva sottolineato come
in tale «regno» 'uomo fosse nello stesso tempo legisla-
tore e suddito, ma mai sovrano, perché per essere tale
avrebbe dovuto essere pura ragicne.

PERCORS! ANTOLOGICI




PERCORSI ANTOLOGICI

aananannn

hndmnAn

Annanainn

UNITA 7 KANT

adito nell’animo, e anche contro la volonta si acquista venerazione (se non sempre osservan-
za); innanzi alla quale tutte le inclinazioni ammutoliscono, benché di nascosto reagiscano ad
essa; — qual & origine degna di te, e dove si trova la radice del tuo nobile lignaggio, che ricu-
sa fieramente ogni parentela con le inclinazioni? radice da cui deve di necessita derivare quel

valore, che ¢ il solo che gli uomini si possono dare da se stessi. ¥

Non puo essere niente di meno di quel che innalza I'nomo sopra se stesso (come parte del

mondo sensibile), cid che lo lega a un ordine delle cose che soltanto Vintelletto puo pensare,

e che contemporaneamente ha sotto di sé tutto il mondo sensibile e, con esso, l'esistenza
empiricamente determinabile dell’'uomo nel tempo e U'insieme di tutti i fini (il quale solo &

conforme a leggi pratiche incondizionate, come la legge morale). Non & altro che la perso-

nalita, cioe la liberta e 'indipendenza dal meccanismo di tutta la natura, considerata perd

nello stesso tempo come facolta di un essere soggetto a leggi speciali, e cio¢ a leggi pure pra-

tiche, date dalla sua propria ragione; e quindi la persona, come appartenente al mondo sen-

sibile, & soggetta alla sua propria personalita, in quanto appartiene nello stesso tempo al

mondo intelligibile. Non & dunque da meravigliarsi se 'uomo, come appartenente a due

mondi, non debba considerare la sua propria essenza, in relazione alla sua seconda e suprema

determinazione, altrimenti che con venerazione, e le leggi di questa determinazione col pit

grande rispetto. V&

Su queste origini si fondano parecchie espressioni che denotano il valore degli oggetti secondo le

idee morzali. La legge

morale & santa (inviolabile). Cuomo & bensi abbastanza profano, ma

Pumanit, nella sua persona, per lui, dev’essere santa. In tutta la creazione tutto cid che si

vuole, e su cui si ha qualche potere, puo esser adoperato anche semplicemente come

mezzo; soltanto P'uomo, e con esso ogni creatura razionale, & fine a se stesso. Vale a dire

esso & il soggetto delia legge morale, la quale & santa in virti dell’autonomia della sua liberta. 77

(1. Kant, Critica della ragion pratica,cit., pp. 101-102 & 106-107)

X

.
N
M
.
.
M

»Ty La prosa piuttosto compassata propria di Kant si

scioglie in questa parte finale del brano, che si presen-
ta come un vero e proprio “inno"” al dovere. 1l filosofo
sottolinea come il dovere non si imponga con la forza
di una minaccia, ma in virtu dell’elevatezza del suo con-
tenuto, che produce nell'animo dell'uomo un sentimen-
to di venerazione, avvertito anche da chi poi tale do-
vere non segue. Esso porta al silenzio le stesse
inclinazioni sensibili, le quali sono costrette a cercare
una via nascosta e mascherata per sviare 'uomo. E
facile rinvenire in queste parole guella componente
pietistica (corrente radicale dei protestantesimo, che
faceva della santita il proprio tema di fondo) che aveva
agito con forza neli‘educazione di Kant, soprattutto
attraverso l'influenza della madre, Regina Reuter, e dei
maestri del Collegium Federicianum, nel quale il filoso-
fo aveva studiato e dove vigeva una grande severita di
impostazione.

»£ La radice del dovere & individuata neilla ragione e, piti
in particolare, nella consapevolezza che I'uomo ha della

propria liberta, che fa si che egli vada oltre se stesso, per
riconoscersi come parte del mondo intelligibile, sotto-
messo non gia alle leggi della natura, ma ai principi puri
che determinano gli spiriti. Questo non elimina il fatto
che I'uomo appartenga nello stesso momento anche al
mondo della natura e proprio la consapevolezza di tale
duplicita contribuisce a far si che egli provi venerazione
pera propria «personalita» morale e guardi alla legge
che da essa promana con immenso rispetto.

»F Kant istituisce un parallelo tra la santita della legge

morale e la santita dell’'umanita, che, in quanto costitui-
ta da soggetti morali liberi, &, e deve essere, sempre
considerata come un fine e mai come un mezzo. Questa
stessa convinzione era stata espressa con grande chia-
rezza ed efficacia nella seconda formulazione deli’impe-
rativo categorico, inserita nella Fondazione della metafi-
sica dei costumi, dove si legge: «Agisci in modo da
trattare 'umanitd, sia nella tua persona sia in quella di
ogni altro, sempre anche come fine e mai semplicemen-
te come mezzo» (Scritti morali, cit., p. 88).




