
COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE
FEDE E INCULTURAZIONE*

(1989)

Introduzione

1. La Commissione Teologica Internazionale ha in più occasioni riflettuto sui rapporti tra la fede e 
la cultura. Nel 1984 ha affrontato direttamente il tema dell’inculturazione della fede nello studio sul 
mistero della Chiesa,  elaborato in vista del Sinodo Straordinario del 1985  [1]. Da parte sua,  la 
Pontificia  Commissione  Biblica ha  tenuto  la  propria  sessione  plenaria  del  1979  sul  tema 
L’inculturazione della fede alla luce della Scrittura [2].

2. Oggi la Commissione Teologica Internazionale intende compiere in maniera più approfondita e 
più sistematica tale riflessione, a motivo dell’importanza che ha assunto il tema dell’inculturazione 
della fede dappertutto nel mondo cristiano e a motivo dell’insistenza con cui il  magistero della 
Chiesa ha affrontato tale tema dopo il Concilio Vaticano II.

3.  La  base  viene  fornita  dai  documenti  conciliari  e  dai  testi  dei  Sinodi  che  ne  sono  come  il  
prolungamento. Così, nella costituzione  Gaudium et spes, il Concilio ha mostrato quali lezioni e 
quali consegne la Chiesa ha tratto dalle sue prime esperienze d’inculturazione nel mondo greco-
romano  [3]. Quindi ha consacrato un capitolo intero di questo documento alla promozione della 
cultura (de culturae progressu rite promovendo) [4]. Dopo aver descritto la cultura come uno sforzo 
verso  una  maggiore  umanità  e  un  migliore  ordinamento  dell’universo,  il  Concilio  ha  a  lungo 
considerato i rapporti tra la cultura e il messaggio della salvezza. Ha quindi enunciato alcuni dei 
compiti  più  urgenti  dei  cristiani  in  rapporto  alla  cultura:  difesa  del  diritto  di  tutti  alla  cultura,  
promozione di  una cultura  integrale,  armonizzazione  dei  rapporti  tra  cultura e  cristianesimo.  Il 
Decreto  sull’attività  missionaria  della  Chiesa  e  la  Dichiarazione  sulle  religioni  non  cristiane 
riprendono  alcuni  di  tali  orientamenti.  Due  Sinodi  ordinari  hanno  trattato  espressamente 
dell’evangelizzazione delle culture, quello del 1974, consacrato all’evangelizzazione [5], e quello 
del  1976,  sulla  formazione  catechetica  [6].  Il  Sinodo  del  1985,  che  celebrava  il  ventesimo 
anniversario  della  conclusione  del  Concilio  Vaticano  II,  ha  parlato  dell’inculturazione  come 
dell’«intima  trasformazione  degli  autentici  valori  culturali  mediante  l’integrazione  nel 
cristianesimo, e il radicamento del cristianesimo nelle varie culture umane» [7].

4.  Il  papa  Giovanni  Paolo  II,  dal  canto  suo,  ha  preso  a  cuore  in  maniera  particolare 
l’evangelizzazione  delle  culture:  il  dialogo  della  Chiesa  e  delle  culture  riveste,  secondo  lui, 
un’importanza vitale per l’avvenire della Chiesa e del mondo. Il Santo Padre ha creato, per aiutarla 
in questa grande opera, uno speciale organismo della Curia: il  Pontificio Consiglio per la Cultura 
[8]. Del resto è con tale dicastero che la Commissione Teologica Internazionale si compiace di poter 
riflettere oggi sull’inculturazione della fede.

5.  Fondandosi  sulla  convinzione  che  «l’Incarnazione  del  Verbo  è  stata  anche  un’incarnazione 
culturale», il Papa afferma che le culture, analogicamente paragonabili all’umanità del Cristo in ciò 
che  hanno  di  buono,  possono svolgere  un  ruolo  positivo  di  mediazione  per  l’espressione  e  la 
diffusione della fede cristiana [9].

6. Due temi essenziali sono legati a queste considerazioni. Anzitutto quello della trascendenza della 
Rivelazione in rapporto alle culture nelle quali essa si manifesta. La Parola di Dio non potrebbe, 

1

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn*
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn9
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn8
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/index_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn7
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn6
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn3
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn1


infatti,  identificarsi  o  legarsi  in  maniera  esclusiva  agli  elementi  di  cultura  che  la  veicolano.  Il 
Vangelo anzi impone spesso una conversione delle mentalità e una riforma dei costumi là dove esso 
s’impianta: le culture, esse pure, devono essere purificate e restaurate nel Cristo.

7.  Il  secondo  tema  essenziale  dell’insegnamento  di  Giovanni  Paolo  II verte  sull’urgenza 
dell’evangelizzazione delle culture. Tale compito suppone che si comprendano e si penetrino con 
una  simpatia  critica  le  identità  culturali  particolari  e  che,  in  una  sollecitudine  di  universalità 
conforme alla realtà propriamente umana di tutte le culture, si favoriscano gli scambi reciproci. Il 
Santo Padre fonda così l’evangelizzazione delle culture su una concezione antropologica fortemente 
radicata nel pensiero cristiano dall’epoca dei Padri della Chiesa. Poiché la cultura, quando è retta, 
rivela e fortifica la natura dell’uomo, l’assimilazione (imprégnation) cristiana della cultura suppone 
il  superamento  di  ogni  storicismo  e  di  ogni  relativismo  nella  concezione  dell’umano. 
L’evangelizzazione delle culture deve dunque ispirarsi all’amore dell’uomo in se stesso e per se 
stesso, specie in quegli aspetti del suo essere e della sua cultura che sono attaccati o minacciati [10].

8. Alla luce di tale insegnamento, come anche della riflessione che il tema dell’inculturazione della 
fede ha suscitato nella Chiesa, proporremo anzitutto un’antropologia cristiana che situa, l’una in 
rapporto all’altra, la natura, la cultura e la grazia. Vedremo in seguito il processo d’inculturazione in 
atto nella storia della salvezza: antico Israele, vita e opera di Gesù, Chiesa delle origini. Un’ultima 
sezione tratterà di problemi posti oggi alla fede dall’incontro con la pietà popolare, con le religioni 
non cristiane,  con la  tradizione  culturale  nelle  giovani  Chiese,  infine  con i  vari  elementi  della 
modernità.

1. NATURA, CULTURA E GRAZIA

1. Gli antropologi ricorrono volentieri, per descrivere o definire la cultura, alla distinzione, talora 
divenuta opposizione, tra natura e cultura. Il significato del termine natura varia del resto secondo le 
diverse concezioni delle scienze dell’osservazione, della filosofia e della teologia. Il Magistero lo 
intende in un senso ben preciso: la natura di un essere è ciò che lo costituisce come tale, con il  
dinamismo delle sue tendenze verso le sue finalità proprie. E da Dio che le nature derivano ciò che 
sono, come i loro fini propri. Esse sono quindi pregne di un significato in cui l’uomo, in quanto 
immagine di Dio, è capace di leggere «l’intenzione creatrice di Dio» [11].

2. Le inclinazioni fondamentali della natura umana, espresse dalla legge naturale, appaiono dunque 
come  un’espressione  della  volontà  del  Creatore.  Questa  legge  naturale  manifesta  le  esigenze 
specifiche  della  natura  umana,  le  quali  sono  indicative  del  disegno  di  Dio  sulla  sua  creatura 
razionale  e  libera.  Così  viene  eliminato  ogni  malinteso  che,  percependo la  natura  in  un  senso 
univoco, ridurrebbe l’uomo alla natura materiale.

3. Giova allo stesso tempo considerare la natura umana secondo il suo sviluppo concreto nel tempo 
della storia: ciò che l’uomo, dotato di una libertà fallibile, spesso schiava delle passioni, ha fatto 
della propria  umanità.  Questa eredità trasmessa alle  nuove generazioni  comporta insieme tesori 
immensi di saggezza, di arte e di generosità e una parte considerevole di deviazioni e di perversioni. 
L’attenzione si concentra allora contemporaneamente sulla natura umana e sulla condizione umana, 
espressione che integra certi dati esistenziali, alcuni dei quali — il peccato e la grazia — riguardano 
la storia della salvezza. Se quindi adoperiamo il termine cultura in un senso anzitutto positivo — 
come sinonimo di sviluppo, ad esempio —, come hanno fatto il  Concilio Vaticano II e gli ultimi 
papi,  non dimentichiamo che  le  culture  possono perpetuare  e  favorire  le  scelte  dell’orgoglio  e 
dell’egoismo.

2

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn11
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm


4. La cultura si comprende nel prolungamento delle esigenze della natura umana, quale compimento 
delle sue finalità, come insegna specialmente la costituzione  Gaudium et spes:  «E proprio della 
persona umana il non poter raggiungere un livello di vita veramente e pienamente umano se non 
mediante la cultura, coltivando cioè i beni e i valori della natura. [...] Con il termine generico di 
"cultura" si vogliono indicare tutti quei mezzi con i quali l’uomo affina ed esplica le molteplici sue 
doti di anima e di corpo» [12]. Numerosi sono così i campi della cultura: con la conoscenza e il 
lavoro l’uomo procura di ridurre in suo potere il cosmo; rende più umana la vita sociale mediante il 
progresso del costume e delle istituzioni; infine esprime, comunica e conserva nelle sue opere, nel 
corso  del  tempo,  le  grandi  esperienze  spirituali  e  le  aspirazioni  maggiori  dell’uomo,  affinché 
possano servire al progresso di molti, anzi di tutto il genere umano.

5. II soggetto principale della cultura è la persona umana, considerata secondo tutte le dimensioni 
del suo essere. L’uomo si coltiva — questa è la prima finalità della cultura —, ma lo fa grazie a 
opere di cultura e grazie a una memoria culturale. Di conseguenza la cultura indica pure l’ambiente 
nel quale e grazie al quale le persone possono crescere.

6. La persona umana è un essere di comunione, essa si sviluppa donando e ricevendo. È quindi nella 
solidarietà con gli altri e attraverso i vincoli sociali attivi che la persona progredisce. Perciò realtà 
come nazione, popolo, società, con il loro patrimonio culturale, costituiscono per lo sviluppo delle 
persone  un  «ambiente  storicamente  definito,  in  cui  ogni  uomo,  di  qualsiasi  stirpe  ed  epoca, 
s’inserisce e da cui attinge i beni che gli consentono di promuovere la civiltà» [13].

7. La cultura, che è sempre una cultura concreta e particolare, è aperta ai valori superiori comuni a 
tutti  gli  uomini.  L’originalità di  una cultura significa quindi non ripiegamento su se stessa,  ma 
contributo a una ricchezza che è bene per tutti  gli uomini. Il  pluralismo culturale non potrebbe 
perciò  interpretarsi  come  la  giustapposizione  di  universi  chiusi,  ma  come  la  partecipazione  al 
concreto di  realtà  orientate  tutte  verso i  valori  universali  dell’umanità.  I  fenomeni di  reciproca 
compenetrazione delle culture, frequenti nella storia, illustrano quest’apertura fondamentale delle 
culture particolari ai valori comuni a tutti gli uomini e, quindi, la loro apertura le une alle altre.

8. L’uomo è un essere naturalmente religioso. L’orientamento verso l’Assoluto è insito nel profondo 
del suo essere. La religione, in senso lato, è parte integrante della cultura, nella quale essa si radica 
e che sviluppa. Del resto tutte le grandi culture comportano, come chiave di volta dell’edificio che 
costituiscono, la dimensione religiosa, ispiratrice delle grandi realizzazioni che hanno segnato la 
storia millenaria delle civiltà.

9. Alla radice delle grandi religioni vi è il movimento ascendente dell’uomo alla ricerca di Dio. 
Purificato dalle proprie deviazioni e dalle sue pesantezze, questo movimento dev’essere oggetto di 
un sincero rispetto, poiché su di esso viene a innestarsi il dono della fede cristiana. Infatti ciò che 
distingue la fede cristiana è l’essere libera adesione alla proposta dell’amore gratuito di Dio che si è 
rivelato a noi, che ci ha dato il suo Figlio unico per liberarci dal peccato e ha effuso il suo Spirito  
nei nostri cuori. In questo dono che Dio fa di se stesso all’umanità consiste, di fronte a tutte le  
aspirazioni, richieste, conquiste e acquisizioni della natura, la radicale originalità cristiana.

10. Allora, poiché trascende tutto l’ordine della natura e della cultura, la fede cristiana, da un lato è 
compatibile  con tutte  le  culture,  in  ciò  che  hanno  di  conforme alla  retta  ragione  e  alla  buona 
volontà,  e  dall’altro  è  essa  stessa,  in  un  grado eminente,  un fatto  dinamizzante  di  cultura.  Un 
principio illumina l’insieme dei rapporti della fede e della cultura: la grazia rispetta la natura, la 
guarisce dalle ferite del peccato, la corrobora e la eleva. La sopraelevazione alla vita divina è la 
finalità specifica della grazia, ma essa non può realizzarsi senza che la natura sia guarita e senza che 

3

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn12
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


l’elevazione all’ordine soprannaturale conduca la natura, nella sua linea propria, a una pienezza di 
perfezione.

11.  Il  processo  d’inculturazione può definirsi  come lo  sforzo  della  Chiesa  per  far  penetrare  il 
messaggio di Cristo in un determinato ambiente socioculturale, invitandolo a credere secondo tutti i 
suoi valori propri, dato che questi sono conciliabili con il Vangelo. Il termine inculturazione include 
l’idea di crescita, di reciproco arricchimento delle persone e dei gruppi, in virtù dell’incontro del 
Vangelo  con  un  ambiente  sociale.  «L’inculturazione  è  l’incarnazione  del  Vangelo  nelle  culture 
autoctone e insieme l’introduzione di esse nella vita della Chiesa» [14].

2. L’INCULTURAZIONE NELLA STORIA DELLA SALVEZZA

Jahvè e il popolo dell’Alleanza

Gesù Cristo, Signore e Salvatore del mondo

Lo Spirito Santo e la Chiesa degli Apostoli

1.  Consideriamo  i  rapporti  della  natura,  della  cultura  e  della  grazia  nella  storia  concreta 
dell’Alleanza di Dio con l’umanità. Iniziata con un popolo particolare, culminata in un figlio di 
questo popolo che è anche Figlio di Dio, estesasi a partire da lui a tutte le nazioni della terra, questa  
storia mostra «l’ammirabile "condiscendenza" della eterna Sapienza» [15].

1. Israele, popolo dell’Alleanza

2. Israele si è compreso come formato in maniera immediata da Dio. Del resto l’Antico Testamento, 
la Bibbia dell’antico Israele, è il testimone permanente della rivelazione del Dio vivente ai membri 
di un popolo eletto. Nella sua forma scritta, questa rivelazione reca pure la traccia delle esperienze 
culturali e sociali del millennio in cui questo popolo e le civiltà confinanti si sono incontrate nella  
storia. L’antico Israele è nato in un mondo che aveva già dato origine a grandi culture ed è cresciuto 
a contatto con esse.

3. Le più antiche istituzioni d’Israele (ad esempio, la circoncisione, il sacrificio di primavera, il 
riposo del sabato) non gli  sono peculiari,  ma le  ha mutuate dai popoli  vicini.  Gran parte della 
cultura  d’Israele  ha  un’origine  analoga.  Tuttavia,  il  popolo  della  Bibbia  ha  fatto  subire  a  tali 
elementi mutuati profondi cambiamenti, quando li ha incorporati nella propria fede e nella propria 
prassi religiosa. Li ha passati al vaglio della fede nel Dio personale di Abramo (creatore libero e 
sapiente ordinatore dell’universo, nel quale il peccato e la morte non potrebbero trovare la loro 
origine). E l’incontro con questo Dio, vissuto nell’Alleanza, che permise di comprendere l’uomo e 
la donna come esseri personali e di respingere di conseguenza i comportamenti disumani inerenti 
alle altre culture.

4. Gli autori biblici hanno utilizzato e insieme trasformato le culture del loro tempo per narrare, 
attraverso la storia di un popolo, l’azione salvifica che Dio farà culminare in Gesù Cristo, e per 
unire i popoli di ogni cultura, chiamati a formare un solo corpo, di cui Cristo è il capo.

5.  Nell’Antico  Testamento,  alcune culture,  fuse e  trasformate,  vengono messe  al  servizio  della 
rivelazione  del  Dio  di  Abramo,  vissuta  nell’Alleanza  e  consegnata  nella  Scrittura.  È  stata  una 
preparazione  unica,  sul  piano  culturale  e  religioso,  per  la  venuta  di  Gesù  Cristo.  Nel  Nuovo 
Testamento, il Dio di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe, più profondamente rivelato e manifestato 

4

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn15
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn14


nella  pienezza  dello  Spirito,  invita  tutte  le  culture  a  lasciarsi  trasformare  dalla  vita, 
dall’insegnamento, dalla morte e risurrezione di Gesù Cristo.

6. Se i pagani sono «innestati su Israele»  [16], il piano originale di Dio, dobbiamo sottolinearlo, 
verte su tutta la creazione [17]. Un’alleanza infatti è conclusa, tramite Noè, con tutti i popoli della 
terra che sono pronti a vivere nella giustizia  [18]. Quest’alleanza è anteriore a quelle strette con 
Abramo e con Mosè. Infine Israele è chiamato a comunicare le benedizioni che ha ricevuto a tutte le 
famiglie della terra, a partire da Abramo [19].

7. Segnaliamo, d’altro canto, che non tutti i diversi aspetti della cultura d’Israele intrattengono gli 
stessi rapporti con la rivelazione divina. Alcuni attestano la resistenza alla Parola di Dio, mentre 
altri  ne  esprimono  l’accettazione.  Tra  questi  ultimi  occorre  distinguere  ancora  il  provvisorio 
(prescrizioni  rituali  e  giudiziarie) e il  permanente,  di  portata  universale.  Certi  elementi  (in «La 
Legge  di  Mosè,  i  Profeti  e  i  Salmi»  [20]),  hanno  precisamente  come  significato  di  essere  la 
preistoria di Gesù.

2. Gesù Cristo, Signore e Salvatore del mondo

1. La trascendenza di Gesù in rapporto a ogni cultura

8. Una convinzione domina la predicazione di Gesù:  in  lui,  Gesù, nella  sua parola e nella  sua 
persona, Dio completa, superandoli, i doni che ha già fatto a Israele e all’insieme delle nazioni [21]. 
Gesù è la luce sovrana e la vera saggezza per tutte le nazioni e per tutte le culture [22]. Egli mostra, 
nella sua stessa attività, che il Dio di Àbramo, già riconosciuto da Israele come creatore e Signore 
[23], si appresta a regnare su tutti coloro che crederanno al Vangelo; anzi, con Gesù, Dio regna già 
[24].

9. L’insegnamento di Gesù, specialmente nelle parabole, non teme di correggere e, all’occorrenza, 
di contestare non poche idee che la storia, la religione nella sua pratica effettiva e la cultura avevano 
ispirate ai suoi contemporanei sulla natura di Dio e sul suo agire [25].

10. L’intimità tutta filiale di Gesù con Dio e l’obbedienza amorevole che gli fa offrire al Padre la 
propria vita e morte [26] attestano che in lui il disegno originale di Dio sulla creazione, viziato dal 
peccato,  è stato restaurato  [27]. Ci troviamo di fronte a una nuova creazione, quella del nuovo 
Adamo  [28]. Perciò i  rapporti  con Dio sono per molti  aspetti  profondamente cambiati  [29].  La 
novità è tale che la maledizione che colpisce il Messia crocifisso diventa benedizione per tutti i 
popoli [30] e che la fede in Gesù salvatore si sostituisce al regime della Legge [31].

11. La morte e la risurrezione di Gesù, grazie alle quali lo Spirito è stato effuso nei cuori, hanno 
mostrato le  insufficienze delle  sapienze e  delle  morali  meramente umane,  e  anche della  Legge 
peraltro data da Dio a Mosè, tutte istituzioni capaci di dare la conoscenza del bene, ma non la forza  
di compierlo, la conoscenza del peccato, ma non il potere di sottrarsi [32].

2. La presenza del Cristo netta cultura e nelle culture

1. La particolarità del Cristo, Signore e Salvatore universale

12. Poiché è stata integrale e concreta,  l’incarnazione del Figlio di Dio è stata un’incarnazione 
culturale: «Cristo steso, attraverso la sua incarnazione, si legò a determinate condizioni sociali e 
culturali degli uomini con cui visse» [33].

5

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn33
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn32
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn31
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn30
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn29
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn28
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn27
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn26
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn25
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn24
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn23
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn22
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn21
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn20
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn19
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn18
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn17
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn16


13. Il Figlio di Dio ha voluto essere un ebreo di Nazareth di Galilea, che parlava aramaico, che era  
sottomesso a pii genitori  d’Israele, che li  ha accompagnati al  Tempio di Gerusalemme, dove lo 
ritrovano «seduto in mezzo ai dottori, mentre li ascoltava e li interrogava»  [34]. Gesù cresce in 
mezzo agli  usi  e alle  istituzioni della  Palestina del  primo secolo,  imparandovi  mestieri  del  suo 
tempo,  osservando  il  comportamento  dei  pescatori,  dei  contadini  e  dei  commercianti  del  suo 
ambiente. Le scene e i paesaggi di cui si nutre l’immaginazione del futuro rabbi sono di un Paese e 
di un’epoca ben determinati.

14.  Nutrito  dalla  pietà  d’Israele,  formato  dall’insegnamento della  Legge e  dei  Profeti,  al  quale 
un’esperienza del tutto singolare di Dio come Padre permette di dare una profondità inaudita, Gesù 
si situa in una tradizione spirituale ben determinata, quella del profetismo ebraico. Come i profeti di 
un tempo, egli è la bocca di Dio e invita alla conversione. Il modo è ugualmente caratteristico: il 
vocabolario, i generi letterari, i procedimenti stilistici, tutto ricorda la stirpe di Elia e di Eliseo: il 
parallelismo biblico,  i  proverbi,  i  paradossi,  le  ammonizioni,  le  beatitudini  e  persino  le  azioni 
simboliche.

15. Gesù è talmente legato alla vita d’Israele che il popolo e la tradizione religiosa ove prende posto 
hanno, per ciò stesso, qualcosa di singolare nella storia della salvezza degli uomini; questo popolo 
eletto e la tradizione religiosa che ha lasciato hanno un significato permanente per l’umanità.

16. No, l’Incarnazione non ha nulla di una improvvisazione. Il Verbo di Dio entra in una storia che 
lo prepara, che lo annuncia e lo prefigura. Il Cristo in anticipo fa corpo, possiamo dire, con il popolo 
che Dio si è formato in vista del dono che farà del proprio Figlio. Tutte le parole che i profeti hanno  
proferito preludono alla Parola sussistente che è il Figlio di Dio.

17. Perciò, la storia dell’alleanza conclusa con Abramo e, mediante Mosè, con il popolo d’Israele, 
come i  libri  che narrano e  illuminano quella  storia,  tutto ciò conserva,  per  i  fedeli  di  Gesù, la 
funzione di un’indispensabile e insostituibile pedagogia. Del resto, l’elezione di questo popolo da 
cui è sorto Gesù non è mai stata revocata. «I miei consanguinei secondo la carne», scrive san Paolo, 
«sono israeliti», «possiedono l’adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il  culto, le 
promesse, i patriarchi; da essi proviene Cristo secondo la carne, egli che è sopra ogni cosa, Dio 
benedetto nei  secoli.  Amen»  [35].  L’ulivo buono non ha perduto i  propri  privilegi  a  vantaggio 
dell’oleastro, che è stato innestato su di lui [36].

2. La cattolicità dell’Unico

18. Per quanto sia particolare la condizione del Verbo fatto carne — e dunque la cultura che lo 
accoglie, lo forma e lo continua —, non è anzitutto a tale particolarità che il Figlio di Dio si è unito.  
Poiché si è  fatto uomo, Dio ha anche assunto, in un certo modo, una razza, un Paese e un’epoca. 
«Poiché in lui la natura umana è stata assunta, senza per questo venire annientata, con ciò stesso 
essa è stata anche in noi innalzata a una dignità sublime. Con l’incarnazione il Figlio di Dio si è  
unito in certo modo a ogni uomo» [37].

19. La trascendenza del Cristo non lo isola dunque al di sopra della famiglia umana, ma lo rende 
presente a  ogni  uomo,  al  di  là  di  ogni  particolarismo.  «A nessuno e in  nessun luogo egli  può 
apparire estraneo» [38]. «Non c’è più giudeo né greco; non c’è più schiavo né libero; non c’è più 
uomo né donna,  poiché  tutti  voi  siete  uno in  Cristo  Gesù»  [39].  Il  Cristo  ci  raggiunge quindi 
nell’unità che formiamo, come nella molteplicità e nella diversità degli individui in cui si realizza la 
nostra comune natura.

6

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn39
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn38
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn37
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn36
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn35
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn34


20.  Il  Cristo  non ci  raggiungerebbe però  nella  verità  della  nostra  umanità  concreta,  se  non ci  
cogliesse nella diversità e nella complementarità delle nostre culture. Le culture infatti — lingua, 
storia,  atteggiamento  generale  di  fronte  alla  vita,  istituzioni  varie  —  nel  bene  e  nel  male  ci 
accolgono nella vita, ci formano, ci accompagnano e ci prolungano nel tempo. Se il cosmo intero è 
misteriosamente il luogo della grazia e del peccato, come non lo sarebbero anche le nostre culture, 
che sono i frutti e i germi dell’attività propriamente umana?

21. Nel Corpo del Cristo, le culture, nella misura in cui sono animate e rinnovate dalla grazia e dalla 
fede, sono del resto complementari. Esse permettono di vedere la multiforme fecondità di cui sono 
capaci gli insegnamenti e le energie dello stesso Vangelo, gli stessi principi di verità, di giustizia, di 
amore e di libertà, quando sono pervasi dallo Spirito di Cristo.

22. Dobbiamo infine ricordare che non è per strategia interessata che la Chiesa, sposa del Verbo 
incarnato, si preoccupa della sorte delle varie culture dell’umanità. Essa vuole animare dall’interno, 
proteggere, liberare dall’errore e dal peccato, con cui noi le abbiamo corrotte, quelle risorse di verità 
e di amore che Dio ha disposto, come semina Verbi, nella sua creazione. Il Verbo di Dio non viene 
in una creazione che gli sarebbe estranea. «Tutte le cose sono state create per mezzo di lui e in vista 
di lui. Egli è prima di tutte le cose e tutte sussistono in lui» [40].

3. La Chiesa degli Apostoli e lo Spirito Santo

1. Da Gerusalemme alle nazioni: gli inizi tipici dell’inculturazione della fede

23. Il giorno di Pentecoste, la discesa dello Spirito Santo inaugura il rapporto della fede cristiana e 
delle culture come un evento di compimento e di pienezza: la promessa della salvezza, adempiuta 
dal  Cristo  risorto,  riempie  il  cuore  dei  credenti  con l’effusione  dello  Spirito  Santo stesso.  «Le 
meraviglie di Dio» verranno ormai rese «pubbliche» a tutti gli uomini di ogni lingua, di ogni cultura 
[41]. Mentre l’umanità vive sotto il segno della divisione di Babele, il dono dello Spirito Santo le è 
offerto come la grazia, trascendente e quanto umana, della sinfonia dei cuori. La comunione divina 
(koinonia) [42] ricrea una nuova comunità tra gli uomini, penetrando, senza distruggerlo, nel segno 
della loro divisione: le lingue.

24.  Lo  Spirito  Santo  non  instaura  una  supercultura,  ma  è  il  principio  personale  e  vitale  che 
vivificherà la nuova comunità in sinergia con i suoi membri. Il  dono dello Spirito Santo non è 
dell’ordine delle strutture, ma la Chiesa di Gerusalemme che esso plasma è koinonia di fede e di 
agape, che si comunica nella pluralità senza dividersi; essa è il Corpo del Cristo i cui membri sono 
uniti senza uniformità. La prima prova della cattolicità appare quando le differenze connesse con la 
cultura (screzi tra ellenisti ed ebrei) minacciano la comunione [43]. Gli Apostoli non sopprimono le 
differenze, ma svolgeranno una funzione essenziale del corpo ecclesiale: la  diaconia al servizio 
della koinonia.

25.  Affinché  la  Buona  Notizia  sia  annunciata  alle  nazioni,  lo  Spirito  Santo  suscita  un  nuovo 
discernimento in san Pietro e nella Comunità di Gerusalemme [44]: la fede in Cristo non esige dai 
nuovi credenti che abbandonino la loro cultura per adottare quella della Legge del popolo ebreo: 
tutti i popoli sono chiamati ad essere beneficiari della Promessa e a condividere l’eredità affidata 
per  loro  al  Popolo  dell’Alleanza  [45].  Dunque  nessun  altro  obbligo  «al  di  fuori  delle  cose 
necessarie», secondo la decisione dell’assemblea apostolica [46].

26. Ma, scandalo per gli ebrei, il mistero della Croce è follia per i pagani. Qui l’inculturazione della 
fede si scontra con il peccato radicale che «soffoca» [47] la verità di una cultura che non è assunta 

7

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn47
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn46
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn45
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn44
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn43
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn42
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn41
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn40


dal Cristo: l’idolatria. Finché l’uomo è «privo della Gloria di Dio» [48], tutto ciò che egli «coltiva» 
è immagine opaca di lui stesso. Il  kerygma paolino parte allora dalla creazione e dalla vocazione 
all’Alleanza, denuncia le perversioni morali dell’umanità accecata e annuncia la salvezza nel Cristo 
crocifisso e risorto.

27. Dopo la prova della cattolicità tra comunità cristiane culturalmente diverse, dopo le resistenze 
del legalismo ebraico e quelle dell’idolatria, la fede s’infeuda nella cultura, nello  gnosticismo. Il 
fenomeno sorge all’epoca delle ultime lettere di Paolo e di Giovanni: alimenterà la maggior parte 
delle crisi dottrinali dei secoli seguenti. Qui la ragione umana, nella sua condizione ferita, rifiuta la 
follia dell’Incarnazione del Figlio di Dio e tenta di ricuperare il Mistero adattandolo alla cultura 
regnante. Ora, «la fede non si fonda sulla sapienza umana, ma sulla potenza di Dio» [49].

2. La Tradizione Apostolica: inculturazione della fede e salvezza della cultura

28. Negli «ultimi tempi» inaugurati dalla Pentecoste, il Cristo risorto, Alfa e Omèga, entra nella 
storia dei popoli: da allora il senso della storia, e dunque della cultura, è «dissigillato»  [50] e lo 
Spirito Santo lo rivela attualizzandolo e comunicandolo a tutti. Di questa rivelazione e comunione 
la Chiesa è il sacramento. Essa riequilibra ogni cultura in cui il Cristo viene accolto, collocandola 
nell’asse del «mondo che viene», e restaura la comunione infranta dal «principe di questo mondo». 
La cultura è così in situazione escatologica: tende verso il proprio compimento nel Cristo, ma non 
può essere salvata se non associandosi al ripudio del male.

29. Ogni Chiesa locale o particolare ha la vocazione di essere, nello Spirito Santo, il sacramento che 
manifesta il Cristo, crocifisso e risorto, nella carne di una cultura particolare:

a) La cultura di una Chiesa locale — giovane o antica — partecipa al dinamismo delle culture e alle 
loro vicissitudini. Anche se è in situazione escatologica, essa rimane sottoposta alle prove e alle 
tentazioni [51].

b) La  «novità  cristiana»  genera  nelle  Chiese  locali  espressioni  particolari  culturalmente 
caratterizzate (modalità delle formulazioni dottrinali, simbolismi liturgici, tipi di santità, direttive 
canoniche ecc.). Ma la comunione tra le Chiese esige costantemente che la «carne» culturale di 
ognuna non faccia velo al mutuo riconoscimento nella fede apostolica e alla solidarietà nell’amore.

c) Ogni Chiesa inviata alle nazioni testimonia il proprio Signore solo se, tenuto conto dei propri 
vincoli culturali, si conforma a Lui nella prima  kenosis della sua Incarnazione e nell’umiliazione 
ultima  della  sua  Passione  vivificante.  L’inculturazione  della  fede  è  una  delle  espressioni  della 
Tradizione apostolica di cui Paolo sottolinea a più riprese il carattere drammatico [52].

30. Gli scritti apostolici e le testimonianze patristiche non limitano la loro visione della cultura al 
servizio dell’evangelizzazione, ma la integrano nella  totalità del Mistero del Cristo. Per loro, la 
creazione è il riflesso della Gloria di Dio, l’uomo ne è l’icona vivente e nel Cristo viene data la 
rassomiglianza con Dio. La cultura è il luogo in cui l’uomo e il mondo sono chiamati a ritrovarsi 
nella  Gloria  di  Dio.  L’incontro  non  ha  luogo  o  viene  offuscato  nella  misura  in  cui  l’uomo  è 
peccatore. All’interno della creazione prigioniera si vive la gestazione di «tutte le cose nuove» [53]: 
la Chiesa è «nelle doglie» [54]. In essa e con essa le creature di questo mondo possono vivere la 
loro redenzione e la loro trasfigurazione.

3. PROBLEMI ATTUALI D'INCULTURAZIONE

8

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn54
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn53
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn52
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn51
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn50
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn49
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn48


La religiosità popolare

L’incontro delle religioni non cristiane

Giovani Chiese, passato cristiano e cultura ancestrale

La fede cristiana e la modernità

1. L’inculturazione della fede, che abbiamo considerato soprattutto da un punto di vista filosofico 
(natura,  cultura  e  grazia),  in  primo  luogo,  quindi  dal  punto  di  vista  della  storia  e  del  dogma 
(l’inculturazione  nella  storia  della  salvezza),  pone  ancora  notevoli  problemi  alla  riflessione 
teologica  e  all’azione  pastorale.  Così  gli  interrogativi  che  la  scoperta  di  nuovi  mondi  ha  fatto 
sorgere, nel secolo XVI, continuano a preoccuparci. Come armonizzare con la fede le espressioni 
spontanee della religiosità dei popoli? Quale atteggiamento assumere di fronte alle religioni non 
cristiane, a quelle, in particolare, che sono «legate al progresso della cultura»? [55] Problemi nuovi 
sono sorti ai nostri giorni. Come le «giovani Chiese», nate nel nostro secolo dall’indigenizzazione 
di  comunità  cristiane  preesistenti,  devono  considerare  sia  il  loro  passato  cristiano  sia  la  storia 
culturale dei loro rispettivi popoli? Come infine il Vangelo deve animare, purificare e fortificare il 
nuovo mondo in cui ci hanno fatto entrare l’industrializzazione e l’urbanizzazione? Questi quattro 
interrogativi ci sembrano imporsi a chi riflette sulle condizioni presenti dell’inculturazione della 
fede.

1. La religiosità popolare

2. In genere per religiosità popolare s’intende, nei Paesi raggiunti dal Vangelo, l’unione della fede e 
della pietà cristiane,  da un lato con la cultura profonda e dall’altro con forme della precedente 
religione  delle  popolazioni.  Si  tratta  di  quelle  numerose  devozioni  con  cui  alcuni  cristiani 
esprimono  il  loro  sentimento  religioso  nel  linguaggio  semplice,  tra  l’altro,  della  festa  e  del 
pellegrinaggio,  della  danza e  del  canto.  Si  è potuto parlare  di  sintesi  vitale a  proposito  di  tale 
religiosità, poiché unisce «il corpo e lo spirito, la comunione ecclesiale e l’istituzione, l’individuo e 
la comunità, la fede cristiana e l’amore della patria, l’intelligenza e l’affettività»  [56]. La qualità 
della  sintesi  dipende,  ovviamente,  dall’antichità  e  dalla  profondità  dell’evangelizzazione,  come 
dalla compatibilità degli antecedenti religiosi e culturali con la fede cristiana.

3.  Nell’esortazione  apostolica  Evangelii  nuntiandi,  Paolo  VI ha  confermato  e  incoraggiato  una 
valutazione nuova della  religiosità  popolare.  «Per  lungo tempo considerate  meno pure,  talvolta 
disprezzate, queste espressioni [particolari della ricerca di Dio e della fede] formano oggi un po’ 
dappertutto l’oggetto di una riscoperta» [57].

4. «Ma se è bene orientata, soprattutto mediante una pedagogia di evangelizzazione — continuava 
Paolo VI — [la pietà popolare] è ricca di valori. Essa manifesta una sete di Dio che solo i semplici e 
i poveri possono conoscere; rende capaci di generosità e di sacrificio fino all’eroismo, quando si 
tratta di manifestare la fede; comporta un senso acuto degli attributi profondi di Dio: la paternità, la 
provvidenza,  la  presenza amorosa e  costante;  genera atteggiamenti  interiori  raramente osservati 
altrove al medesimo grado: pazienza, senso della croce nella vita quotidiana, distacco, apertura agli 
altri, devozione» [58].

5.  Del resto,  la  forza e  la  profondità delle  radici  della religiosità popolare si  sono chiaramente 
manifestate  in  quel  lungo  periodo  di  discredito  di  cui  parlava  Paolo  VI.  Le  espressioni  della 
religiosità popolare sono sopravvissute alle numerose predizioni di scomparsa che la modernità e i 

9

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn58
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn57
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn56
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn55


progressi del secolarismo sembravano dare per certa. Hanno conservato e anzi accresciuto, in molte 
regioni del globo, l’attrattiva che esercitavano sulle folle.

6. Non poche volte sono stati denunciati i limiti della religiosità popolare. Essi hanno origine da un 
certo semplicismo, fonte di varie deformazioni della religione, anzi di superstizioni. Si rimane al  
livello  di  manifestazioni  culturali,  senza  che  siano  impegnate  una  vera  adesione  di  fede  e 
l’espressione di tale fede nel servizio del prossimo. Male orientata, la religiosità popolare può anche 
condurre alla formazione di sètte e mettere così in pericolo la vera comunità ecclesiale. Essa rischia 
ancora di essere manipolata sia da poteri politici sia da forze religiose estranee alla fede cristiana.

7. La considerazione di tali pericoli invita a praticare una catechesi intelligente, che trae vantaggio 
dai meriti di una religiosità popolare autentica e, allo stesso tempo, capace di discernimento. Una 
liturgia viva e adeguata è chiamata ugualmente a svolgere un grande ruolo nell’integrazione di una 
fede molto pura e delle forme tradizionali della vita religiosa dei popoli. Indubbiamente la pietà 
popolare  può  arrecare  un  contributo  insostituibile  a  un’antropologia  culturale  cristiana  che 
permetterebbe  di  ridurre  il  divario,  talora  tragico,  tra  la  fede  dei  cristiani  e  certe  istituzioni 
socioeconomiche di orientamento ben diverso che guidano la loro vita quotidiana.

2. Inculturazione della fede e religioni non cristiane

8.  Le religioni non cristiane. Sin dalle origini la Chiesa ha incontrato, a molti livelli, il problema 
della  pluralità  delle  religioni.  I  cristiani  non costituiscono ancora oggi  che un terzo circa della 
popolazione mondiale; del resto dovranno vivere in un mondo che prova una crescente simpatia per 
il pluralismo in materia religiosa.

9.  Data  la  posizione  rilevante  della  religione  nella  cultura,  una  Chiesa  locale  o  particolare 
impiantata in un ambiente socioculturale non cristiano deve tenere conto molto seriamente degli 
elementi  religiosi  di  quell’ambiente.  Una  simile  preoccupazione  sarà  del  resto  a  misura  della 
profondità e della vitalità di questi dati religiosi.

10.  Se  è  lecito  prendere  ad  esempio  un  continente,  parleremo dell’Asia,  che  ha  visto  nascere 
parecchie  delle  grandi  correnti  religiose  del  mondo.  L’induismo,  il  buddismo,  l’islam,  il 
confucianesimo, il taoismo e lo scintoismo, ognuno di questi sistemi religiosi, ovviamente in parti 
distinte del continente, sono profondamente radicati nei popoli e mostrano molta vitalità. La vita 
personale come l’attività sociale e comunitaria sono state segnate in maniera determinante da queste 
tradizioni religiose e spirituali. Perciò le Chiese dell’Asia considerano il problema delle religioni 
non cristiane come uno dei più importanti e più urgenti. Ne fanno anzi l’oggetto di quella forma 
privilegiata di rapporto che è il dialogo.

11.  Il  dialogo delle  religioni.  Il  dialogo con le  altre  religioni  fa  parte  integrante  della  vita  dei 
cristiani: attraverso lo scambio, lo studio e il lavoro in comune, questo dialogo contribuisce a una 
migliore intelligenza della religione dell’altro e alla crescita nella pietà.

12.  Per la  fede cristiana,  l’unità  di  tutti  nella  loro origine e nel  loro destino,  vale  a dire  nella  
creazione e nella comunione con Dio in Gesù Cristo, si  accompagna alla presenza e all’azione 
universali dello Spirito Santo. La Chiesa in dialogo ascolta e impara: «La Chiesa cattolica nulla 
rigetta di quanto è vero e santo in queste religioni. Essa considera con sincero rispetto quei modi di  
agire e di  vivere,  quei precetti  e quelle dottrine che,  quantunque in molti  punti  differiscano da 
quanto essa stessa crede e propone, tuttavia non raramente riflettono un raggio di quella Verità che 
illumina tutti gli uomini» [59].

10

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn59


13. Un simile dialogo ha qualcosa di originale, poiché, come conferma la storia delle religioni, la 
pluralità delle religioni ha spesso ingenerato discriminazione e gelosia, fanatismo e dispotismo, tutte 
cose che hanno valso alla religione l’accusa di essere fonte di divisione nella famiglia umana. La 
Chiesa, «sacramento universale della salvezza», vale a dire «segno e strumento dell’intima unione 
con  Dio  e  dell’unità  di  tutto  il  genere  umano»  [60],  è  chiamata  da  Dio  ad  essere  ministro  e 
strumento dell’unità in Gesù Cristo per tutti gli uomini e per tutti i popoli.

14.  La trascendenza del Vangelo in rapporto alla cultura. Non possiamo tuttavia dimenticare la 
trascendenza del Vangelo in rapporto a tutte le culture umane nelle quali la fede cristiana è chiamata 
a radicarsi e a svilupparsi secondo tutte le proprie virtualità. Per quanto grande infatti debba essere 
il rispetto per ciò che è vero e santo nell’eredità culturale di un popolo, un tale atteggiamento non 
richiede però di attribuire un carattere assoluto a quell’eredità culturale. Nessuno può dimenticare 
che,  sin  dalle  origini,  il  Vangelo è  stato  «scandalo per  i  giudei  e  stoltezza per  i  pagani»  [61]. 
L’inculturazione che prende a prestito la voce del dialogo tra le religioni non potrebbe in nessun 
modo dare garanzie al sincretismo.

3. Le giovani Chiese e il loro passato cristiano

15. La Chiesa prolunga e attualizza il mistero del Servo di Jahvè, al quale è stato promesso che sarà 
«luce  delle  nazioni,  perché  porti  la  salvezza  fino  all’estremità  della  terra»  [62] e  che  sarà 
«l’Alleanza per il popolo»  [63]. Questa profezia si realizza nell’Ultima Cena, quando, la vigilia 
della sua passione, il Cristo, attorniato dai Dodici, dona ai suoi il suo corpo e il suo sangue come 
cibo  e  bevanda  della  Nuova Alleanza,  assimilandoli  così  al  proprio  corpo.  Nasceva la  Chiesa, 
popolo  della  Nuova  Alleanza.  Essa  riceverà  alla  Pentecoste  lo  Spirito  del  Cristo,  lo  Spirito 
dell’Agnello  immolato  sin  dall’origine  e  che  già  lavorava  per  esaudire  questo  voto  così 
profondamente  radicato  negli  esseri  umani:  l’unione  più  radicale  nel  più  radicale  rispetto  della 
diversità.

16. In virtù della comunione cattolica, che unisce tutte le Chiese particolari in una medesima storia, 
le giovani Chiese considerano il passato delle Chiese che hanno dato loro la nascita come una parte 
della propria storia. Tuttavia l’atto principale d’interpretazione che segna la loro maturità spirituale 
consiste nel riconoscere quest’anteriorità come originaria, e non solo come storica. Ciò significa 
che, accogliendo nella fede il Vangelo che le sorelle maggiori hanno loro annunciato, le giovani 
Chiese hanno accolto «l’autore e il perfezionatore della fede» [64] e l’intera Tradizione nella quale 
la fede si è attestata, come anche la capacità di generare forme originali in cui si esprimerà la fede  
unica e comune. Uguali in dignità, vivendo lo stesso mistero, autentiche Chiese sorelle, le giovani 
Chiese manifestano, in accordo con le sorelle maggiori, la pienezza del mistero del Cristo.

17.  Popolo  della  Nuova Alleanza,  la  Chiesa,  in  quanto  ricorda  il  mistero  pasquale  e  annuncia 
continuamente il  ritorno del  Signore,  può dirsi  escatologia iniziata  delle  tradizioni  culturali  dei 
popoli,  a  condizione,  naturalmente,  che  queste  tradizioni  siano  state  sottoposte  alla  legge 
purificatrice della morte e della risurrezione in Gesù Cristo.

18. Come san Paolo all’areopago di Atene, la giovane Chiesa opera una lettura nuova e creatrice 
della cultura ancestrale. Quando tale cultura passa al Cristo, «il velo viene tolto» [65]. Durante il 
periodo d’incubazione della fede, quella Chiesa aveva scoperto il Cristo come «esegeta ed esegesi» 
del Padre nello Spirito [66]; non cessa del resto di contemplarlo come tale. Ora, lo scopre «esegeta 
ed esegesi» dell’uomo, sorgente e destinatario della cultura. Al Dio ignoto, rivelato sulla Croce, 
corrisponde l’uomo ignoto che la giovane Chiesa annuncia, nella sua qualità di mistero pasquale 
vivente, inaugurato mediante la grazia nell’antica cultura.

11

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn66
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn65
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn64
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn63
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn62
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn61
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn60


19. Nella salvezza che rende presente, la giovane Chiesa si sforza di reperire tutte le tracce della 
sollecitudine di  Dio per un gruppo umano particolare,  i  semina Verbi.  Ciò che il  prologo della 
Lettera agli Ebrei dice dei Padri e dei profeti può, in rapporto con Gesù Cristo, venire ripreso e vale, 
in una certa maniera analogicamente, per ogni cultura umana, in quello che essa ha di giusto e di 
vero e che essa porta di saggezza.

4. La fede cristiana e la modernità

20. I cambiamenti tecnici, che hanno provocato la rivoluzione industriale e quindi la rivoluzione 
urbana,  hanno colpito  nell’intimo l’animo delle  popolazioni,  beneficiarie  e  anche molto  spesso 
vittime di  quei  cambiamenti.  Perciò s’impone ai  credenti,  come compito  urgente  e  difficile,  di 
comprendere la cultura moderna nei suoi elementi caratteristici, come nelle sue attese e nei suoi 
bisogni in rapporto alla salvezza arrecata da Gesù Cristo.

21. La rivoluzione industriale fu anche una rivoluzione culturale. Valori sino allora sicuri furono 
messi in discussione, come il senso del lavoro personale e comunitario, il rapporto diretto dell’uomo 
con la natura,  l’appartenenza a una famiglia di  sostegno, nella coabitazione come nel lavoro, il 
radicamento in comunità locali e religiose a dimensione umana, la partecipazione a tradizioni, riti,  
cerimonie  e  celebrazioni  che  danno  un  senso  ai  grandi  momenti  dell’esistenza. 
L’industrializzazione,  provocando  un  ammasso  disordinato  delle  popolazioni,  mina  gravemente 
questi valori secolari, senza suscitare comunità capaci d’integrare nuove culture. Nel momento in 
cui i popoli più sprovveduti sono alla ricerca di un modello di sviluppo adeguato, i vantaggi come 
pure i rischi e i costi umani dell’industrializzazione vengono meglio percepiti.

22.  Grandi  progressi  sono  stati  conseguiti  in  molti  settori  della  vita:  alimentazione,  sanità, 
istruzione,  trasporti,  accesso ai  beni  di  consumo di  ogni  specie.  Tuttavia  profonde inquietudini 
sorgono  nell’inconscio  collettivo.  In  non  pochi  Paesi,  l’idea  di  progresso,  soprattutto  dopo  la 
seconda  guerra  mondiale,  ha  lasciato  il  posto  alla  disillusione.  La  razionalità  in  materia  di 
produzione e di amministrazione, quando dimentica il bene delle persone, lavora contro la ragione. 
L’emancipazione dalle comunità di appartenenza ha sepolto l’uomo nella folla solitaria. I nuovi 
mezzi di comunicazione distruggono gli equilibri strutturali come anche possono unire. La scienza, 
con le creazioni tecniche che ne sono il frutto, appare insieme creatrice e omicida. Perciò certuni 
disperano della modernità e parlano di una nuova barbarie. Nonostante tanti insuccessi ed errori, 
bisogna sperare in una rinascita morale di tutte le nazioni, ricche e povere. Se il Vangelo è predicato 
e  ascoltato,  una conversione  culturale  e  spirituale  è  possibile:  essa chiama alla  solidarietà,  alla 
sollecitudine  per  il  bene  integrale  della  persona,  alla  promozione  della  giustizia  e  della  pace, 
all’adorazione del Padre, dal quale tutto procede.

23. L’inculturazione del Vangelo nelle società moderne esigerà uno sforzo metodico di ricerca e di 
azione concertate. Tale sforzo supporrà nei responsabili dell’evangelizzazione: 1) un atteggiamento 
di  accoglienza  e  di  discernimento  critico,  2)  la  capacità  di  percepire  le  attese  spirituali  e  le  
aspirazioni umane delle nuove culture, 3) la capacità di analisi culturale in vista di un incontro 
effettivo con il mondo moderno.

24. Un atteggiamento di accoglienza è richiesto, infatti, in chi vuole comprendere ed evangelizzare 
il mondo di oggi. La modernità si accompagna a progressi innegabili in molti campi materiali e 
culturali:  benessere,  mobilità  umana,  scienza,  ricerca,  istruzione,  nuovo senso  della  solidarietà. 
Inoltre, la Chiesa del Vaticano II ha preso viva coscienza delle condizioni nuove nelle quali essa 
deve esercitare la propria missione ed è nelle culture della modernità che si costruirà la Chiesa di 
domani.  A proposito  del  discernimento  si  applica  la  tradizionale  consegna  ripresa  da  Pio  XII: 

12

http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/index_it.htm


«Occorre comprendere più profondamente la civiltà e le istituzioni dei vari popoli e coltivare le loro 
qualità e i loro doni migliori. [...] Tutto ciò che in tali usi e costumi non è indissolubilmente legato  
con superstizioni o con errori  troverà sempre benevolo esame e,  quando riesce possibile,  verrà 
tutelato e promosso» [67].

25. Il Vangelo suscita domande fondamentali in chi riflette sul comportamento dell’uomo moderno. 
Come far comprendere a quest’uomo la radicalità del messaggio del Cristo: la carità incondizionata, 
la povertà evangelica, l’adorazione del Padre e l’adesione costante alla sua volontà? Come educare 
al senso cristiano della sofferenza e della morte? Come suscitare la fede e la speranza nell’opera 
della risurrezione compiuta da Gesù Cristo?

26. Dobbiamo sviluppare una capacità di analizzare le culture e di percepirne le incidenze morali e 
spirituali.  Una  mobilitazione  di  tutta  la  Chiesa  s’impone  perché  sia  affrontato  con  successo  il  
compito estremamente complesso dell’inculturazione del Vangelo nel mondo moderno. Dobbiamo 
far nostra, in proposito, la preoccupazione di Giovanni Paolo II: «Fin dall’inizio del mio pontificato, 
ho ritenuto che il dialogo della Chiesa con le culture del nostro tempo fosse un campo vitale, nel  
quale è in gioco il destino del mondo in questo scorcio del XX secolo» [68].

Conclusione

1.  Dopo aver  detto  che era importante  «raggiungere e  quasi  sconvolgere mediante la  forza del 
Vangelo i criteri di giudizio, i valori determinanti, i punti d’interesse, le linee di pensiero, le fonti 
ispiratrici e i modelli di vita dell’umanità, che sono in contrasto con la Parola di Dio e col disegno 
della  salvezza»,  Paolo  VI domandava  di  «evangelizzare  —  non  in  maniera  decorativa,  a 
somiglianza di vernice superficiale, ma in modo vitale, in profondità e fino alle radici — la cultura e 
le culture dell’uomo, nel senso ricco ed esteso che questi termini hanno nella Gaudium et spes [...]. 
Il Regno, che il Vangelo annunzia, è vissuto da uomini profondamente legati a una cultura, e la 
costruzione del Regno non può non avvalersi degli elementi della cultura e delle culture umane» 
[69].

2. «In questo scorcio del XX secolo» — diceva dal canto suo Giovanni Paolo II — «la Chiesa deve 
farsi  tutta  a  tutti,  raggiungendo  con  simpatia  le  culture  di  oggi.  Esistono  ancora  ambienti  e 
mentalità,  come Paesi  e regioni  intere da evangelizzare,  il  che suppone  un lungo e coraggioso 
processo d’inculturazione,  affinché il Vangelo penetri  l’anima delle culture viventi,  rispondendo 
alle loro attese più elevate e facendole crescere alla dimensione stessa della fede, della speranza e 
della carità cristiane [...]. Talora le culture non sono state ancora toccate se non superficialmente e, 
in ogni modo, trasformandosi esse continuamente, richiedono un approccio rinnovato. [...] Inoltre, 
nuovi settori di cultura nascono, con obiettivi, metodi e linguaggi diversi» [70].

Allegato

Per guidare il lettore nell’eventuale pubblicazione delle varie relazioni preparatorie, ne offriamo la 
lista. Infatti, partendo da tali studi (che rimangono proprietà dei loro Autori, i quali scrivono sotto la 
propria  responsabilità),  il  P.  Gilles  Langevin  SI,  presidente  della  sottocommissione  e  redattore 
principale, ha operato la sintesi che la Commissione Teologica Internazionale ha approvato in tre 
successive votazioni, le prime due delle quali sono state accompagnate da importanti emendamenti. 
Ecco l’insieme degli argomenti trattati:

I. Differenti aspetti della riflessione e dell’azione della Chiesa sul problema dell’inculturazione

13

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn70
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn69
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn68
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn67


1. Situazione del problema concernente il Magistero

1.1 Il Concilio Vaticano II e i Sinodi (prof. Philippe Delhaye)

1.2 Le allocuzioni pontificie (prof. Andre-Jean Léonard)

2. La teologia e l’azione pastorale

2.1 In Asia (prof. Peter Miyakawa)

2.2 In Africa (prof. James Okoye)

2.3 In America Latina (prof. José Miguel Ibáñez Langlois)

2.4 Nel Mondo Atlantico (prof. Giuseppe Colombo)

II. Sacra Scrittura e Teologia

1. Il Padre: Antico Testamento ed Ebraismo (dr. Hans Urs von Balthasar)

2. Gesù Cristo

2.1 L’assunzione della natura umana (prof. Gilles Langevin)

2.2 La salvezza e la divinizzazione (prof. Francis Moloney)

3. Lo Spirito Santo e la Chiesa (prof. Jean Corbon)

III. Antropologia

La natura creata, decaduta e redenta (prof. Georges Cottier)

IV. Ecclesiologia: la comunità cristiana e le comunità umane

1. Le religioni non cristiane (prof. Felix Wilfred)

2.  I  rapporti  delle  giovani  Chiese  con  le  tradizioni  ecclesiastiche  antiche  (prof.  Barthelémy 
Adoukonou)

Documento in forma di conclusione pastorale: la modernità (prof. Hervé Carrier)

* Documento preparato dalla  Commissione Teologica Internazionale nella  sessione plenaria  del 
dicembre  1987,  approvato  «in  forma  specifica»  nella  sessione  plenaria  dell’ottobre  1988  e 
pubblicata con il placet di S. Em. il Card. Joseph Ratzinger, presidente della Commissione. La Nota 
annessa riporta i nomi dei membri che hanno maggiormente contribuito all’elaborazione del testo.

Il testo italiano si trova in CivCatt 140 (1989), I,158-177.

14



[1] Cfr Temi scelti d’ecclesiologia in occasione del XX anniversario della chiusura del Concilio Vaticano II (1984).
[2] Pontificia Commissione Biblica,  Fede e cultura alla luce della bibbia.  Atti della Sessione plenaria 1979 della  
Pontificia Commissione Biblica, LDC, Leumann 1981.
[3] GS, 44.
[4] GS, 53-62.
[5] PAOLO  VI,  Evangelii  nuntiandi,  Esortazione  apostolica  sull’evangelizzazione  nel  mondo  contemporaneo  (8 
dicembre 1975), 18-20.
[6] GIOVANNI PAOLO II,  Catechesi tradendae, Esortazione apostolica sulla catechesi nel nostro tempo (16 ottobre 
1979), 145 s.
[7] Sinodo straordinario per il XX anniversario della conclusione del CONCILIO VATICANO II, «Relazione finale 
votata dai Padri (7 dicembre 1985)», OR, 10 dicembre 1985,7.
[8] GIOVANNI PAOLO II, «Lettera autografa di fondazione del Pontificio Consiglio per la Cultura (20 maggio 1982)», 
AAS 74 (1982) 683-688.
[9] GIOVANNI PAOLO II,  É para mim  ,  Discorso all’Università  di  Coimbra (15 maggio 1982)  ,  5;  Today during  ,   
Discorso ai vescovi del Kenya (7 maggio 1980), 6.
[10] GIOVANNI PAOLO II,  C’est  avec une joie  ,  Discorso ai  membri  del  Pontificio Consiglio  per  la  Cultura (18   
gennaio 1983), 7-8.
[11] PAOLO VI, Humanae vitae, Lettera enciclica sulla regolamentazione delle nascite (25 luglio 1968), 10.
[12] GS, 53.
[13] GS, 53.
[14] GIOVANNI PAOLO II,  Slavorum Apostoli, Lettera enciclica per l’11° centenario dell’opera evangelizzatrice dei 
santi Cirillo e Metodio (2 giugno 1985), 21.
[15] DV, 13.
[16] Cf. Rm 11,11-24.
[17] Gn l,l-2,4a.
[18] Cf. Gn 9,1-17; Sir 44,17-18.
[19] Gn 12,1-5; Ger 4,2; Sir 44,21.
[20] Lc 24,27.44.
[21] Mc 13,10; Mt 12,21; Lc 2,32.
[22] Mt 11,19; Lc 7,35.
[23] Sal 93,1-4; Is 6,1.
[24] Mc 1,15; Mt 12,28, Lc 11,20; 17,21.
[25] Mt 20,1-16; Lc 15,11-32; 18,9-14.
[26] Mc 14,36.
[27] Mc 1,44-45; 10,2-9; Mt 5,21-48.
[28] Rm 5,12-19; 1 Cor 15,20-22.
[29] Mc 8,27-33; 1 Cor 1,18-25.
[30] Gal 3,13; Dt 21,22-23.
[31] Gal 3,12-14.
[32] Rm 7,16 ss.; 3,20; 7,7; lTm 1,8.
[33] AG, 10.
[34] Lc 2,46.
[35] Rm 9,3-5.
[36] Rm 11,24.
[37] GS, 22.
[38] AG, 8.
[39] Gal 3,28.
[40] Col 1,16-17.
[41] At 2,11.
[42] At 2,42.
[43] At 6,1 ss.
[44] At 10 e 11.
[45] Ef 2,14-15.
[46] At 15,28.
[47] Rm 1,18.
[48] Rm 3,23.
[49] 1Cor 2,4 ss.
[50] Ap 5,1-5.
[51] Cf. Ap 2 e 3.
[52] 1 e 2Cor passim.

15

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref52
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref51
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref50
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref49
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref48
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref47
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref46
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref45
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref44
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref43
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref42
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref41
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref40
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref39
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref38
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref37
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref36
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref35
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref34
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref33
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref32
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref31
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref30
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref29
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref28
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref27
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref26
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref25
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref24
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref23
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref22
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref21
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref20
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref19
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref18
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref17
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref16
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref15
http://www.vatican.va/edocs/ITA1223/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref14
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref12
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref11
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1982/may/documents/hf_jp-ii_spe_19820515_universita-coimbra_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1982/may/documents/hf_jp-ii_spe_19820515_universita-coimbra_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref9
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820520_foundation-letter_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref8
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref7
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_16101979_catechesi-tradendae_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref6
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref3
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1984_ecclesiologia_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref1


[53] Ap 21,5.
[54] Cf. Rm 8,18-25.
[55] NA, 2.
[56] III Conferenza generale dei vescovi latinoamericani (Puebla 1979), L’evangelizzazione nel presente e nell’avvenire  
dell’America Latina, Conclusioni, 448.
[57] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 48.
[58] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 48.
[59] NA, 2.
[60] LG, 1.
[61] 1Cor 1,23.
[62] Is 49,6.
[63] Is 49,8.
[64] Eb 12,2.
[65] 2Cor 3,16.
[66] H. DE Lubac, Esegesi medievale, I, Jaca Book, Milano 1986, 348-351.
[67] Pio XII, Summi pontificatus, Lettera enciclica sull’unità della società umana (20 ottobre 1939).
[68] GIOVANNI PAOLO II, «Lettera di fondazione del Pontificio Consiglio della Cultura» (20 maggio 1982).
[69] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 19-20.
[70] Giovanni Paolo II, C’est avec une joie, 4.

16

http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref70
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref69
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820520_foundation-letter_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref68
http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref67
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref66
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref65
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref64
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref63
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref62
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref61
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref60
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref59
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref58
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref57
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref56
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref55
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref54
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref53

