COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE
FEDE E INCULTURAZIONE*

(1989)
Introduzione

1. La Commissione Teologica Internazionale ha in piu occasioni riflettuto sui rapporti tra la fede e
la cultura. Nel 1984 ha affrontato direttamente il tema dell’inculturazione della fede nello studio sul
mistero della Chiesa, elaborato in vista del Sinodo Straordinario del 1985 [1]. Da parte sua, la
Pontificia Commissione Biblica ha tenuto la propria sessione plenaria del 1979 sul tema
L’inculturazione della fede alla luce della Scrittura [2].

2. Oggi la Commissione Teologica Internazionale intende compiere in maniera piu approfondita e
piu sistematica tale riflessione, a motivo dell’importanza che ha assunto il tema dell’inculturazione
della fede dappertutto nel mondo cristiano e a motivo dell’insistenza con cui il magistero della
Chiesa ha affrontato tale tema dopo il Concilio Vaticano II.

3. La base viene fornita dai documenti conciliari e dai testi dei Sinodi che ne sono come il
prolungamento. Cosi, nella costituzione Gaudium et spes, il Concilio ha mostrato quali lezioni e
quali consegne la Chiesa ha tratto dalle sue prime esperienze d’inculturazione nel mondo greco-
romano [3]. Quindi ha consacrato un capitolo intero di questo documento alla promozione della
cultura (de culturae progressu rite promovendo) [4]. Dopo aver descritto la cultura come uno sforzo
verso una maggiore umanitd e un migliore ordinamento dell’universo, il Concilio ha a lungo
considerato i rapporti tra la cultura e il messaggio della salvezza. Ha quindi enunciato alcuni dei
compiti piu urgenti dei cristiani in rapporto alla cultura: difesa del diritto di tutti alla cultura,
promozione di una cultura integrale, armonizzazione dei rapporti tra cultura e cristianesimo. Il
Decreto sull’attivita missionaria della Chiesa e la Dichiarazione sulle religioni non cristiane
riprendono alcuni di tali orientamenti. Due Sinodi ordinari hanno trattato espressamente

dell’evangelizzazione delle culture, quello del 1974, consacrato all’evangelizzazione [5], e quello
del 1976, sulla formazione catechetica [6]. Il Sinodo del 1985, che celebrava il ventesimo
anniversario della conclusione del Concilio Vaticano II, ha parlato dell’inculturazione come
dell’«intima trasformazione degli autentici valori culturali mediante [’integrazione nel
cristianesimo, e il radicamento del cristianesimo nelle varie culture umane» [7].

4. 11 papa Giovanni Paolo II, dal canto suo, ha preso a cuore in maniera particolare
I’evangelizzazione delle culture: il dialogo della Chiesa e delle culture riveste, secondo lui,
un’importanza vitale per ’avvenire della Chiesa e del mondo. Il Santo Padre ha creato, per aiutarla
in questa grande opera, uno speciale organismo della Curia: il Pontificio Consiglio per la Cultura

[8]. Del resto ¢ con tale dicastero che la Commissione Teologica Internazionale si compiace di poter
riflettere oggi sull’inculturazione della fede.

5. Fondandosi sulla convinzione che «I’Incarnazione del Verbo ¢ stata anche un’incarnazione
culturaley, il Papa afferma che le culture, analogicamente paragonabili all’'umanita del Cristo in ¢io
che hanno di buono, possono svolgere un ruolo positivo di mediazione per 1’espressione e la
diffusione della fede cristiana [9].

6. Due temi essenziali sono legati a queste considerazioni. Anzitutto quello della trascendenza della
Rivelazione in rapporto alle culture nelle quali essa si manifesta. La Parola di Dio non potrebbe,


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn*
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn9
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn8
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/index_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn7
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn6
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn3
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn1

infatti, identificarsi o legarsi in maniera esclusiva agli elementi di cultura che la veicolano. Il
Vangelo anzi impone spesso una conversione delle mentalita e una riforma dei costumi 1a dove esso
s’impianta: le culture, esse pure, devono essere purificate e restaurate nel Cristo.

7. 11 secondo tema essenziale dell’insegnamento di Giovanni Paolo II verte sull’urgenza
dell’evangelizzazione delle culture. Tale compito suppone che si comprendano e si penetrino con
una simpatia critica le identita culturali particolari e che, in una sollecitudine di universalita
conforme alla realta propriamente umana di tutte le culture, si favoriscano gli scambi reciproci. Il
Santo Padre fonda cosi I’evangelizzazione delle culture su una concezione antropologica fortemente
radicata nel pensiero cristiano dall’epoca dei Padri della Chiesa. Poiché la cultura, quando ¢ retta,
rivela e fortifica la natura dell’uomo, I’assimilazione (imprégnation) cristiana della cultura suppone
il superamento di ogni storicismo e di ogni relativismo nella concezione dell’'umano.
L’evangelizzazione delle culture deve dunque ispirarsi all’amore dell’uomo in se stesso e per se
stesso, specie in quegli aspetti del suo essere e della sua cultura che sono attaccati o minacciati [10].

8. Alla luce di tale insegnamento, come anche della riflessione che il tema dell’inculturazione della
fede ha suscitato nella Chiesa, proporremo anzitutto un’antropologia cristiana che situa, I’una in
rapporto all’altra, la natura, la cultura e la grazia. Vedremo in seguito il processo d’inculturazione in
atto nella storia della salvezza: antico Israele, vita e opera di Gesu, Chiesa delle origini. Un’ultima
sezione trattera di problemi posti oggi alla fede dall’incontro con la pieta popolare, con le religioni
non cristiane, con la tradizione culturale nelle giovani Chiese, infine con i vari elementi della
modernita.

1. NATURA, CULTURA E GRAZIA

1. Gli antropologi ricorrono volentieri, per descrivere o definire la cultura, alla distinzione, talora
divenuta opposizione, tra natura e cultura. Il significato del termine natura varia del resto secondo le
diverse concezioni delle scienze dell’osservazione, della filosofia e della teologia. Il Magistero lo
intende in un senso ben preciso: la natura di un essere ¢ cio che lo costituisce come tale, con il
dinamismo delle sue tendenze verso le sue finalita proprie. E da Dio che le nature derivano cio che
sono, come 1 loro fini propri. Esse sono quindi pregne di un significato in cui 'uomo, in quanto
immagine di Dio, & capace di leggere «I’intenzione creatrice di Dio» [11].

2. Le inclinazioni fondamentali della natura umana, espresse dalla legge naturale, appaiono dunque
come un’espressione della volonta del Creatore. Questa legge naturale manifesta le esigenze
specifiche della natura umana, le quali sono indicative del disegno di Dio sulla sua creatura
razionale e libera. Cosi viene eliminato ogni malinteso che, percependo la natura in un senso
univoco, ridurrebbe 1’'uomo alla natura materiale.

3. Giova allo stesso tempo considerare la natura umana secondo il suo sviluppo concreto nel tempo
della storia: cido che I'uvomo, dotato di una liberta fallibile, spesso schiava delle passioni, ha fatto
della propria umanita. Questa eredita trasmessa alle nuove generazioni comporta insieme tesori
immensi di saggezza, di arte e di generosita e una parte considerevole di deviazioni e di perversioni.
L’attenzione si concentra allora contemporaneamente sulla natura umana e sulla condizione umana,
espressione che integra certi dati esistenziali, alcuni dei quali — il peccato e la grazia — riguardano
la storia della salvezza. Se quindi adoperiamo il termine cultura in un senso anzitutto positivo —
come sinonimo di sviluppo, ad esempio —, come hanno fatto il Concilio Vaticano II e gli ultimi
papi, non dimentichiamo che le culture possono perpetuare e favorire le scelte dell’orgoglio e
dell’egoismo.



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn11
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm

4. La cultura si comprende nel prolungamento delle esigenze della natura umana, quale compimento
delle sue finalita, come insegna specialmente la costituzione Gaudium et spes: «E proprio della
persona umana il non poter raggiungere un livello di vita veramente e pienamente umano se non
mediante la cultura, coltivando cio¢ 1 beni e 1 valori della natura. [...] Con il termine generico di
"cultura" si vogliono indicare tutti quei mezzi con i quali ’'uomo affina ed esplica le molteplici sue
doti di anima e di corpo» [12]. Numerosi sono cosi i campi della cultura: con la conoscenza e il
lavoro I'uomo procura di ridurre in suo potere il cosmo; rende piu umana la vita sociale mediante il
progresso del costume e delle istituzioni; infine esprime, comunica e conserva nelle sue opere, nel
corso del tempo, le grandi esperienze spirituali e le aspirazioni maggiori dell’'uomo, affinché
possano servire al progresso di molti, anzi di tutto il genere umano.

5. I soggetto principale della cultura ¢ la persona umana, considerata secondo tutte le dimensioni
del suo essere. L’'uomo si coltiva — questa ¢ la prima finalita della cultura —, ma lo fa grazie a
opere di cultura e grazie a una memoria culturale. Di conseguenza la cultura indica pure I’ ambiente
nel quale e grazie al quale le persone possono crescere.

6. La persona umana & un essere di comunione, essa si sviluppa donando e ricevendo. E quindi nella
solidarieta con gli altri e attraverso 1 vincoli sociali attivi che la persona progredisce. Percio realta
come nazione, popolo, societa, con il loro patrimonio culturale, costituiscono per lo sviluppo delle
persone un «ambiente storicamente definito, in cui ogni uomo, di qualsiasi stirpe ed epoca,
s’inserisce e da cui attinge i beni che gli consentono di promuovere la civiltay [13].

7. La cultura, che ¢ sempre una cultura concreta e particolare, ¢ aperta ai valori superiori comuni a
tutti gli uomini. L’originalitd di una cultura significa quindi non ripiegamento su se stessa, ma
contributo a una ricchezza che ¢ bene per tutti gli uomini. Il pluralismo culturale non potrebbe
percid interpretarsi come la giustapposizione di universi chiusi, ma come la partecipazione al
concreto di realta orientate tutte verso i valori universali dell’'umanita. I fenomeni di reciproca
compenetrazione delle culture, frequenti nella storia, illustrano quest’apertura fondamentale delle
culture particolari ai valori comuni a tutti gli uomini e, quindi, la loro apertura le une alle altre.

8. L’'uomo ¢ un essere naturalmente religioso. L’orientamento verso 1’ Assoluto ¢ insito nel profondo
del suo essere. La religione, in senso lato, € parte integrante della cultura, nella quale essa si radica
e che sviluppa. Del resto tutte le grandi culture comportano, come chiave di volta dell’edificio che
costituiscono, la dimensione religiosa, ispiratrice delle grandi realizzazioni che hanno segnato la
storia millenaria delle civilta.

9. Alla radice delle grandi religioni vi ¢ il movimento ascendente dell’uomo alla ricerca di Dio.
Purificato dalle proprie deviazioni e dalle sue pesantezze, questo movimento dev’essere oggetto di
un sincero rispetto, poiché su di esso viene a innestarsi il dono della fede cristiana. Infatti cio che
distingue la fede cristiana ¢ 1’essere libera adesione alla proposta dell’amore gratuito di Dio che si ¢
rivelato a noi, che ci ha dato il suo Figlio unico per liberarci dal peccato e ha effuso il suo Spirito
nei nostri cuori. In questo dono che Dio fa di se stesso all’'umanita consiste, di fronte a tutte le
aspirazioni, richieste, conquiste e acquisizioni della natura, la radicale originalita cristiana.

10. Allora, poiché trascende tutto I’ordine della natura e della cultura, la fede cristiana, da un lato ¢
compatibile con tutte le culture, in cid che hanno di conforme alla retta ragione e alla buona
volonta, e dall’altro ¢ essa stessa, in un grado eminente, un fatto dinamizzante di cultura. Un
principio illumina I’insieme dei rapporti della fede e della cultura: la grazia rispetta la natura, la
guarisce dalle ferite del peccato, la corrobora e la eleva. La sopraelevazione alla vita divina ¢ la
finalita specifica della grazia, ma essa non puo realizzarsi senza che la natura sia guarita e senza che


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn12
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html

’elevazione all’ordine soprannaturale conduca la natura, nella sua linea propria, a una pienezza di
perfezione.

11. 1l processo d’inculturazione pud definirsi come lo sforzo della Chiesa per far penetrare il
messaggio di Cristo in un determinato ambiente socioculturale, invitandolo a credere secondo tutti i
suoi valori propri, dato che questi sono conciliabili con il Vangelo. Il termine inculturazione include
I’idea di crescita, di reciproco arricchimento delle persone e dei gruppi, in virtu dell’incontro del
Vangelo con un ambiente sociale. «L’inculturazione ¢ I’incarnazione del Vangelo nelle culture
autoctone e insieme 1’introduzione di esse nella vita della Chiesa» [14].

2. PINCULTURAZIONE NELLA STORIA DELLA SALVEZZA
Jahve e il popolo dell’Alleanza

Gesu Cristo, Signore e Salvatore del mondo

Lo Spirito Santo e la Chiesa degli Apostoli

1. Consideriamo i rapporti della natura, della cultura e della grazia nella storia concreta
dell’Alleanza di Dio con I’'umanita. Iniziata con un popolo particolare, culminata in un figlio di
questo popolo che ¢ anche Figlio di Dio, estesasi a partire da lui a tutte le nazioni della terra, questa
storia mostra «1’ammirabile "condiscendenza" della eterna Sapienza» [15].

1. Israele, popolo dell’Alleanza

2. Israele si € compreso come formato in maniera immediata da Dio. Del resto I’ Antico Testamento,
la Bibbia dell’antico Israele, ¢ il testimone permanente della rivelazione del Dio vivente ai membri
di un popolo eletto. Nella sua forma scritta, questa rivelazione reca pure la traccia delle esperienze
culturali e sociali del millennio in cui questo popolo e le civilta confinanti si sono incontrate nella
storia. L’antico Israele € nato in un mondo che aveva gia dato origine a grandi culture ed ¢ cresciuto
a contatto con esse.

3. Le piu antiche istituzioni d’Israele (ad esempio, la circoncisione, il sacrificio di primavera, il
riposo del sabato) non gli sono peculiari, ma le ha mutuate dai popoli vicini. Gran parte della
cultura d’Israele ha un’origine analoga. Tuttavia, il popolo della Bibbia ha fatto subire a tali
elementi mutuati profondi cambiamenti, quando li ha incorporati nella propria fede e nella propria
prassi religiosa. Li ha passati al vaglio della fede nel Dio personale di Abramo (creatore libero e
sapiente ordinatore dell’universo, nel quale il peccato e la morte non potrebbero trovare la loro
origine). E I’incontro con questo Dio, vissuto nell’ Alleanza, che permise di comprendere 1’'uomo e
la donna come esseri personali e di respingere di conseguenza i comportamenti disumani inerenti
alle altre culture.

4. Gli autori biblici hanno utilizzato e insieme trasformato le culture del loro tempo per narrare,
attraverso la storia di un popolo, I’azione salvifica che Dio fara culminare in Gesu Cristo, e per
unire 1 popoli di ogni cultura, chiamati a formare un solo corpo, di cui Cristo ¢ il capo.

5. Nell’Antico Testamento, alcune culture, fuse e trasformate, vengono messe al servizio della
rivelazione del Dio di Abramo, vissuta nell’Alleanza e consegnata nella Scrittura. E stata una
preparazione unica, sul piano culturale e religioso, per la venuta di Gesu Cristo. Nel Nuovo
Testamento, il Dio di Abramo, d’Isacco e di Giacobbe, piu profondamente rivelato e manifestato


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn15
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn14

nella pienezza dello Spirito, invita tutte le culture a lasciarsi trasformare dalla vita,
dall’insegnamento, dalla morte e risurrezione di Gesu Cristo.

6. Se i1 pagani sono «innestati su Israele» [16], il piano originale di Dio, dobbiamo sottolinearlo,
verte su tutta la creazione [17]. Un’alleanza infatti ¢ conclusa, tramite No¢, con tutti i popoli della
terra che sono pronti a vivere nella giustizia [18]. Quest’alleanza ¢ anteriore a quelle strette con
Abramo e con Mos¢. Infine Israele ¢ chiamato a comunicare le benedizioni che ha ricevuto a tutte le
famiglie della terra, a partire da Abramo [19].

7. Segnaliamo, d’altro canto, che non tutti 1 diversi aspetti della cultura d’Israele intrattengono gli
stessi rapporti con la rivelazione divina. Alcuni attestano la resistenza alla Parola di Dio, mentre
altri ne esprimono 1’accettazione. Tra questi ultimi occorre distinguere ancora il provvisorio
(prescrizioni rituali e giudiziarie) e il permanente, di portata universale. Certi elementi (in «La
Legge di Mose, 1 Profeti e 1 Salmi» [20]), hanno precisamente come significato di essere la
preistoria di Gesu.

2. Gesu Cristo, Signore e Salvatore del mondo
1. La trascendenza di Gesu in rapporto a ogni cultura

8. Una convinzione domina la predicazione di Gesu: in lui, Gesu, nella sua parola e nella sua
persona, Dio completa, superandoli, i doni che ha gia fatto a Israele e all’insieme delle nazioni [21].
Gesu ¢ la luce sovrana e la vera saggezza per tutte le nazioni e per tutte le culture [22]. Egli mostra,
nella sua stessa attivita, che il Dio di Abramo, gia riconosciuto da Israele come creatore e Signore
[23], si appresta a regnare su tutti coloro che crederanno al Vangelo; anzi, con Gesu, Dio regna gia

[24].

9. L’insegnamento di Gesu, specialmente nelle parabole, non teme di correggere e, all’occorrenza,
di contestare non poche idee che la storia, la religione nella sua pratica effettiva e la cultura avevano
ispirate ai suoi contemporanei sulla natura di Dio e sul suo agire [25].

10. L’intimita tutta filiale di Gesu con Dio e I’obbedienza amorevole che gli fa offrire al Padre la
propria vita e morte [26] attestano che in lui il disegno originale di Dio sulla creazione, viziato dal
peccato, ¢ stato restaurato [27]. Ci troviamo di fronte a una nuova creazione, quella del nuovo
Adamo [28]. Percio i1 rapporti con Dio sono per molti aspetti profondamente cambiati [29]. La
novita ¢ tale che la maledizione che colpisce il Messia crocifisso diventa benedizione per tutti i
popoli [30] e che la fede in Gesu salvatore si sostituisce al regime della Legge [31].

11. La morte e la risurrezione di Gesu, grazie alle quali lo Spirito ¢ stato effuso nei cuori, hanno
mostrato le insufficienze delle sapienze e delle morali meramente umane, e anche della Legge
peraltro data da Dio a Mosg, tutte istituzioni capaci di dare la conoscenza del bene, ma non la forza
di compierlo, la conoscenza del peccato, ma non il potere di sottrarsi [32].

2. La presenza del Cristo netta cultura e nelle culture
1. La particolarita del Cristo, Signore e Salvatore universale
12. Poiché ¢ stata integrale e concreta, I’incarnazione del Figlio di Dio ¢ stata un’incarnazione

culturale: «Cristo steso, attraverso la sua incarnazione, si legd a determinate condizioni sociali e
culturali degli uomini con cui visse» [33].


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn33
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn32
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn31
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn30
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn29
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn28
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn27
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn26
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn25
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn24
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn23
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn22
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn21
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn20
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn19
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn18
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn17
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn16

13. 11 Figlio di Dio ha voluto essere un ebreo di Nazareth di Galilea, che parlava aramaico, che era
sottomesso a pii genitori d’Israele, che 1i ha accompagnati al Tempio di Gerusalemme, dove lo
ritrovano «seduto in mezzo ai dottori, mentre li ascoltava e li interrogava» [34]. Gesu cresce in
mezzo agli usi e alle istituzioni della Palestina del primo secolo, imparandovi mestieri del suo
tempo, osservando il comportamento dei pescatori, dei contadini e dei commercianti del suo
ambiente. Le scene e 1 paesaggi di cui si nutre ’immaginazione del futuro rabbi sono di un Paese e
di un’epoca ben determinati.

14. Nutrito dalla pieta d’Israele, formato dall’insegnamento della Legge e dei Profeti, al quale
un’esperienza del tutto singolare di Dio come Padre permette di dare una profondita inaudita, Gesu
si situa in una tradizione spirituale ben determinata, quella del profetismo ebraico. Come i profeti di
un tempo, egli ¢ la bocca di Dio e invita alla conversione. Il modo ¢ ugualmente caratteristico: il
vocabolario, 1 generi letterari, i procedimenti stilistici, tutto ricorda la stirpe di Elia e di Eliseo: il
parallelismo biblico, i proverbi, i paradossi, le ammonizioni, le beatitudini e persino le azioni
simboliche.

15. Gesu ¢ talmente legato alla vita d’Israele che il popolo e la tradizione religiosa ove prende posto
hanno, per cid stesso, qualcosa di singolare nella storia della salvezza degli uomini; questo popolo
eletto e la tradizione religiosa che ha lasciato hanno un significato permanente per I’'umanita.

16. No, I’Incarnazione non ha nulla di una improvvisazione. Il Verbo di Dio entra in una storia che
lo prepara, che lo annuncia e lo prefigura. Il Cristo in anticipo fa corpo, possiamo dire, con il popolo
che Dio si ¢ formato in vista del dono che fara del proprio Figlio. Tutte le parole che i profeti hanno
proferito preludono alla Parola sussistente che ¢ il Figlio di Dio.

17. Percio, la storia dell’alleanza conclusa con Abramo e, mediante Mose, con il popolo d’Israele,
come 1 libri che narrano e illuminano quella storia, tutto cid conserva, per i fedeli di Gesu, la
funzione di un’indispensabile e insostituibile pedagogia. Del resto, 1’elezione di questo popolo da
cui ¢ sorto Gesu non ¢ mai stata revocata. «I miei consanguinei secondo la carney, scrive san Paolo,
«sono israeliti», «possiedono 1’adozione a figli, la gloria, le alleanze, la legislazione, il culto, le
promesse, 1 patriarchi; da essi proviene Cristo secondo la carne, egli che ¢ sopra ogni cosa, Dio
benedetto nei secoli. Amen» [35]. L’ulivo buono non ha perduto i propri privilegi a vantaggio
dell’oleastro, che ¢ stato innestato su di lui [36].

2. La cattolicita dell’Unico

18. Per quanto sia particolare la condizione del Verbo fatto carne — e dunque la cultura che lo
accoglie, lo forma e lo continua —, non ¢ anzitutto a tale particolarita che il Figlio di Dio si ¢ unito.
Poiché si ¢ fatto uomo, Dio ha anche assunto, in un certo modo, una razza, un Paese e un’epoca.
«Poich¢ in lui la natura umana ¢ stata assunta, senza per questo venire annientata, con cid stesso
essa ¢ stata anche in noi innalzata a una dignita sublime. Con I’incarnazione il Figlio di Dio si ¢
unito in certo modo a ogni uomo» [37].

19. La trascendenza del Cristo non lo isola dunque al di sopra della famiglia umana, ma lo rende
presente a ogni uomo, al di 1a di ogni particolarismo. «A nessuno e in nessun luogo egli puo
apparire estraneo» [38]. «Non c’¢ piu giudeo né greco; non c¢’¢ piu schiavo né libero; non ¢’¢ piu
uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gesu» [39]. Il Cristo ci raggiunge quindi
nell’unita che formiamo, come nella molteplicita e nella diversita degli individui in cui si realizza la
nostra comune natura.


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn39
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn38
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn37
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn36
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn35
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn34

20. II Cristo non ci raggiungerebbe pero nella verita della nostra umanita concreta, se non ci
cogliesse nella diversita e nella complementarita delle nostre culture. Le culture infatti — lingua,
storia, atteggiamento generale di fronte alla vita, istituzioni varie — nel bene e nel male ci
accolgono nella vita, ci formano, ci accompagnano e ci prolungano nel tempo. Se il cosmo intero €
misteriosamente il luogo della grazia e del peccato, come non lo sarebbero anche le nostre culture,
che sono 1 frutti e 1 germi dell’attivita propriamente umana?

21. Nel Corpo del Cristo, le culture, nella misura in cui sono animate e rinnovate dalla grazia e dalla
fede, sono del resto complementari. Esse permettono di vedere la multiforme fecondita di cui sono
capaci gli insegnamenti e le energie dello stesso Vangelo, gli stessi principi di verita, di giustizia, di
amore e di liberta, quando sono pervasi dallo Spirito di Cristo.

22. Dobbiamo infine ricordare che non ¢ per strategia interessata che la Chiesa, sposa del Verbo
incarnato, si preoccupa della sorte delle varie culture dell’umanita. Essa vuole animare dall’interno,
proteggere, liberare dall’errore e dal peccato, con cui noi le abbiamo corrotte, quelle risorse di verita
e di amore che Dio ha disposto, come semina Verbi, nella sua creazione. Il Verbo di Dio non viene
in una creazione che gli sarebbe estranea. «Tutte le cose sono state create per mezzo di lui e in vista
di lui. Egli € prima di tutte le cose e tutte sussistono in lui» [40].

3. La Chiesa degli Apostoli e lo Spirito Santo
1. Da Gerusalemme alle nazioni: gli inizi tipici dell inculturazione della fede

23. 11 giorno di Pentecoste, la discesa dello Spirito Santo inaugura il rapporto della fede cristiana e
delle culture come un evento di compimento e di pienezza: la promessa della salvezza, adempiuta
dal Cristo risorto, riempie il cuore dei credenti con I’effusione dello Spirito Santo stesso. «Le
meraviglie di Dio» verranno ormai rese «pubbliche» a tutti gli uomini di ogni lingua, di ogni cultura
[41]. Mentre I'umanita vive sotto il segno della divisione di Babele, il dono dello Spirito Santo le &
offerto come la grazia, trascendente e quanto umana, della sinfonia dei cuori. La comunione divina

(koinonia) [42] ricrea una nuova comunita tra gli uomini, penetrando, senza distruggerlo, nel segno
della loro divisione: le lingue.

24. Lo Spirito Santo non instaura una supercultura, ma ¢ il principio personale e vitale che
vivifichera la nuova comunita in sinergia con i suoi membri. Il dono dello Spirito Santo non ¢
dell’ordine delle strutture, ma la Chiesa di Gerusalemme che esso plasma ¢ koinonia di fede e di
agape, che si comunica nella pluralita senza dividersi; essa ¢ il Corpo del Cristo 1 cui membri sono
uniti senza uniformita. La prima prova della cattolicita appare quando le differenze connesse con la

cultura (screzi tra ellenisti ed ebrei) minacciano la comunione [43]. Gli Apostoli non sopprimono le
differenze, ma svolgeranno una funzione essenziale del corpo ecclesiale: la diaconia al servizio
della koinonia.

25. Affinché la Buona Notizia sia annunciata alle nazioni, lo Spirito Santo suscita un nuovo
discernimento in san Pietro e nella Comunita di Gerusalemme [44]: la fede in Cristo non esige dai
nuovi credenti che abbandonino la loro cultura per adottare quella della Legge del popolo ebreo:
tutti 1 popoli sono chiamati ad essere beneficiari della Promessa e a condividere I’eredita affidata
per loro al Popolo dell’Alleanza [45]. Dunque nessun altro obbligo «al di fuori delle cose
necessarie», secondo la decisione dell’assemblea apostolica [46].

26. Ma, scandalo per gli ebrei, il mistero della Croce ¢ follia per i pagani. Qui I’inculturazione della
fede si scontra con il peccato radicale che «soffoca» [47] la verita di una cultura che non ¢ assunta


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn47
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn46
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn45
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn44
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn43
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn42
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn41
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn40

dal Cristo: I’idolatria. Finché 'uomo ¢ «privo della Gloria di Dio» [48], tutto cio che egli «coltiva»
¢ immagine opaca di lui stesso. Il kerygma paolino parte allora dalla creazione e dalla vocazione
all’Alleanza, denuncia le perversioni morali dell’umanita accecata e annuncia la salvezza nel Cristo
crocifisso e risorto.

27. Dopo la prova della cattolicita tra comunita cristiane culturalmente diverse, dopo le resistenze
del legalismo ebraico e quelle dell’idolatria, la fede s’infeuda nella cultura, nello gnosticismo. 11
fenomeno sorge all’epoca delle ultime lettere di Paolo e di Giovanni: alimentera la maggior parte
delle crisi dottrinali dei secoli seguenti. Qui la ragione umana, nella sua condizione ferita, rifiuta la
follia dell’Incarnazione del Figlio di Dio e tenta di ricuperare il Mistero adattandolo alla cultura
regnante. Ora, «la fede non si fonda sulla sapienza umana, ma sulla potenza di Dio» [49].

2. La Tradizione Apostolica: inculturazione della fede e salvezza della cultura

28. Negli «ultimi tempi» inaugurati dalla Pentecoste, il Cristo risorto, Alfa e Omega, entra nella

storia dei popoli: da allora il senso della storia, e dunque della cultura, ¢ «dissigillato» [50] e lo
Spirito Santo lo rivela attualizzandolo e comunicandolo a tutti. Di questa rivelazione e comunione
la Chiesa ¢ il sacramento. Essa riequilibra ogni cultura in cui il Cristo viene accolto, collocandola
nell’asse del «mondo che viene», e restaura la comunione infranta dal «principe di questo mondo.
La cultura ¢ cosi in situazione escatologica: tende verso il proprio compimento nel Cristo, ma non
puo essere salvata se non associandosi al ripudio del male.

29. Ogni Chiesa locale o particolare ha la vocazione di essere, nello Spirito Santo, il sacramento che
manifesta il Cristo, crocifisso e risorto, nella carne di una cultura particolare:

a) La cultura di una Chiesa locale — giovane o antica — partecipa al dinamismo delle culture e alle
loro vicissitudini. Anche se ¢ in situazione escatologica, essa rimane sottoposta alle prove e alle
tentazioni [51].

b) La «novita cristiana» genera nelle Chiese locali espressioni particolari culturalmente
caratterizzate (modalita delle formulazioni dottrinali, simbolismi liturgici, tipi di santita, direttive
canoniche ecc.). Ma la comunione tra le Chiese esige costantemente che la «carne» culturale di
ognuna non faccia velo al mutuo riconoscimento nella fede apostolica e alla solidarieta nell’amore.

¢) Ogni Chiesa inviata alle nazioni testimonia il proprio Signore solo se, tenuto conto dei propri
vincoli culturali, si conforma a Lui nella prima kenosis della sua Incarnazione e nell’'umiliazione
ultima della sua Passione vivificante. L’inculturazione della fede ¢ una delle espressioni della
Tradizione apostolica di cui Paolo sottolinea a piu riprese il carattere drammatico [52].

30. Gli scritti apostolici e le testimonianze patristiche non limitano la loro visione della cultura al
servizio dell’evangelizzazione, ma la integrano nella fotalita del Mistero del Cristo. Per loro, la
creazione ¢ il riflesso della Gloria di Dio, I’'uomo ne € I’icona vivente e nel Cristo viene data la
rassomiglianza con Dio. La cultura ¢ il luogo in cui 'uvomo e il mondo sono chiamati a ritrovarsi
nella Gloria di Dio. L’incontro non ha luogo o viene offuscato nella misura in cui 'uvomo ¢
peccatore. All’interno della creazione prigioniera si vive la gestazione di «tutte le cose nuove» [53]:
la Chiesa ¢ «nelle doglie» [54]. In essa e con essa le creature di questo mondo possono vivere la
loro redenzione e la loro trasfigurazione.

3. PROBLEMI ATTUALI D'INCULTURAZIONE


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn54
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn53
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn52
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn51
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn50
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn49
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn48

La religiosita popolare

L’incontro delle religioni non cristiane

Giovani Chiese, passato cristiano e cultura ancestrale
La fede cristiana e la modernita

1. L’inculturazione della fede, che abbiamo considerato soprattutto da un punto di vista filosofico
(natura, cultura e grazia), in primo luogo, quindi dal punto di vista della storia e del dogma
(Pinculturazione nella storia della salvezza), pone ancora notevoli problemi alla riflessione
teologica e all’azione pastorale. Cosi gli interrogativi che la scoperta di nuovi mondi ha fatto
sorgere, nel secolo X VI, continuano a preoccuparci. Come armonizzare con la fede le espressioni
spontanee della religiosita dei popoli? Quale atteggiamento assumere di fronte alle religioni non
cristiane, a quelle, in particolare, che sono «legate al progresso della cultura»? [55] Problemi nuovi
sono sorti ai nostri giorni. Come le «giovani Chiese», nate nel nostro secolo dall’indigenizzazione
di comunita cristiane preesistenti, devono considerare sia il loro passato cristiano sia la storia
culturale dei loro rispettivi popoli? Come infine il Vangelo deve animare, purificare e fortificare il
nuovo mondo in cui ci hanno fatto entrare I’industrializzazione e 1’urbanizzazione? Questi quattro
interrogativi ci sembrano imporsi a chi riflette sulle condizioni presenti dell’inculturazione della
fede.

1. La religiosita popolare

2. In genere per religiosita popolare s’intende, nei Paesi raggiunti dal Vangelo, ’'unione della fede e
della pieta cristiane, da un lato con la cultura profonda e dall’altro con forme della precedente
religione delle popolazioni. Si tratta di quelle numerose devozioni con cui alcuni cristiani
esprimono il loro sentimento religioso nel linguaggio semplice, tra 1’altro, della festa e del
pellegrinaggio, della danza e del canto. Si ¢ potuto parlare di sintesi vitale a proposito di tale
religiosita, poiché unisce «il corpo e lo spirito, la comunione ecclesiale e 1’istituzione, I’individuo e
la comunita, la fede cristiana e I’amore della patria, I’intelligenza e I’affettivitay [56]. La qualita
della sintesi dipende, ovviamente, dall’antichita e dalla profondita dell’evangelizzazione, come
dalla compatibilita degli antecedenti religiosi e culturali con la fede cristiana.

3. Nell’esortazione apostolica Evangelii nuntiandi, Paolo VI ha confermato e incoraggiato una
valutazione nuova della religiosita popolare. «Per lungo tempo considerate meno pure, talvolta
disprezzate, queste espressioni [particolari della ricerca di Dio e della fede] formano oggi un po’
dappertutto I’oggetto di una riscoperta» [57].

4. «Ma se ¢ bene orientata, soprattutto mediante una pedagogia di evangelizzazione — continuava
Paolo VI — [la pieta popolare] ¢ ricca di valori. Essa manifesta una sete di Dio che solo i semplici e
1 poveri possono conoscere; rende capaci di generosita e di sacrificio fino all’eroismo, quando si
tratta di manifestare la fede; comporta un senso acuto degli attributi profondi di Dio: la paternita, la
provvidenza, la presenza amorosa e costante; genera atteggiamenti interiori raramente osservati
altrove al medesimo grado: pazienza, senso della croce nella vita quotidiana, distacco, apertura agli
altri, devozione» [58].

5. Del resto, la forza e la profondita delle radici della religiosita popolare si sono chiaramente
manifestate in quel lungo periodo di discredito di cui parlava Paolo VI. Le espressioni della
religiosita popolare sono sopravvissute alle numerose predizioni di scomparsa che la modernita e i


http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn58
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn57
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn56
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn55

progressi del secolarismo sembravano dare per certa. Hanno conservato e anzi accresciuto, in molte
regioni del globo, I’attrattiva che esercitavano sulle folle.

6. Non poche volte sono stati denunciati i limiti della religiosita popolare. Essi hanno origine da un
certo semplicismo, fonte di varie deformazioni della religione, anzi di superstizioni. Si rimane al
livello di manifestazioni culturali, senza che siano impegnate una vera adesione di fede e
I’espressione di tale fede nel servizio del prossimo. Male orientata, la religiosita popolare puo anche
condurre alla formazione di sétte e mettere cosi in pericolo la vera comunita ecclesiale. Essa rischia
ancora di essere manipolata sia da poteri politici sia da forze religiose estranee alla fede cristiana.

7. La considerazione di tali pericoli invita a praticare una catechesi intelligente, che trae vantaggio
dai meriti di una religiosita popolare autentica e, allo stesso tempo, capace di discernimento. Una
liturgia viva e adeguata ¢ chiamata ugualmente a svolgere un grande ruolo nell’integrazione di una
fede molto pura e delle forme tradizionali della vita religiosa dei popoli. Indubbiamente la pieta
popolare pud arrecare un contributo insostituibile a un’antropologia culturale cristiana che
permetterebbe di ridurre il divario, talora tragico, tra la fede dei cristiani e certe istituzioni
socioeconomiche di orientamento ben diverso che guidano la loro vita quotidiana.

2. Inculturazione della fede e religioni non cristiane

8. Le religioni non cristiane. Sin dalle origini la Chiesa ha incontrato, a molti livelli, il problema
della pluralita delle religioni. I cristiani non costituiscono ancora oggi che un terzo circa della
popolazione mondiale; del resto dovranno vivere in un mondo che prova una crescente simpatia per
il pluralismo in materia religiosa.

9. Data la posizione rilevante della religione nella cultura, una Chiesa locale o particolare
impiantata in un ambiente socioculturale non cristiano deve tenere conto molto seriamente degli
elementi religiosi di quell’ambiente. Una simile preoccupazione sara del resto a misura della
profondita e della vitalita di questi dati religiosi.

10. Se ¢ lecito prendere ad esempio un continente, parleremo dell’Asia, che ha visto nascere
parecchie delle grandi correnti religiose del mondo. L’induismo, il buddismo, I’islam, il
confucianesimo, il taoismo e lo scintoismo, ognuno di questi sistemi religiosi, ovviamente in parti
distinte del continente, sono profondamente radicati nei popoli € mostrano molta vitalitd. La vita
personale come 1’attivita sociale e comunitaria sono state segnate in maniera determinante da queste
tradizioni religiose e spirituali. Percio le Chiese dell’Asia considerano il problema delle religioni
non cristiane come uno dei pit importanti e piu urgenti. Ne fanno anzi I’oggetto di quella forma
privilegiata di rapporto che ¢ il dialogo.

11. 1l dialogo delle religioni. 11 dialogo con le altre religioni fa parte integrante della vita dei
cristiani: attraverso lo scambio, lo studio e il lavoro in comune, questo dialogo contribuisce a una
migliore intelligenza della religione dell’altro e alla crescita nella pieta.

12. Per la fede cristiana, 1’unita di tutti nella loro origine e nel loro destino, vale a dire nella
creazione ¢ nella comunione con Dio in Gesu Cristo, si accompagna alla presenza e all’azione
universali dello Spirito Santo. La Chiesa in dialogo ascolta e impara: «La Chiesa cattolica nulla
rigetta di quanto ¢ vero e santo in queste religioni. Essa considera con sincero rispetto quei modi di
agire e di vivere, quei precetti e quelle dottrine che, quantunque in molti punti differiscano da
quanto essa stessa crede e propone, tuttavia non raramente riflettono un raggio di quella Verita che
illumina tutti gli uvomini» [59].

10


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn59

13. Un simile dialogo ha qualcosa di originale, poiché, come conferma la storia delle religioni, la
pluralita delle religioni ha spesso ingenerato discriminazione e gelosia, fanatismo e dispotismo, tutte
cose che hanno valso alla religione I’accusa di essere fonte di divisione nella famiglia umana. La
Chiesa, «sacramento universale della salvezzay, vale a dire «segno e strumento dell’intima unione
con Dio e dell’unita di tutto il genere umano» [60], ¢ chiamata da Dio ad essere ministro e
strumento dell’unita in Gesu Cristo per tutti gli uomini e per tutti i popoli.

14. La trascendenza del Vangelo in rapporto alla cultura. Non possiamo tuttavia dimenticare la
trascendenza del Vangelo in rapporto a tutte le culture umane nelle quali la fede cristiana ¢ chiamata
a radicarsi e a svilupparsi secondo tutte le proprie virtualita. Per quanto grande infatti debba essere
il rispetto per cio che ¢ vero e santo nell’eredita culturale di un popolo, un tale atteggiamento non
richiede pero di attribuire un carattere assoluto a quell’eredita culturale. Nessuno pud dimenticare
che, sin dalle origini, il Vangelo ¢ stato «scandalo per i giudei e stoltezza per i pagani» [61].
L’inculturazione che prende a prestito la voce del dialogo tra le religioni non potrebbe in nessun
modo dare garanzie al sincretismo.

3. Le giovani Chiese e il loro passato cristiano

15. La Chiesa prolunga e attualizza il mistero del Servo di Jahve, al quale ¢ stato promesso che sara
«luce delle nazioni, perché porti la salvezza fino all’estremita della terra» [62] e che sara
«I’Alleanza per il popolo» [63]. Questa profezia si realizza nell’Ultima Cena, quando, la vigilia
della sua passione, il Cristo, attorniato dai Dodici, dona ai suoi il suo corpo e il suo sangue come
cibo e bevanda della Nuova Alleanza, assimilandoli cosi al proprio corpo. Nasceva la Chiesa,
popolo della Nuova Alleanza. Essa ricevera alla Pentecoste lo Spirito del Cristo, lo Spirito
dell’Agnello immolato sin dall’origine e che gia lavorava per esaudire questo voto cosi
profondamente radicato negli esseri umani: ’'unione piu radicale nel piu radicale rispetto della
diversita.

16. In virtu della comunione cattolica, che unisce tutte le Chiese particolari in una medesima storia,
le giovani Chiese considerano il passato delle Chiese che hanno dato loro la nascita come una parte
della propria storia. Tuttavia 1’atto principale d’interpretazione che segna la loro maturita spirituale
consiste nel riconoscere quest’anterioritd come originaria, € non solo come storica. Cid significa
che, accogliendo nella fede il Vangelo che le sorelle maggiori hanno loro annunciato, le giovani

Chiese hanno accolto «l’autore e il perfezionatore della fede» [64] e I’intera Tradizione nella quale
la fede si ¢ attestata, come anche la capacita di generare forme originali in cui si esprimera la fede
unica e comune. Uguali in dignita, vivendo lo stesso mistero, autentiche Chiese sorelle, le giovani
Chiese manifestano, in accordo con le sorelle maggiori, la pienezza del mistero del Cristo.

17. Popolo della Nuova Alleanza, la Chiesa, in quanto ricorda il mistero pasquale e annuncia
continuamente il ritorno del Signore, puo dirsi escatologia iniziata delle tradizioni culturali dei
popoli, a condizione, naturalmente, che queste tradizioni siano state sottoposte alla legge
purificatrice della morte e della risurrezione in Gesu Cristo.

18. Come san Paolo all’areopago di Atene, la giovane Chiesa opera una lettura nuova e creatrice
della cultura ancestrale. Quando tale cultura passa al Cristo, «il velo viene tolto» [65]. Durante il
periodo d’incubazione della fede, quella Chiesa aveva scoperto il Cristo come «esegeta ed esegesi»
del Padre nello Spirito [66]; non cessa del resto di contemplarlo come tale. Ora, lo scopre «esegeta
ed esegesi» dell’'uomo, sorgente e destinatario della cultura. Al Dio ignoto, rivelato sulla Croce,
corrisponde 1’uomo ignoto che la giovane Chiesa annuncia, nella sua qualita di mistero pasquale
vivente, inaugurato mediante la grazia nell’antica cultura.

11


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn66
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn65
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn64
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn63
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn62
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn61
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn60

19. Nella salvezza che rende presente, la giovane Chiesa si sforza di reperire tutte le tracce della
sollecitudine di Dio per un gruppo umano particolare, 1 semina Verbi. Cio che il prologo della
Lettera agli Ebrei dice dei Padri e dei profeti pud, in rapporto con Gesu Cristo, venire ripreso e vale,
in una certa maniera analogicamente, per ogni cultura umana, in quello che essa ha di giusto e di
vero e che essa porta di saggezza.

4. La fede cristiana e la modernita

20. I cambiamenti tecnici, che hanno provocato la rivoluzione industriale e quindi la rivoluzione
urbana, hanno colpito nell’intimo 1’animo delle popolazioni, beneficiarie e anche molto spesso
vittime di quei cambiamenti. Percio s’impone ai credenti, come compito urgente e difficile, di
comprendere la cultura moderna nei suoi elementi caratteristici, come nelle sue attese e nei suoi
bisogni in rapporto alla salvezza arrecata da Gesu Cristo.

21. La rivoluzione industriale fu anche una rivoluzione culturale. Valori sino allora sicuri furono
messi in discussione, come il senso del lavoro personale e comunitario, il rapporto diretto dell’uomo
con la natura, I’appartenenza a una famiglia di sostegno, nella coabitazione come nel lavoro, il
radicamento in comunita locali e religiose a dimensione umana, la partecipazione a tradizioni, riti,
cerimonie e celebrazioni che danno wun senso ai grandi momenti dell’esistenza.
L’industrializzazione, provocando un ammasso disordinato delle popolazioni, mina gravemente
questi valori secolari, senza suscitare comunita capaci d’integrare nuove culture. Nel momento in
cui 1 popoli piu sprovveduti sono alla ricerca di un modello di sviluppo adeguato, i vantaggi come
pure i rischi e 1 costi umani dell’industrializzazione vengono meglio percepiti.

22. Grandi progressi sono stati conseguiti in molti settori della vita: alimentazione, sanita,
istruzione, trasporti, accesso ai beni di consumo di ogni specie. Tuttavia profonde inquietudini
sorgono nell’inconscio collettivo. In non pochi Paesi, 1’idea di progresso, soprattutto dopo la
seconda guerra mondiale, ha lasciato il posto alla disillusione. La razionalita in materia di
produzione e di amministrazione, quando dimentica il bene delle persone, lavora contro la ragione.
L’emancipazione dalle comunita di appartenenza ha sepolto I’'uomo nella folla solitaria. I nuovi
mezzi di comunicazione distruggono gli equilibri strutturali come anche possono unire. La scienza,
con le creazioni tecniche che ne sono il frutto, appare insieme creatrice € omicida. Percio certuni
disperano della modernita e parlano di una nuova barbarie. Nonostante tanti insuccessi ed errori,
bisogna sperare in una rinascita morale di tutte le nazioni, ricche e povere. Se il Vangelo ¢ predicato
e ascoltato, una conversione culturale e spirituale ¢ possibile: essa chiama alla solidarieta, alla
sollecitudine per il bene integrale della persona, alla promozione della giustizia e della pace,
all’adorazione del Padre, dal quale tutto procede.

23. D’inculturazione del Vangelo nelle societa moderne esigera uno sforzo metodico di ricerca e di
azione concertate. Tale sforzo supporra nei responsabili dell’evangelizzazione: 1) un atteggiamento
di accoglienza e di discernimento critico, 2) la capacita di percepire le attese spirituali e le
aspirazioni umane delle nuove culture, 3) la capacita di analisi culturale in vista di un incontro
effettivo con il mondo moderno.

24. Un atteggiamento di accoglienza ¢ richiesto, infatti, in chi vuole comprendere ed evangelizzare
il mondo di oggi. La modernita si accompagna a progressi innegabili in molti campi materiali e
culturali: benessere, mobilita umana, scienza, ricerca, istruzione, nuovo senso della solidarieta.
Inoltre, la Chiesa del Vaticano II ha preso viva coscienza delle condizioni nuove nelle quali essa
deve esercitare la propria missione ed ¢ nelle culture della modernita che si costruira la Chiesa di
domani. A proposito del discernimento si applica la tradizionale consegna ripresa da Pio XII:

12


http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/index_it.htm

«Occorre comprendere piu profondamente la civilta e le istituzioni dei vari popoli e coltivare le loro
qualita e 1 loro doni migliori. [...] Tutto cio che in tali usi e costumi non ¢ indissolubilmente legato
con superstizioni o con errori trovera sempre benevolo esame e, quando riesce possibile, verra
tutelato e promosso» [67].

25. 1l Vangelo suscita domande fondamentali in chi riflette sul comportamento dell’uomo moderno.
Come far comprendere a quest’uomo la radicalita del messaggio del Cristo: la carita incondizionata,
la poverta evangelica, 1’adorazione del Padre e 1’adesione costante alla sua volonta? Come educare
al senso cristiano della sofferenza e della morte? Come suscitare la fede e la speranza nell’opera
della risurrezione compiuta da Gesu Cristo?

26. Dobbiamo sviluppare una capacita di analizzare le culture e di percepirne le incidenze morali e
spirituali. Una mobilitazione di tutta la Chiesa s’impone perché sia affrontato con successo il
compito estremamente complesso dell’inculturazione del Vangelo nel mondo moderno. Dobbiamo
far nostra, in proposito, la preoccupazione di Giovanni Paolo II: «Fin dall’inizio del mio pontificato,
ho ritenuto che il dialogo della Chiesa con le culture del nostro tempo fosse un campo vitale, nel
quale ¢ in gioco il destino del mondo in questo scorcio del XX secolo» [68].

Conclusione

1. Dopo aver detto che era importante «raggiungere e quasi sconvolgere mediante la forza del
Vangelo i criteri di giudizio, i valori determinanti, i punti d’interesse, le linee di pensiero, le fonti
ispiratrici e 1 modelli di vita dell’umanita, che sono in contrasto con la Parola di Dio e col disegno
della salvezza», Paolo VI domandava di «evangelizzare — non in maniera decorativa, a
somiglianza di vernice superficiale, ma in modo vitale, in profondita e fino alle radici — la cultura e
le culture dell’uomo, nel senso ricco ed esteso che questi termini hanno nella Gaudium et spes |...].
Il Regno, che il Vangelo annunzia, ¢ vissuto da uomini profondamente legati a una cultura, e la
costruzione del Regno non pud non avvalersi degli elementi della cultura e delle culture umane»

[69].

2. «In questo scorcio del XX secolo» — diceva dal canto suo Giovanni Paolo II — «la Chiesa deve
farsi tutta a tutti, raggiungendo con simpatia le culture di oggi. Esistono ancora ambienti e
mentalita, come Paesi e regioni intere da evangelizzare, il che suppone un lungo e coraggioso
processo d’inculturazione, affinché il Vangelo penetri I’anima delle culture viventi, rispondendo
alle loro attese piu elevate e facendole crescere alla dimensione stessa della fede, della speranza e
della carita cristiane [...]. Talora le culture non sono state ancora toccate se non superficialmente e,
in ogni modo, trasformandosi esse continuamente, richiedono un approccio rinnovato. [...] Inoltre,
nuovi settori di cultura nascono, con obiettivi, metodi e linguaggi diversi» [70].

Allegato

Per guidare il lettore nell’eventuale pubblicazione delle varie relazioni preparatorie, ne offriamo la
lista. Infatti, partendo da tali studi (che rimangono proprieta dei loro Autori, 1 quali scrivono sotto la
propria responsabilita), il P. Gilles Langevin SI, presidente della sottocommissione e redattore
principale, ha operato la sintesi che la Commissione Teologica Internazionale ha approvato in tre
successive votazioni, le prime due delle quali sono state accompagnate da importanti emendamenti.
Ecco I’insieme degli argomenti trattati:

L. Differenti aspetti della riflessione e dell’azione della Chiesa sul problema dell’inculturazione

13


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn70
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn69
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn68
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_it.htm
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftn67

1. Situazione del problema concernente il Magistero

1.1 11 Concilio Vaticano II e i Sinodi (prof. Philippe Delhaye)
1.2 Le allocuzioni pontificie (prof. Andre-Jean Léonard)

2. La teologia e I’azione pastorale

2.1 In Asia (prof. Peter Miyakawa)

2.2 In Africa (prof. James Okoye)

2.3 In America Latina (prof. José Miguel Ibafiez Langlois)
2.4 Nel Mondo Atlantico (prof. Giuseppe Colombo)

II. Sacra Scrittura e Teologia

1. Il Padre: Antico Testamento ed Ebraismo (dr. Hans Urs von Balthasar)
2. Gesu Cristo

2.1 L’assunzione della natura umana (prof. Gilles Langevin)
2.2 La salvezza e la divinizzazione (prof. Francis Moloney)
3. Lo Spirito Santo e la Chiesa (prof. Jean Corbon)

III. Antropologia

La natura creata, decaduta e redenta (prof. Georges Cottier)
IV. Ecclesiologia: la comunita cristiana e le comunita umane
1. Le religioni non cristiane (prof. Felix Wilfred)

2. T rapporti delle giovani Chiese con le tradizioni ecclesiastiche antiche (prof. Barthelémy
Adoukonou)

Documento in forma di conclusione pastorale: la modernita (prof. Hervé Carrier)

* Documento preparato dalla Commissione Teologica Internazionale nella sessione plenaria del
dicembre 1987, approvato «in forma specifica» nella sessione plenaria dell’ottobre 1988 e
pubblicata con il placet di S. Em. il Card. Joseph Ratzinger, presidente della Commissione. La Nota
annessa riporta 1 nomi dei membri che hanno maggiormente contribuito all’elaborazione del testo.

Il testo italiano si trova in CivCatt 140 (1989), 1,158-177.

14



[1] Cfr Temi scelti d’ecclesiologia in occasione del XX anniversario della chiusura del Concilio Vaticano II (1984).

[2] Pontificia Commissione Biblica, Fede e cultura alla luce della bibbia. Atti della Sessione plenaria 1979 della
Pontificia Commissione Biblica, LDC, Leumann 1981.

[3]1 GS, 44.

[4] GS, 53-62.

[5] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, Esortazione apostolica sull’evangelizzazione nel mondo contemporaneo (8
dicembre 1975), 18-20.

[6] GIOVANNI PAOLO 11, Catechesi tradendae, Esortazione apostolica sulla catechesi nel nostro tempo (16 ottobre
1979), 145 s.

[7] Sinodo straordinario per il XX anniversario della conclusione del CONCILIO VATICANO II, «Relazione finale
votata dai Padri (7 dicembre 1985)», OR, 10 dicembre 1985,7.

[8] GIOVANNI PAOLO 11, «Lettera autografa di fondazione del Pontificio Consiglio per la Cultura (20 maggio 1982)»,
AAS 74 (1982) 683-688.

[9] GIOVANNI PAOLO 1I, £ para_mim, Discorso all’Universitd di Coimbra (15 maggio 1982), 5; Today during,
Discorso ai vescovi del Kenya (7 maggio 1980), 6.
[10] GIOVANNI PAOLO 11, C’est avec une joie, Discorso ai membri del Pontificio Consiglio per la Cultura (18

gennaio 1983), 7-8.
[11] PAOLO VI, Humanae vitae, Lettera enciclica sulla regolamentazione delle nascite (25 luglio 1968), 10.

[12] GS, 53.

[13]1GS, 53.

[14] GIOVANNI PAOLO 11, Slavorum Apostoli, Lettera enciclica per 1’11° centenario dell’opera evangelizzatrice dei
santi Cirillo e Metodio (2 giugno 1985), 21.
[15] DV, 13.

[16] Cf. Rm 11,11-24.

[17] Gn 1,1-2,4a.

[18] Cf. Gn 9,1-17; Sir 44,17-18.
[19] Gn 12,1-5; Ger 4,2; Sir 44,21.
[20] Lc 24,27.44.

[21] Mc 13,10; Mt 12,21; Lc 2,32.
[22] Mt 11,19; Lc 7,35.

[23] Sal 93,1-4; Is 6,1.

[24] Mc 1,15; Mt 12,28, Lc 11,20; 17,21.
[25] Mt 20,1-16; Lc 15,11-32; 18,9-14.
[26] Mc 14,36.

[27] Mc 1,44-45; 10,2-9; Mt 5,21-48.
[28] Rm 5,12-19; 1 Cor 15,20-22.
[29] Mc 8,27-33; 1 Cor 1,18-25.
[30] Gal 3,13; Dt 21,22-23.

[31] Gal 3,12-14.

[32] Rm 7,16 ss.; 3,20; 7,7; ITm 1,8.
[33] AG, 10.

[34] Lc 2,46.

[35] Rm 9,3-5.

[36] Rm 11,24.

[37]1 GS, 22.

[38]AG, 8.

[39] Gal 3,28.

[40] Col 1,16-17.

[41] At2,11.

[42] At2,42.

[43] At 6,1 ss.

[44]1At10e 11.

[45] Ef2,14-15.

[46] At 15,28.

[47] Rm 1,18.

[48] Rm 3,23.

[49] 1Cor 2,4 ss.

[50] Ap 5,1-5.

[51]1Cf. Ap2e3.

[52] 1 e 2Cor passim.

15


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref52
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref51
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref50
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref49
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref48
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref47
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref46
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref45
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref44
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref43
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref42
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref41
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref40
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref39
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref38
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref37
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref36
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref35
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref34
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref33
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref32
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref31
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref30
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref29
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref28
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref27
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref26
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref25
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref24
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref23
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref22
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref21
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref20
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref19
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref18
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref17
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref16
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref15
http://www.vatican.va/edocs/ITA1223/_INDEX.HTM
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref14
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref13
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref12
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref11
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref10
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1980/may/documents/hf_jp-ii_spe_19800507_vescovi-kenya_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1982/may/documents/hf_jp-ii_spe_19820515_universita-coimbra_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1982/may/documents/hf_jp-ii_spe_19820515_universita-coimbra_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref9
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820520_foundation-letter_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref8
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref7
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_16101979_catechesi-tradendae_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref6
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref5
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref4
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref3
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1984_ecclesiologia_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref1

[53] Ap 21,5.

[54] Cf. Rm 8,18-25.

[55] NA, 2.

[56] 1T Conferenza generale dei vescovi latinoamericani (Puebla 1979), L’ evangelizzazione nel presente e nell avvenire
dell’America Latina, Conclusioni, 448.

[57] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 48.

[58] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 48.

[59] NA, 2.

[60] LG, 1.

[61] 1Cor 1,23.

[62] Is 49,6.

[63] Is 49.,8.

[64] Eb 12,2.

[65] 2Cor 3,16.

[66] H. DE Lubac, Esegesi medievale, 1, Jaca Book, Milano 1986, 348-351.

[67] Pio X11, Summi pontificatus, Lettera enciclica sull’unita della societd umana (20 ottobre 1939).

[68] GIOVANNI PAOLO II, «Lettera di fondazione del Pontificio Consiglio della Cultura» (20 maggio 1982).
[69] PAOLO VI, Evangelii nuntiandi, 19-20.

[70] Giovanni Paolo II, C’est avec une joie, 4.

16


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1983/january/documents/hf_jp-ii_spe_19830118_pont-consiglio-cultura_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref70
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref69
http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/1982/documents/hf_jp-ii_let_19820520_foundation-letter_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref68
http://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref67
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref66
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref65
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref64
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref63
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref62
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref61
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref60
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref59
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref58
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref57
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref56
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref55
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref54
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_1988_fede-inculturazione_it.html#_ftnref53

